
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Die Stellung der Frau im Judentum, im Islam und im Christentum : ein
Vergleich

Autor: Schäppi, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung der Frau

im Judentum, im Islam und im Christentum

Ein Vergleich *

von Lydia Schäppi

Mein Thema heißt : « Die Stellung der Frau im Judentum, im
Islam und im Christentum. Ein Vergleich ». Ich muß sofort mit einer
Präzisierung oder, besser, Berichtigung anfangen : es gibt sie nicht
und es gab sie niemals : die Frau, weder die jüdische, noch die
mohammedanische, noch die christliche. Es gab und gibt immer nur christliche,
jüdische und mohammedanische Frauen. Mehr noch : es gab und gibt
auch keine klare, eindeutige, genau umschreibbare jüdische, christliche
oder mohammedanische Lehre von der Frau, obschon man das immer
behauptet hat und auch heute noch stets neu behauptet. Sowohl im
Judentum wie im Christentum und — für mich erstaunlicherweise, wie
ich gestehen muß — auch bei Mohammed lassen sich wohl Thesen
über Wesen, Auftrag und Stellung der Frau formulieren, aber bei
näherem Zusehen läßt sich praktisch zu jeder These auch gleich eine
Antithese vorbringen.

Dementsprechend hat sich wohl auch von allem Anfang an das

konkrete Leben der Frau gestaltet. Natürlich ergaben und ergeben
sich Variationen, Unterschiede, aber es gab auch immer wieder Frauen,
sowohl im Judentum wie im Christentum und in neuester Zeit auch im
Islam, die es verstanden haben und verstehen, ihr Leben, freilich
innerhalb bestimmter Grenzen, so zu führen, wie es ihnen richtig
schien. Und mehr noch : es gab auch Männer, die dazu Ja sagen
wollten und konnten. Mit anderen Worten : Theorie und Praxis waren
und sind auch hier immer zweierlei, und mit Schlagworten wie : « Im
Islam gilt die Frau als minderwertig », oder : « Das Judentum hat die
Frau unterdrückt », oder : « Erst das Christentum hat der Frau ihre
wahre Würde gegeben », ist der Wahrheit nicht gedient. Die Dinge
sind nämlich viel komplexer.

Der Anlaß zu dieser kleinen Arbeit war übrigens keineswegs das
mir persönlich nicht sehr sympathische « Jahr der Frau » und nicht-
einmal unser Kurs über Judentum, Christentum und Islam, sondern
eine praktische Erfahrung : nach einem Vortrag in einem Frauenkreis

103



kam eine junge, durchaus aufgeschlossene christliche Frau zu mir und
bemerkte : « Es ist entsetzlich, war für schreckliche Dinge über die
Frau im Talmud stehen, und es ist doch wunderbar, wie das Christentum

die Frau von aller Unterordnung unter den Mann befreit hat »

Das machte mich damals stutzig, besonders wenn ich an gewisse
praktische Erfahrungen in meiner eigenen christlichen Existenz zurückdachte,

und ich beschloß, diesen Fragen einmal ernsthaft nachzugehen.
Ich bin dabei, soweit es mir möglich war, zu den Quellen zurückgegangen

und ich werde im folgenden versuchen, das dort gefundene
zusammenzufassen und einigermaßen darzustellen.

Ich beginne nun allerdings weder mit dem Judentum, noch mit dem
Christentum oder dem Islam, sondern, freilich ganz kurz nur, noch früher,
nämlich mit dem Heidentum. Um das Werden und Sein der christlichen,

jüdischen und mohammedanischen Frau verstehen und würdigen
zu können, muß man bei den Griechen und Römern anfangen, denn
unzweifelhaft haben schon sie das jüdische, islamische und christliche
Bild von der Frau beeinflusst.

Der Grieche Aristophanes lässt die Frau von Hunden bewachen ;

sein Landsmann Meander erklärt, sie habe keinerlei Recht auf Bildung :

« Wer die Frau die Wissenschaft lehrt, mehrt einer furchtbaren Schlange

ihr Gift. » Das ist ein Zitat... Er meint auch, Frauen seien Menschen
zweiten Grades, unzuverlässig, streitsüchtig, « das größte Untier auf
Erden » (das ist wieder ein Zitat Plutarch hingegen stuft die Frau
schon wesentlich höher ein, und es scheint auch, daß die vermögende
Frau eine erstaunlich einflußreiche und selbständige Stellung im
öffentlichen Leben des Griechentums einnahm. Denken wir nur an
Helena, Antigone, Niobe, Nausikaa, Iphigenie, Penelope u. s. w. —
sie alle verkörpern ein hohes griechisches Frauenideal. Noch ein Zitat
aus der pseudodemosthenischen Rede möge folgen : « Die Hetären
haben wir (Männer natürlich) zum Vergnügen, die Konkubinen zur
täglichen leiblichen Pflege, die Ehefrauen, um rechtmäßige Kinder zu
zeugen und um eine treue Wächterin für die häuslichen Dinge zu
haben. »

Die Mehrehe war im alten Griechentum nicht verboten, aber

praktisch kaum mehr von Bedeutung. Zu Scheidungen kam es relativ
oft, sie wurden nach gegenseitiger Ubereinkunft oder durch einseitiges
Handeln des Mannes oder aber auch der Frau möglich. Es gab auch
damals schon den heute wieder sehr modernen und aktuellen gamos
agraphos, das heißt eine Art loser Ehe ohne standesamtlichen Segen.
Scheidungsgründe waren : Kinderlosigkeit, Hinzunahme einer zweiten
Frau, interessanterweise auch Feigheit des Mannes. Schon bei Epiktet
erscheint die Ehelosigkeit als höhere Sittlichkeit. Der Neuplatonismus

104



erklärte, Gottesdienst und Ehe würden sich ausschliessen. Am kultischen
Leben der alten Griechen hat die — unverheiratete — Griechin aktiv
teilgenommen, und zwar sehr häufig auch als Priesterin ; denken wir
nur an die Pythia in Delphi. Die sogenannte geistliche Ehe wurde also
schon im griechischen Heidentum — früher als im Christentum —
modern. Das ist sehr wichtig, denn von gewisser jüdischer Seite wird
auch heute noch dieser asketische Zug dem Christentum allein
zugeschrieben. So las ich kürzlich bei einem jüdischen Autor (Solomon
Schechter), das Unnatürliche entspreche eben der christlichen Lehre.
Ich will hier nicht die asketischen Züge im Christentum leugnen,
sondern nur darauf hinweisen, daß ihre Wurzeln schon im griechischen
Heidentum zu finden sind.

Ich muß aber hier sofort auch das Judentum wieder in Schutz
nehmen, denn das Dankgebet des Rabbi Jehuda ben 'Hai (um 150 n.
Chr.), in dem er Gott dafür preist, daß er ihn nicht als Ungläubigen, als
Sklaven oder als Frau erschaffen hat, ist ebenfalls kein spezifisch
jüdisches Gebet und wird also ganz zu Unrecht dem Judentum allein
angelastet. Es kam schon bei den Persern und eben auch bei den
alten Griechen vor, und zwar geht es dort auf Thaies und sogar auf
Plato und Sokrates zurück.

Eine ganz erstaunlich hohe Meinung von den Frauen scheinen die
alten Römer gehabt zu haben. Juvenal verspottet allerdings einmal den

Blaustrumpf, aber daß er das konnte und tat, beweist zumindest und
immerhin, daß die römischen Frauen seiner Zeit gebildet sein konnten
und durften Die Stoa bemühte sich denn auch um männergleiche
Frauenbildung. Die Frauen waren den Männern gleichberechtigt und
in der Öffentlichkeit unbehindert. Der Stoiker Musonius, übrigens ein
Zeitgenosse des Paulus — und das ist nicht unwichtig — hatte eine
sehr hohe Eheauffassung und betonte, daß die Ehe nicht nur zur
Erzeugung von Staatsbürgern da sei, sondern auch eine geistige
Gemeinschaft bilde. Daraus ergab sich natürlich ohne weiteres die
Forderung der Einehe. Andererseits — und auch das beweist wieder,
daß Theorie und Praxis oft sehr auseinanderfallen — gab es bei den
alten Römern außer der Einehe auch das Konkubinat und das Contuber-
nium, das heißt eine dauernde Verbindung zwischen Sklave und
Sklavin, wenn ihr Herr das so wünschte. Scheidungen waren leicht zu
erreichen, nämlich durch einfaches Erklären, daß man nicht mehr
zusammenleben wolle, oder wenn einer der Ehepartner Lust auf eine
neue Ehe hatte. Weitere Scheidungsgründe waren Kinderlosigkeit und
Perversitäten, oder aber — und das lässt doch auch wieder auf eine
gewisse Mißachtung der Frau schließen —• wenn der Mann in eine
höhere Gesellschaftsklasse aufstieg und erklärte, seine Frau könne ihm

105



da nicht mehr folgen. Von Ehelosigkeit ist bei den alten Römern, im
Gegensatz zum Griechentum, nicht die Rede, das heißt sie war parktisch
bedeutungslos, inexistent.

1. Die Frau im Alten Testament und im Judentum

Nach diesem kurzen Exkursus ins Heidentum kommen wir nun zur
Stellung der Frau im Alten Testament.

Nach Gen. 3,16 ist der Mann der Herr der Frau — « er aber soll
dein Herr sein », sagt Gott zu Eva —, und der Mann bestimmt auch
ihren Anteil am Opfer : 1. Sam. 1,5 : wenn Elkana opfert, gibt er seiner
Frau Pennina einen Anteil, den doppelten aber gibt er er seiner zweiten
Frau, Hanna, weil er sie mehr liebt als Pennina.

Nach 1. Sam. 18,17 geht die Frau aus dem Resitz des Vaters über
in den Besitz des Mannes : « Saul sprach zu David : hier meine ältere
Tochter Merab, die will ich dir zum Weibe geben ». David aber will
Merab nicht, er liebt Michal und diese liebt ihn, sie wird denn auch
etwas später seine Frau, aber über Merab wird weiter verfügt und
anstatt dem David wird sie nun dem Adriel von Mehola zur Ehefrau
gegeben. Gefragt wird sie offensichtlich beide Male überhaupt nicht,
es wird einfach über sie verfügt. Es geht hier also um eine patriarchalische

Unterordnung unter den Vater, bzw. später unter den Mann.
Dem Ehemann hat die Frau dann die Treue zu halten ; wenn ihr
Kinder oder auch nur männliche Nachkommen versagt bleiben, kann
sie verstoßen werden und muß dann zurück in den früheren Familienverband,

oder aber sie bekommt Nebenfrauen. Heirat ist notabene
nicht nur für die Frau, sondern auch für den Mann heilige Pflicht, denn
nach Gen. 2,18 ist es nicht gut, daß der Mensch allein sei, und durch
die Ehe muß das göttliche Gebot « Seid fruchtbar und mehret euch »

erfüllt werden.
Andererseits gilt aber doch auch schon im Alten Testament, daß

man bei einer Eheschließung nicht einfach ungefragt über die zu
verheiratende Frau verfügt. Im Gegensatz zu Merab in 1. Sam. 18
kann ihre Schwester Michal sehr wohl ihren Wünschen Ausdruck geben,
und in Gen. 24,58 wird auch Rebekka ausdrücklich gefragt : « Willst du
mit diesem Manne ziehen Sie antwortete : Ja, ich will. » Und wenn
eine Frau Söhne geboren hat, ist ihr Einfluß auch schon im Alten
Testament oft ganz enorm : denken wir eben an Rebekka, an Sara,
Michal, Abigail. Aber auch im öffentlichen, politischen Leben kann
sie bedeutend sein, wie wir von der Richterin Deborah wissen h

106



In Exodus 38,8 werden außerdem « dienende Frauen », die am
Eingang des heiligen Zeltes Dienst taten, erwähnt. Es gibt zwar keine
eigentlichen Priesterinnen Jahwes, aber Frauen waren also offenbar
doch auch an den öffentlichen Gottesdiensten beteiligt. In seiner
Untersuchung Woman in Temple and Synagogue2 zitiert S. Schechter Ibn
Esra : « Es gab Frauen in Israel, die ließen die Eitelkeit der Welt
hinter sich. Sie waren nicht mehr darauf aus, ihre eigene Schönheit zu
pflegen und kamen jeden Tag zum Tabernakel, um dort zu beten und
die Worte der Gebote zu hören. Vom Mann der Prophetin Deborah
wird gesagt, er sei ein ungebildeter Mensch gewesen, aber sie brachte
ihn so weit, daß er die Kerzen, die sie selbst vorbereitet hatte, zum
Heiligtum trug, und so ermutigte sie ihn, Gemeinschaft mit dem

Heiligen zu suchen. »

Auch eine Stelle wie Nehemia 8,3 beweist, daß Frauen an den
Gottesdiensten beteiligt waren : der Schriftgelehrte Esra brachte « das
Buch mit dem Gesetze des Mose » vor die Gemeinde, vor Männer und
Frauen, und las es auch vor beiden. Es gab auch die Titel « Herrin der
Synagoge » und « Mutter der Synagoge ». Die alttestamentlichen
Frauen pflegten also sicher eine Art Gottesdienst, aber wir wissen
nichts Näheres darüber, worin er bestand. Sie nahmen auf jeden Fall
teil an religiösen Festen, und eine Bedeutung, die derjenigen des

Mannes fast ebenbürtig war, erreichten prophetisch begabte Frauen
wie Mirjam und Hulda. Daneben gab es im Alten Testament freilich
auch immer die Tendenz, die Frauen von der Synagoge, wenigstens
zu gewissen Zeiten, auszuschliessen, aber ebenso sicher kam es dann
auch zu Protesten dagegen, auch vonseiten der rabbinischen Autoritäten,

wie wir gleich anschließend, nämlich bei der Behandlung des
rabbinischen Judentums, sehen werden.

Im rabbinischen Judentum also kam es zunächst einmal zu einer
stärkeren Geringschätzung der Frau, und zwar im natürlichen,
kultischen, wie auch im rechtlichen Bereich. Ich zitiere nun im folgenden
einige Stellen aus dem rabbinischen Schrifttum :

« Wohl dem, dessen Kinder männlichen und wehe dem, dessen

Kinder weiblichen (Geschlechts) sind » (Qid. 82b).
Oder : « Zehn Qab Schwatzhaftigkeit sind auf die Welt

herabgekommen, neun davon erhielten die Frauen, eins die übrige Welt »

(eb. 49b).
Oder : « Mögen die Worte der Thora verbrannt werden, aber man

soll sie nicht den Weibern ausliefern » (Sot. 19a).
Schließlich : « Jeder, der seine Tochter die Thora lehrt, lehrt sie

Ausschweifung » (eb. 111,4).

107



Und wieder stehen auch in der rabbinischen Literatur all dem
gegenüber sehr positive Aussagen. Ich zitiere ebenfalls :

« Vor Gott haben die Frauen gleiche, wenn nicht grössere
Verheißungen als die Männer (Tanna cle-be Elijahu R. 9b ; Ber. 17a).

Und : « Der Mann wird geschmückt durch die Frau, aber sie wird
nicht geschmückt durch ihren Mann » (Gn. R. XLVII,

Das Gebet der Frau im rabbinischen Judentum war das Achtzehn-
Bitten-Gebet. Manchmal sprachen die Frauen aber auch selbstverfaßte
Gebete, und so hörte zum Beispiel einmal R. Jochanan Nappacha ein

junges Mädchen beten : « Herr der Welt, du hast das Paradies erschaffen,

auch die Hölle, die Bösen und die Guten. Möge es dein Wille
sein, daß ich ihnen nicht zum Stein des Anstoßes werde » Einige
Frauen gingen in ihrem religiösen Eifer sogar so weit, daß sie ein
asketisches Leben führten und bewußt auf die Ehe verzichteten. Das
aber fanden die Rabbis freilich übereinstimmend nicht recht. Rabbi
Eli'eser meinte darum, es sei nicht gut, einer Frau zu erlauben, das

Gesetz zu studieren. Rabbi Ben Asai dagegen fand, jeder Vater müsse
seine Tochter Thora lehren. Spätere Generationen schlössen sich Rabbi
Eli'esers Meinung an, aber es gab immer wieder Frauen, die sich dem
erfolgreich widersetzten. Immerhin sagt der jüdische Autor S. Schechter,
in religiöser Hinsicht seien die Frauen immer mehr nur ein Anhängsel des
Mannes geworden : « Die Frauen taten immer das, was ihr Mann tat »

(Zitat). So wird von einer Frau berichtet, die in erster Ehe mit einem
Priester verheiratet war, seine Predigten abschrieb und ganz mit ihm
sein heiliges Leben führte. Als er starb, heiratete sie dann aber einen
Wucherer und wucherte von da an bedenkenlos und ohne jegliche
Hemmungen zusammen mit ihm. Ich zitiere nun nocheinmal Schechter.
Er schreibt : « Das 'femina taceat in ecclesia' war damals allgemein
und in allen Religionen üblich. Gemessen an dem, was die armen
Frauen da so im allgemeinen zu ertragen hatten, konnten sich die
jüdischen Frauen noch gratulieren zur Behandlung durch ihre Rabbis.
Obschon diese das 'taceat' durchaus auch wollten, taten sie dabei
wenigstens höflich »

Bis zum Ende des 15. Jahrhunderts beteten die jüdischen Frauen
in ihrer Muttersprache. Dann erlosch leider diese Gewohnheit. Rabbi
Salomo Portaleone bedauerte das tief, denn — und nun folgt wieder
ein Zitat — « als sie in der Muttersprache beteten, verstanden sie

wenigstens, was sie sagten, nun aber schnattern sie die Gebete einfach
so herunter ». Es kam dann zu einem Kompromiß : die Frauen
verfaßten selber ein Zusatzgebetbuch in deutscher Sprache. Wichtig sei

108



es, heißt es darin, folgendes zu erbitten : Reinheit von Körper und Seele,
Sinn für Wohltätigkeit, Erbarmen gegenüber den Armen, geistliche
Erleuchtung. Dort, wo kein deutsches Gebetbuch in Frage kam, gab
es die sogenannten « Vorsagern », das heißt Frauen, die vorlasen und
gleich anschließend übersetzten, vor allem in Polen und Rußland. Es
existieren solche « Vorsagern » auch heute noch in manchen englischen
Synagogen.

Nun müssen hier noch einige Remerkungen zum natürlichen und
rechtlichen Leben der Frau im rabbinischen Judentum angebracht
werden. Zu einem grundsätzlichen Verbot der Polygamie in den
sogenannten christlichen Ländern kam es zwar erst durch Rabbi Gerschom
b. Jehuda aus Mainz um das Jahr 1000 n. Chr., aber praktisch war die
Mehrehe wegen der viel zu hohen Kosten schon lange vorher erloschen.
Das strenge Judentum verurteilte Ehebruch, widernatürliche Unzucht
und außerehelichen Umgang. Heiraten war, wie schon gesagt, absolute
Pflicht, damit das erste Gebot der Thora erfüllt werde. Der Mensch
ist ein Geschöpf Gottes und Kinder sind ein Segen : sie arbeiten mit
und verteidigen die Familie, vor allem aber sind sie Garanten dafür,
daß das Geschlecht weiter besteht ; vor allem garantieren natürlich
die Söhne die Unsterblichkeit. Darum sagt der Talmud : « Vier werden
als tot betrachtet : der Arme, der Blinde, der Aussätzige und der, der
keine Kinder hat ». Aber es geht in der Ehe nach jüdischer Auffassung
nicht nur um Kinderzeugung, sondern auch um die geistig-persönliche
Gemeinschaft der Ehegatten nach Gen. 2,18 : « Es ist nicht gut, daß
der Mensch allein sei ». Darum sagt die Halacha3 : « Auch Alte,
Schwache und Unfruchtbare sollen heiraten, selbst wenn keine
Hoffnung auf Kindersegen besteht ». Die Ehe ist nicht nur da für die
Erhaltung der Rasse, sondern auch für die Vergrößerung des menschlichen

Glücks. Ein rabbinischer Spruch sagt (Jeb. 62b) : « Wer keine
Frau hat, hat keine Freude, keinen Segen, ihm fehlt die Thora und
Schutz und Frieden ». Nach rabbinischer Lehre ist es aber erlaubt,
keine Kinder zu haben, wenn die Gefahr besteht, daß sie moralisch
oder körperlich degeneriert sein werden, oder wenn die Gesundheit der
Mutter nicht gesichert ist. Kinderzeugen ist wohl eine von Gott auferlegte

Pflicht, sie kann aber unter den genannten Umständen aufgehoben
werden. Diese Haltung verschwand dann freilich seit dem Mittelalter ;

weil die Juden durch die vielen Verfolgungen immer wieder dezimiert
wurden, konnten sie nur durch immer mehr Kinder hoffen, als Rasse zu
überleben.

Scheidungen wurden nicht gern gesehen. Ein rabbinischer Kommentar

sagt (Git. 90b) : « Sogar der Altar im Tempel vergießt Trännen über
den, der seine Frau verlässt ». Wenn eine Ehe geschlossen worden ist,

109



so sollen also die Partner treu sein und zusammenbleiben, aber wenn
es klar geworden ist, daß das Zusammenleben unerträglich wird, ist
das Scheidungsgesetz liberal. Als Scheidungsgründe gelten nach rabbi-
nischem Recht : Ungleichheit der Temperamente, zehnjährige
Kinderlosigkeit, Unzucht. Auch die jüdische Frau kann die Trennung
verlangen. Überhaupt wird auch auf die Gefühle der Frau Rücksicht

genommen : selbst der Talmud ist deswegen gegen die Verlobung von
Kindern, weil erst die erwachsene Tochter sagen könne : « jenen wolle
sie haben » (Qid. 41a). Andererseits sagt sogar der seine Frau
hochverehrende Rabbi Akiba : « Ein Mann kann seine Frau verlassen, wenn
er eine andere findet, die ihm besser gefällt » (Git. IX,5), und nach
Deut. 24,1 ff. ist der Mann eindeutig die aktive Figur bei der Scheidung.
Der jüdische Autor R. Golchis sagt deshalb in seiner Untersuchung
über die jüdische Haltung gegenüber Ehe und Familie4 : « Zweifellos
auferlegt die rabbinische Scheidungspraxis der Frau große Ungerechtigkeiten

».
Das ist ein Urteil aus jüdischem Munde, das auch ein anderer

jüdischer Autor der Neuzeit, Dr. Aron Zwergbaum aus Jerusalem,
wenigstens teilweise wohl unterschreiben würde. Im Israelitischen
Wochanblatt der Schweiz ist kürzlich aus seiner Feder ein Artikel über
die Lage der Frau im heutigen Israel erschienen. Dr. Zwergbaum betont
dort zunächst, daß die jüdische Frau in Israel seit der Staatsgründung
politisch völlig gleichberechtigt sei. Dieses Gesetz sei schon in die
Unabhängigkeitserklärung des Staates Israel aufgenommen worden. Er
betont aber ebenfalls, daß diese Gleichberechtigung im religiösen
Bereich leider noch nicht erreicht sei, und zwar besonders nicht bei
Eheschliessung und Scheidung. Auch im heutigen Israel werden eben
sämtliche Fragen des Personalstandes und der Familie ausschließlich
durch das religiöse Gesetz geregelt. Dr. Zwergbaum schreibt darum
weiter, die Frau sei zwar in Israel geachtet, habe aber deshalb sowohl
weniger Mizwot (Gebote der Thora) zu erfüllen wie auch weniger
Rechte : bei einer Scheidung spiele sie nach wie vor eine passive Rolle,
und ein Ehebruch habe für sie viel schwerere Rechtsfolgen als beim
Mann. Auch könnten Frauen nicht in jeder Angelegenheit als vollwertige
Zeugen anerkannt werden.

Sehr viel deutlicher und konkreter drückt sich in diesem Zusammenhang

Alice Schwarz in der in deutscher Sprache in Israel erscheinenden
Zeitung « Israel Nachrichten » vom 8.8.1975 aus. Sie schreibt : Bei
einer rituellen jüdischen Scheidung wird der Frau im heutigen Israel
in Gegenwart von Zeugen vom Mann gesagt, daß er sie « vertreibt »

und daß sie von nun an jedem anderen Mann « gestattet », also

sozusagen vogelfrei sei. Ferner ist eine Ehe zwischen einer Geschiedenen

HO



und einem Kohen 6 verboten, und das zwingt den Betroffenen « Mexico-
Ehen » oder « Cypern-Heiraten » auf. Dann ist da die Sache mit der
Chalitza, das heißt der rituellen « Entschuhung » des Schwagers : laut
der Bibel müßte eine kinderlos gebliebene Witwe den Schwager, also
den Bruder des verstorbenen Mannes, heiraten ; wenn sie das aber
nicht will und lieber einen anderen Mann hätte, dann kommt es eben

zur Chalitza, wobei die Frau dreimal ausspucken und so ihre
Mißachtung gegen den Schwager zum Ausdruck bringen muß, der sich der
Pflicht entzieht, anstelle seines verstorbenen Bruders für Nachkommenschaft

zu sorgen.
Frau Schwarz schreibt von Tragödien, die sich bei solchen für

beide Teile peinlichen Situationen ergeben. So mußten zum Beispiel
Frauen jahrelang warten, bis der Schwager großjährig war. Oder die
Familien verlangen Geld oder gar den gesamten Besitz der Frau als

Gegenleistung, oder aber sie verhindern die Chalitza überhaupt, weil
sie in der Witwe ein lebendes Denkmal für den gefallenen Sohn sehen.

Endlich gilt die Zeugenaussage einer Frau vor dem Rabbinats-
gericht nicht, was zum Beispiel schon dazu geführt hat, daß bei einem
Scheidungsverfahren der Frau die Alimente verweigert wurden, weil
nur weibliche Zeugen die Verleumdungen des Ehemannes widerlegt
hatten.

Frau Schwarz zitiert dann zwei Gegenspieler : den Rabbiner Shlomo
Kroll und die Abgeordnete und Rechtsanwältin Shulamit Aloni. Der
Rabbi beruft sich auf die Halacha, die religiöse Uberlieferung, die um
keinen Preis angerührt werden dürfe : es sei in der Thora niedergelegt,
dass der Mann gewisse Privilegien habe, und was vor 2000 Jahren gut
war, sei es auch heute noch. Frau Aloni hingegen bezweifelt das sehr,
und ihrer Ansicht nach ist die Situation der Frau im modernen Israel
keineswegs ideal. Sie weist darauf hin, daß auch die orthodoxen
Parteien schliesslich und endlich die Staatsdeklaration samt Verbriefung
gleicher Rechte für beide Geschlechter unterschrieben haben. Shulamit
Aloni ruft deshalb die Frauen auf zum Kampf für ihre tatsächliche
und nicht nur theoretische Gleichberechtigung.

Ich möchte hier den Abschnitt über die jüdische Frau schließen.
Sicher wurde längst nicht alles über sie gesagt, was gesagt werden
könnte. Aber ich glaube doch, daß meine Behauptung am Anfang, daß
es nämlich alles andere als leicht, ja geradezu unmöglich sei, eine
verbindliche Lehre von der Frau aufzustellen, eben auch im Blick
auf die jüdische Frau durch das Gesagte erhärtet wurde. Man kann
gewiß manches « beweisen », aber eben auch immer das Gegenteil
Es gibt viele untereinander oft sehr verschiedene, ja diametral
entgegengesetzte Ansichten, Meinungen, Haltungen und auch Lehren über

111



das Frausein im Judentum. Mit Sicherheit möchte ich eigentlich nur
eines behaupten : daß nämlich das Judentum aller Schattierungen kein
hilfreiches Wort hat für die ledige Frau. Auf eine diesbezügliche Frage
an einen jüdischen Gesprächspartner wurde mir denn auch einmal eine
ebenso aufrichtige wie bezeichnende Antwort gegeben. Sie lautete :

« Die ledige Frau ist für uns eine Verlegenheit. Es sollte sie gar nicht
geben » Das schimmert wohl auch durch in einem so schönen Wort
aus dem Talmud wie das folgende : « Gott hat das Weib nicht aus des
Mannes Kopf erschaffen, daß es ihm befehle, noch aus seinen Füßen,
daß es seine Sklavin sei, sondern aus seiner Seele, daß es seinem Herzen
nahe sei. »

(Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

" Vortrag gehalten auf der Kirche-Israel Studienwoche in St. Moritz, September/
Oktober 1975.

1 Hier ist auch an die Töchter Zelophehads zu erinnern (Jos. 17,3 ff.) : er hatte
keine Söhne, sondern nur Töchter, mit Namen Mahela, Noa, Hogla, Milka, Thirza.
Nach alttestamentlichem Recht durften Töchter in Israel nicht erben ; sie waren
zum Aussterben ihres Vatersamens verurteilt. Das ließen sich die Töchter
Zelophehads aber nicht bieten : sie wurden vor Josua und Eleasar vorstellig und
reklamierten mit Erfolg für sich ein besonderes Erbteil vom Boden des Gelobten
Landes.

- S. Schechter, Studies in Judaisme. Neudruck, Philadelphia 1945.

:t Die Halacha ist die von den Rabbis festgelegte religionsgesetzliche Norm.
1 R. Golchis, Judaisme for the Modern Age. New York 1955.
5 Die Kohanim — Pural von Kohen — sind die Angehörigen des aronitischen

Priesterstammes.

112


	Die Stellung der Frau im Judentum, im Islam und im Christentum : ein Vergleich

