Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Die Stellung der Frau im Judentum, im Islam und im Christentum : ein
Vergleich

Autor: Schéppi, Lydia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung der Frau
im Judentum, im Islam und im Christenfum
Ein Vergleich *

von Lydia Schippi

Mein Thema heillt : « Die Stellung der Frau im Judentum, im
Islam und im Christentum. Ein Vergleich ». Ich muB3 sofort mit einer
Prizisierung oder, besser, Berichtigung anfangen: es gibt sie nicht
und es gab sie niemals : die Frau, weder die jiidische, noch die moham-
medanische, noch die christliche. Es gab und gibt immer nur christliche,
jiidische und mohammedanische Frauen. Mehr noch : es gab und gibt
auch keine klare, eindeutige, genau umschreibbare jiidische, christliche
oder mohammedanische Lehre von der Frau, obschon man das immer
behauptet hat und auch heute noch stets neu behauptet. Sowohl im
Judentum wie im Christentum und — fiir mich erstaunlicherweise, wie
ich gestehen muB3 — auch bei Mohammed lassen sich wohl Thesen
tiber Wesen, Auftrag und Stellung der Frau formulieren, aber bei
niherem Zusehen liBt sich praktisch zu jeder These auch gleich eine
Antithese vorbringen.

Dementsprechend hat sich wohl auch von allem Anfang an das
konkrete Leben der Frau gestaltet. Natiirlich ergaben und ergeben
sich Variationen, Unterschiede, aber es gab auch immer wieder Frauen,
sowohl im Judentum wie im Christentum und in neuester Zeit auch im
Islam, die es verstanden haben und verstehen, ihr Leben, freilich
innerhalb bestimmter Grenzen, so zu fithren, wie es ihnen richtig
schien. Und mehr noch: es gab auch Minner, die dazu Ja sagen
wollten und konnten. Mit anderen Worten : Theorie und Praxis waren
und sind auch hier immer zweierlei, und mit Schlagworten wie : « Im
Islam gilt die Frau als minderwertig », oder : « Das Judentum hat die
Frau unterdriickt », oder : « Erst das Christentum hat der Frau ihre
wahre Wiirde gegeben », ist der Wahrheit nicht gedient. Die Dinge
sind némlich viel komplexer.

Der Anlaf3 zu dieser kleinen Arbeit war iibrigens keineswegs das
mir persénlich nicht sehr sympathische « Jahr der Frau » und nicht-
einmal unser Kurs {iber Judentum, Christentum und Islam, sondern
eine praktische Erfahrung : nach einem Vortrag in einem Frauenkreis

103



kam eine junge, durchaus aufgeschlossene christliche Frau zu mir und
bemerkte : « Es ist entsetzlich, war fiir schreckliche Dinge iiber die
Frau im Talmud stehen, und es ist doch wunderbar, wie das Christen-
tum die Frau von aller Unterordnung unter den Mann befreit hat | »
Das machte mich damals stutzig, besonders wenn ich an gewisse
praktische Erfahrungen in meiner eigenen christlichen Existenz zuriick-
dachte, und ich beschloB3, diesen Fragen einmal ernsthaft nachzugehen.
Ich bin dabei, soweit es mir moglich war, zu den Quellen zuriickge-
gangen und ich werde im folgenden versuchen, das dort gefundene
zusammenzufassen und einigermaBBen darzustellen.

Ich beginne nun allerdings weder mit dem Judentum, noch mit dem
Christentum oder dem Islam, sondern, freilich ganz kurz nur, noch friiher,
nidmlich mit dem Heidentum. Um das Werden und Sein der christli-
chen, jiidischen und mohammedanischen Frau verstehen und wiirdigen
zu koénnen, muf3 man bei den Griechen und Romern anfangen, denn
unzweifelhaft haben schon sie das jiidische, islamische und christliche
Bild von der Frau beeinflusst.

Der Grieche Aristophanes ldsst die Frau von Hunden bewachen ;
sein Landsmann Meander erklirt, sie habe keinerlei Recht auf Bildung :
« Wer die Frau die Wissenschaft lehrt, mehrt einer furchtbaren Schlan-
ge ihr Gift. » Das ist ein Zitat... Er meint auch, Frauen seien Menschen
zweiten Grades, unzuverlissig, streitsiichtig, « das gréBte Untier auf
Erden » (das ist wieder ein Zitat !). Plutarch hingegen stuft die Frau
schon wesentlich hsher ein, und es scheint auch, daB3 die vermdgende
Frau eine erstaunlich einflufreiche und selbstindige Stellung im
offentlichen Leben des Griechentums einnahm. Denken wir nur an
Helena, Antigone, Niobe, Nausikaa, Iphigenie, Penelope u.s.w. —
sie alle verkérpern ein hohes griechisches Frauenideal. Noch ein Zitat
aus der pseudodemosthenischen Rede moge folgen: « Die Hetiren
haben wir (Ménner natiirlich) zum Vergniigen, die Konkubinen zur
tiglichen leiblichen Pflege, die Ehefrauen, um rechtmiBige Kinder zu
zeugen und um eine treue Wichterin fiir die hiuslichen Dinge zu
haben. »

Die Mehrehe war im alten Griechentum nicht verboten, aber
praktisch kaum mehr von Bedeutung. Zu Scheidungen kam es relativ
oft, sie wurden nach gegenseitiger Ubereinkunft oder durch einseitiges
Handeln des Mannes oder aber auch der Frau moglich. Es gab auch
damals schon den heute wieder sehr modernen und aktuellen gamos
agraphos, das heit eine Art loser Ehe ohne standesamtlichen Segen.
Scheidungsgriinde waren : Kinderlosigkeit, Hinzunahme einer zweiten
Frau, interessanterweise auch Feigheit des Mannes. Schon bei Epiktet
erscheint die Ehelosigkeit als hohere Sittlichkeit. Der Neuplatonismus

104



erklirte, Gottesdienst und Ehe wiirden sich ausschliessen. Am kultischen
Leben der alten Griechen hat die — unverheiratete — Griechin aktiv
teilgenommen, und zwar sehr hidufig auch als Priesterin ; denken wir
nur an die Pythia in Delphi. Die sogenannte geistliche Ehe wurde also
schon im griechischen Heidentum — frither als im Christentum —
modern. Das ist sehr wichtig, denn von gewisser jiidischer Seite wird
auch heute noch dieser asketische Zug dem Christentum allein zuge-
schrieben. So las ich kiirzlich bei einem jiidischen Autor (Solomon
Schechter), das Unnatiirliche entspreche eben der christlichen Lehre.
Ich will hier nicht die asketischen Ziige im Christentum leugnen,
sondern nur darauf hinweisen, dal3 ihre Wurzeln schon im griechischen
Heidentum zu finden sind.

Ich mulB3 aber hier sofort auch das Judentum wieder in Schutz
nehmen, denn das Dankgebet des Rabbi Jehuda ben ’Ilai (um 150 n.
Chr.), in dem er Gott dafiir preist, da3 er ihn nicht als Ungliubigen, als
Sklaven oder als Frau erschaffen hat, ist ebenfalls kein spezifisch
jiidisches Gebet und wird also ganz zu Unrecht dem Judentum allein
angelastet. Es kam schon bei den Persern und eben auch bei den
alten Griechen vor, und zwar geht es dort auf Thales und sogar auf
Plato und Sokrates zuriick.

Eine ganz erstaunlich hohe Meinung von den Frauen scheinen die
alten Rémer gehabt zu haben. Juvenal verspottet allerdings einmal den
Blaustrumpf, aber daB3 er das konnte und tat, beweist zumindest und
immerhin, daf3 die réomischen Frauen seiner Zeit gebildet sein konnten
und durften ! Die Stoa bemiihte sich denn auch um minnergleiche
Frauenbildung. Die Frauen waren den Minnern gleichberechtigt und
in der Offentlichkeit unbehindert. Der Stoiker Musonius, iibrigens ein
Zeitgenosse des Paulus — und das ist nicht unwichtig | — hatte eine
sehr hohe Eheauffassung und betonte, daBl die Ehe nicht nur zur
Erzeugung von Staatsbiirgern da sei, sondern auch eine geistige
Gemeinschaft bilde. Daraus ergab sich natiirlich ohne weiteres die
Forderung der Einehe. Andererseits — und auch das beweist wieder,
daf3 Theorie und Praxis oft sehr auseinanderfallen — gab es bei den
alten Rémern auller der Einehe auch das Konkubinat und das Contuber-
nium, das heit eine dauernde Verbindung zwischen Sklave und
Sklavin, wenn ihr Herr das so wiinschte. Scheidungen waren leicht zu
erreichen, nimlich durch einfaches Erkliren, da3 man nicht mehr
zusammenleben wolle, oder wenn einer der Ehepartner Lust auf eine
neue Ehe hatte. Weitere Scheidungsgriinde waren Kinderlosigkeit und
Perversititen, oder aber — und das lasst doch auch wieder auf eine
gewisse MiBBachtung der Frau schlieBen — wenn der Mann in eine
hohere Gesellschaftsklasse aufstieg und erklirte, seine Frau kénne ihm

105



da nicht mehr folgen. Von Ehelosigkeit ist bei den alten Rémern, im
Gegensatz zum Griechentum, nicht die Rede, das heif3t sie war parktisch
bedeutungslos, inexistent,

1. Die Frau im Alten Testament und im Judentum

Nach diesem kurzen Exkursus ins Heidentum kommen wir nun zur
Stellung der Frau im Alten Testament.

Nach Gen. 3,16 ist der Mann der Herr der Frau — « er aber soll
dein Herr sein », sagt Gott zu Eva —, und der Mann bestimmt auch
ihren Anteil am Opfer : 1. Sam. 1,5 : wenn Elkana opfert, gibt er seiner
Frau Pennina einen Anteil, den doppelten aber gibt er er seiner zweiten
Frau, Hanna, weil er sie mehr liebt als Pennina.

Nach 1. Sam. 18,17 geht die Frau aus dem Besitz des Vaters iiber
in den Besitz des Mannes : « Saul sprach zu David : hier meine iltere
Tochter Merab, die will ich dir zum Weibe geben ». David aber will
Merab nicht, er liebt Michal und diese liebt ihn, sie wird denn auch
etwas spiter seine Frau, aber iiber Merab wird weiter verfiigt und
anstatt dem David wird sie nun dem Adriel von Mehola zur Ehefrau
gegeben. Gefragt wird sie offensichtlich beide Male iiberhaupt nicht,
es wird einfach iiber sie verfiigt. Es geht hier also um eine patriarcha-
lische Unterordnung unter den Vater, bzw. spiter unter den Mann.
Dem Ehemann hat die Frau dann die Treue zu halten; wenn ihr
Kinder oder auch nur méinnliche Nachkommen versagt bleiben, kann
sie versto3en werden und mul3 dann zuriick in den fritheren Familien-
verband, oder aber sie bekommt Nebenfrauen. Heirat ist notabene
nicht nur fiir die Frau, sondern auch fiir den Mann heilige Pflicht, denn
nach Gen. 2,18 ist es nicht gut, dal3 der Mensch allein sei, und durch
die Ehe muf3 das géttliche Gebot « Seid fruchtbar und mehret euch »
erfiillt werden.

Andererseits gilt aber doch auch schon im Alten Testament, dal3
man bei einer EheschlieBung nicht einfach ungefragt iiber die zu
verheiratende Frau verfiigt. Im Gegensatz zu Merab in 1. Sam. 18
kann ihre Schwester Michal sehr wohl ihren Wiinschen Ausdruck geben,
und in Gen. 24,58 wird auch Rebekka ausdriicklich gefragt : « Willst du
mit diesem Manne ziehen ? Sie antwortete : Ja, ich will. » Und wenn
eine Frau Sthne geboren hat, ist ihr EinfluB auch schon im Alten
Testament oft ganz enorm : denken wir eben an Rebekka, an Sara,
Michal, Abigail. Aber auch im offentlichen, politischen Leben kann
sie bedeutend sein, wie wir von der Richterin Deborah wissen 1.

106



In Exodus 38,8 werden auferdem « dienende Frauen », die am
Eingang des heiligen Zeltes Dienst taten, erwihnt. Es gibt zwar keine
eigentlichen Priesterinnen Jahwes, aber Frauen waren also offenbar
doch auch an den 6ffentlichen Gottesdiensten beteiligt. In seiner Unter-
suchung Woman in Temple and Synagogue? zitiert S. Schechter Ibn
Esra: « Es gab Frauen in Israel, die lieBen die Eitelkeit der Welt
hinter sich. Sie waren nicht mehr darauf aus, ihre eigene Schénheit zu
pflegen und kamen jeden Tag zum Tabernakel, um dort zu beten und
die Worte der Gebote zu héren. Vom Mann der Prophetin Deborah
wird gesagt, er sei ein ungebildeter Mensch gewesen, aber sie brachte
ihn so weit, daB3 er die Kerzen, die sie selbst vorbereitet hatte, zum
Heiligtum trug, und so ermutigte sie ihn, Gemeinschaft mit dem
Heiligen zu suchen. »

Auch eine Stelle wie Nehemia 8,3 beweist, dall Frauen an den
Gottesdiensten beteiligt waren : der Schriftgelehrte Esra brachte « das
Buch mit dem Gesetze des Mose » vor die Gemeinde, vor Minner und
Frauen, und las es auch vor beiden. Es gab auch die Titel « Herrin der
Synagoge » und « Mutter der Synagoge ». Die alttestamentlichen
Frauen pflegten also sicher eine Art Gottesdienst, aber wir wissen
nichts Niheres dariiber, worin er bestand. Sie nahmen auf jeden Fall
teil an religiosen Festen, und eine Bedeutung, die derjenigen des
Mannes fast ebenbiirtig war, erreichten prophetisch begabte Frauen
wie Mirjam und Hulda. Daneben gab es im Alten Testament freilich
auch immer die Tendenz, die Frauen von der Synagoge, wenigstens
zu gewissen Zeiten, auszuschliessen, aber ebenso sicher kam es dann
auch zu Protesten dagegen, auch vonseiten der rabbinischen Autoriti-
ten, wie wir gleich anschlieBend, ndmlich bei der Behandlung des
rabbinischen Judentums, sehen werden.

Im rabbinischen Judentum also kam es zunichst einmal zu einer
stirkeren Geringschitzung der Frau, und zwar im natiirlichen, kulti-
schen, wie auch im rechtlichen Bereich. Ich zitiere nun im folgenden
einige Stellen aus dem rabbinischen Schrifttum :

« Wohl dem, dessen Kinder minnlichen und wehe dem, dessen
Kinder weiblichen (Geschlechts) sind » (Qid. 82b).

Oder : « Zehn Qab Schwatzhaftigkeit sind auf die Welt herabge-
kommen, neun davon erhielten die Frauen, eins die iibrige Welt »
(eb. 49b).

Oder : « Mégen die Worte der Thora verbrannt werden, aber man
soll sie nicht den Weibern ausliefern » (Sot. 19a).

SchlieBlich : « Jeder, der seine Tochter die Thora lehrt, lehrt sie
Ausschweifung » (eb. III,4).

107



Und wieder stehen auch in der rabbinischen Literatur all dem
gegeniiber sehr positive Aussagen. Ich zitiere ebenfalls :

« Vor Gott haben die Frauen gleiche, wenn nicht grossere Ver-
heiBungen als die Minner (Tanna de-be Elijahu R. 9b ; Ber. 17a).

Und : « Der Mann wird geschmiickt durch die Frau, aber sie wird
nicht geschmiickt durch ihren Mann » (Gn. R. XLVII, ).

Das Gebet der Frau im rabbinischen Judentum war das Achtzehn-
Bitten-Gebet., Manchmal sprachen die Frauen aber auch selbstverfal3te
Gebete, und so horte zum Beispiel einmal R. Jochanan Nappacha ein
junges Midchen beten : « Herr der Welt, du hast das Paradies erschaf-
fen, auch die Hélle, die Bésen und die Guten. Moge es dein Wille
sein, dal3 ich ihnen nicht zum Stein des AnstoBes werde!» Einige
Frauen gingen in ihrem religiosen Eifer sogar so weit, daB3 sie ein
asketisches Leben fithrten und bewuf3t auf die Ehe verzichteten. Das
aber fanden die Rabbis freilich iibereinstimmend nicht recht. Rabbi
Eli’eser meinte darum, es sei nicht gut, einer Frau zu erlauben, das
Gesetz zu studieren. Rabbi Ben Asai dagegen fand, jeder Vater miisse
seine Tochter Thora lehren. Spatere Generationen schlossen sich Rabbi
Eli’esers Meinung an, aber es gab immer wieder Frauen, die sich dem
erfolgreich widersetzten. Immerhin sagt der jiidische Autor S. Schechter,
in religioser Hinsicht seien die Frauen immer mehr nur ein Anhéngsel des
Mannes geworden : « Die Frauen taten immer das, was ihr Mann tat »
(Zitat). So wird von einer Frau berichtet, die in erster Ehe mit einem
Priester verheiratet war, seine Predigten abschrieb und ganz mit ihm
sein heiliges Leben fiihrte. Als er starb, heiratete sie dann aber einen
Waucherer und wucherte von da an bedenkenlos und ohne jegliche
Hemmungen zusammen mit ihm. Ich zitiere nun nocheinmal Schechter.
Er schreibt: « Das ‘femina taceat in ecclesia’™ war damals allgemein
und in allen Religionen iiblich. Gemessen an dem, was die armen
Frauen da so im allgemeinen zu ertragen hatten, konnten sich die
jidischen Frauen noch gratulieren zur Behandlung durch ihre Rabbis.
Obschon diese das ‘taceat’ durchaus auch wollten, taten sie dabei
wenigstens hoflich ! »

Bis zum Ende des 15. Jahrhunderts beteten die jiidischen Frauen
in ihrer Muttersprache. Dann erlosch leider diese Gewohnheit. Rabbi
Salomo Portaleone bedauerte das tief, denn — und nun folgt wieder
ein Zitat — «als sie in der Muttersprache beteten, verstanden sie
wenigstens, was sie sagten, nun aber schnattern sie die Gebete einfach
so herunter ». Es kam dann zu einem Kompromil3 : die Frauen ver-
faBBten selber ein Zusatzgebetbuch in deutscher Sprache. Wichtig sei

108



es, heiBt es darin, folgendes zu erbitten : Reinheit von Kérper und Seele,
Sinn fiir Wohltitigkeit, Erbarmen gegeniiber den Armen, geistliche
Erleuchtung. Dort, wo kein deutsches Gebetbuch in Frage kam, gab
es die sogenannten « Vorsagern », das hei3t Frauen, die vorlasen und
gleich anschlieBend iibersetzten, vor allem in Polen und RuBland. Es
existieren solche « Vorsagern » auch heute noch in manchen englischen
Synagogen.

Nun miissen hier noch einige Bemerkungen zum natiirlichen und
rechtlichen Leben der Frau im rabbinischen Judentum angebracht
werden. Zu einem grundsitzlichen Verbot der Polygamie in den soge-
nannten christlichen Lindern kam es zwar erst durch Rabbi Gerschom
b. Jehuda aus Mainz um das Jahr 1000 n. Chr., aber praktisch war die
Mehrehe wegen der viel zu hohen Kosten schon lange vorher erloschen.
Das strenge Judentum verurteilte Ehebruch, widernatiirliche Unzucht
und auBerehelichen Umgang. Heiraten war, wie schon gesagt, absolute
Pflicht, damit das erste Gebot der Thora erfiillt werde. Der Mensch
ist ein Geschépf Gottes und Kinder sind ein Segen : sie arbeiten mit
und verteidigen die Familie, vor allem aber sind sie Garanten datfiir,
daB das Geschlecht weiter besteht; vor allem garantieren natiirlich
die Séhne die Unsterblichkeit. Darum sagt der Talmud : « Vier werden
als tot betrachtet : der Arme, der Blinde, der Aussitzige und der, der
keine Kinder hat ». Aber es geht in der Ehe nach jiidischer Auffassung
nicht nur um Kinderzeugung, sondern auch um die geistig-personliche
Gemeinschaft der Ehegatten nach Gen. 2,18 : « Es ist nicht gut, daf3
der Mensch allein sei». Darum sagt die Halacha?: « Auch Alte,
Schwache und Unfruchtbare sollen heiraten, selbst wenn keine
Hoffnung auf Kindersegen besteht ». Die Ehe ist nicht nur da fiir die
Erhaltung der Rasse, sondern auch fiir die VergroBerung des menschli-
chen Gliicks. Ein rabbinischer Spruch sagt (Jeb. 62b): « Wer keine
Frau hat, hat keine Freude, keinen Segen, ihm fehlt die Thora und
Schutz und Frieden ». Nach rabbinischer Lehre ist es aber erlaubt,
keine Kinder zu haben, wenn die Gefahr besteht, daf3 sie moralisch
oder korperlich degeneriert sein werden, oder wenn die Gesundheit der
Mutter nicht gesichert ist. Kinderzeugen ist wohl eine von Gott aufer-
legte Pflicht, sie kann aber unter den genannten Umstinden aufgehoben
werden. Diese Haltung verschwand dann freilich seit dem Mittelalter ;
weil die Juden durch die vielen Verfolgungen immer wieder dezimiert
wurden, konnten sie nur durch immer mehr Kinder hoffen, als Rasse zu
tiberleben.

Scheidungen wurden nicht gern gesehen. Ein rabbinischer Kommen-
tar sagt (Git. 90b) : « Sogar der Altar im Tempel vergieBt Trinnen iiber
den, der seine Frau verlisst ». Wenn eine Ehe geschlossen worden ist,

109



so sollen also die Partner treu sein und zusammenbleiben, aber wenn
es klar geworden ist, da3 das Zusammenleben unertridglich wird, ist
das Scheidungsgesetz liberal. Als Scheidungsgriinde gelten nach rabbi-
nischem Recht : Ungleichheit der Temperamente, zehnjihrige Kinder-
losigkeit, Unzucht. Auch die jlidische Frau kann die Trennung ver-
langen. Uberhaupt wird auch auf die Gefithle der Frau Riicksicht
genommen : selbst der Talmud ist deswegen gegen die Verlobung von
Kindern, weil erst die erwachsene Tochter sagen konne : « jenen wolle
sie haben » (Qid. 41a). Andererseits sagt sogar der seine Frau hoch-
verehrende Rabbi Akiba : « Ein Mann kann seine Frau verlassen, wenn
er eine andere findet, die ihm besser gefillt » (Git. IX,5), und nach
Deut. 24,1 ff. ist der Mann eindeutig die aktive Figur bei der Scheidung.
Der jiidische Autor R. Golchis sagt deshalb in seiner Untersuchung
iiber die jiidische Haltung gegeniiber Ehe und Familie * : « Zweifellos
auferlegt die rabbinische Scheidungspraxis der Frau grof3e Ungerechtig-
keiten ».

Das ist ein Urteil aus jiidischem Munde, das auch ein anderer
jidischer Autor der Neuzeit, Dr. Aron Zwergbaum aus Jerusalem,
wenigstens teilweise wohl unterschreiben wiirde. Im Israelitischen
Wochanblatt der Schweiz ist kiirzlich aus seiner Feder ein Artikel iiber
die Lage der Frau im heutigen Israel erschienen. Dr. Zwergbaum betont
dort zunichst, daB3 die jiidische Frau in Israel seit der Staatsgriindung
politisch vollig gleichberechtigt sei. Dieses Gesetz sei schon in die
Unabhingigkeitserklirung des Staates Israel aufgenommen worden. Er
betont aber ebenfalls, daB diese Gleichberechtigung im religidsen
Bereich leider noch nicht erreicht sei, und zwar besonders nicht bei
Eheschliessung und Scheidung. Auch im heutigen Israel werden eben
simtliche Fragen des Personalstandes und der Familie ausschlieBlich
durch das religiose Gesetz geregelt. Dr. Zwergbaum schreibt darum
weiter, die Frau sei zwar in Israel geachtet, habe aber deshalb sowohl
weniger Mizwot (Gebote der Thora) zu erfiillen wie auch weniger
Rechte : bei einer Scheidung spiele sie nach wie vor eine passive Rolle,
und ein Ehebruch habe fiir sie viel schwerere Rechtsfolgen als beim
Mann. Auch kénnten Frauen nicht in jeder Angelegenheit als vollwertige
Zeugen anerkannt werden.

Sehr viel deutlicher und konkreter driickt sich in diesem Zusammen-
hang Alice Schwarz in der in deutscher Sprache in Israel erscheinenden
Zeitung « Israel Nachrichten » vom 8.8.1975 aus. Sie schreibt : Bei
einer rituellen jiidischen Scheidung wird der Frau im heutigen Israel
in Gegenwart von Zeugen vom Mann gesagt, dal3 er sie « vertreibt »
und daB sie von nun an jedem anderen Mann « gestattet », also sozu-
sagen vogelfrei sei. Ferner ist eine Ehe zwischen einer Geschiedenen

110



und einem Kohen ® verboten, und das zwingt den Betroffenen « Mexico-
Ehen » oder « Cypern-Heiraten » auf. Dann ist da die Sache mit der
Chalitza, das heif3t der rituellen « Entschuhung » des Schwagers : laut
der Bibel miilte eine kinderlos gebliebene Witwe den Schwager, also
den Bruder des verstorbenen Mannes, heiraten ; wenn sie das aber
nicht will und lieber einen anderen Mann hitte, dann kommt es eben
zur Chalitza, wobei die Frau dreimal ausspucken und so ihre MiB-
achtung gegen den Schwager zum Ausdruck bringen muf3, der sich der
Pflicht entzieht, anstelle seines verstorbenen Bruders fiir Nachkommen-
schaft zu sorgen.

Frau Schwarz schreibt von Tragédien, die sich bei solchen fiir
beide Teile peinlichen Situationen ergeben. So muf3ten zum Beispiel
Frauen jahrelang warten, bis der Schwager groBjihrig war. Oder die
Familien verlangen Geld oder gar den gesamten Besitz der Frau als
Gegenleistung, oder aber sie verhindern die Chalitza iiberhaupt, weil
sie in der Witwe ein lebendes Denkmal fiir den gefallenen Sohn sehen.

Endlich gilt die Zeugenaussage einer Frau vor dem Rabbinats-
gericht nicht, was zum Beispiel schon dazu gefiihrt hat, daB} bei einem
Scheidungsverfahren der Frau die Alimente verweigert wurden, weil
nur weibliche Zeugen die Verleumdungen des Ehemannes widerlegt
hatten. |

Frau Schwarz zitiert dann zwei Gegenspieler : den Rabbiner Shlomo
Kroll und die Abgeordnete und Rechtsanwiltin Shulamit Aloni. Der
Rabbi beruft sich auf die Halacha, die religiése Uberlieferung, die um
keinen Preis angeriihrt werden diirfe : es sei in der Thora niedergelegt.
dass der Mann gewisse Privilegien habe, und was vor 2000 Jahren gut
war, sei es auch heute noch. Frau Aloni hingegen bezweifelt das sehr,
und ihrer Ansicht nach ist die Situation der Frau im modernen Israel
keineswegs ideal. Sie weist darauf hin, daB auch die orthodoxen
Parteien schliesslich und endlich die Staatsdeklaration samt Verbriefung
gleicher Rechte fiir beide Geschlechter unterschrieben haben. Shulamit
Aloni ruft deshalb die Frauen auf zum Kampf fiir ihre tatsichliche
und nicht nur theoretische Gleichberechtigung,.

Ich mochte hier den Abschnitt iiber die jlidische Frau schlieBen.
Sicher wurde ldngst nicht alles iiber sie gesagt, was gesagt werden
konnte. Aber ich glaube doch, dal meine Behauptung am Anfang, daf3
es niamlich alles andere als leicht, ja geradezu unméglich sei, eine
verbindliche Lehre von der Frau aufzustellen, eben auch im Blick
auf die jiidische Frau durch das Gesagte erhirtet wurde. Man kann
gewil manches « beweisen », aber eben auch immer das Gegenteil |
Es gibt viele untereinander oft sehr verschiedene, ja diametral entge-
gengesetzte Ansichten, Meinungen, Haltungen und auch Lehren iiber

111



das Frausein im Judentum. Mit Sicherheit mochte ich eigentlich nur
eines behaupten : dafl ndmlich das Judentum aller Schattierungen kein
hilfreiches Wort hat fiir die ledige Frau. Auf eine diesbeziigliche Frage
an einen judischen Gesprichspartner wurde mir denn auch einmal eine
ebenso aufrichtige wie bezeichnende Antwort gegeben. Sie lautete :
« Die ledige Frau ist fiir uns eine Verlegenheit. Es sollte sie gar nicht
geben | » Das schimmert wohl auch durch in einem so schinen Wort
aus dem Talmud wie das folgende : « Gott hat das Weib nicht aus des
Mannes Kopf erschaffen, dafl es ihm befehle, noch aus seinen Fiilen,
dal3 es seine Sklavin sei, sondern aus seiner Seele, dal} es seinem Herzen
nahe sei. »

(Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

® Vortrag gehalten auf der Kirche-Israel Studienwoche in St. Moritz, September/
Oktober 1975.

1 Hier ist auch an die Tochter Zelophehads zu erinnern (Jos. 17,3 ff.): er hatte
keine Sthne, sondern nur Téchter, mit Namen Mahela, Noa, Hogla, Milka, Thirza.
Nach alttestamentlichem Recht durften Téchter in Israel nicht erben ; sie waren
zum Aussterben ihres Vatersamens verurteilt. Das lieBen sich die Tochter Zelo-
phehads aber nicht bieten: sie wurden vor Josua und Eleasar vorstellig und
rek]-zctlmierten mit Erfolg fiir sich ein besonderes Erbteil vom Boden des Gelobten
Landes.

2 S, Schechter, Studies in Judaisme. Neudruck, Philadelphia 1945.
3 Die Halacha ist die von den Rabbis festgelegte religionsgesetzliche Norm.
* R. Golchis, Judaisme for the Modern Age. New York 1955,

8 Die Kohanim — Pural von Kohen — sind die Angehorigen des aronitischen
Priesterstammes.

112



	Die Stellung der Frau im Judentum, im Islam und im Christentum : ein Vergleich

