
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Israel Nagara, Jiggaläh kebod malkuteka

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Israel Nagara, Jiggaläh kebod malkuteka

Übersetzt und erklärt von Johann Maier, Köln

1 Erscheinen möge die Pracht Deiner Herrschaft
über dem armen und unsteten Volk

und Du herrsche ewig, « Fels », der geherrscht,
bevor noch herrschte ein König,

5 bevor noch herrschte ein König

Erwirb neu Dein Volk, das sich nach Dir sehnt,
Du « Fels », der in Himmelshöhen wohnt,

Du besiegtest alle die Götter.
Wer fürchtet Dich nicht als König

10 Wer fürchtet Dich nicht als König

Kröne mit Huld mich, lebendiger Gott,
und laß Dir mein Loblied gefallen,

sammle Deine Zerstreuten ein in die Stadt,
denn viel Volk verherrlicht den König,

15 denn viel Volk verherrlicht den König 1

Ich harre auf die Zeit der Erlösung
und warte auf Deine rettende Tat,

verzögert sie sich, will ich doch außer Dir
keinen anderen für mich als König,

20 keinen anderen für mich als König

Glaubte ich nicht, das Heil noch zu schauen,
so wäre ich schier verloren,

darum lasse frisch mir knospen das Heil
der lebendige Gott und der König,

25 der lebendige Gott und der König

Verstärke an meinen Toren die Riegel
und schütze den Rest meiner Herden,

lenk meine Schritte hin nach dem Zion,
erleuchtet im Lichte des Königs,

30 erleuchtet im Lichte des Königs 1

97



Dort laß die Verstossenen nieder,
daß Deinen Altar ich umkreise,

ein neues Lied Dir darbringe
und Dich, mein Gott, lobe als König,

35 und Dich, mein Gott, lobe als König

Israel Nagara ist etwa 1555 in Damaskus geboren, verbrachte dort
seine Jugend und ließ sich schließlich nach einer nicht mehr
verfolgbaren Wanderperiode in Gaza nieder. Sein Interesse für weltliche
Lieder hatte ihm einen gewissen zwiespältigen Ruf eingetragen, doch
machte er sich die so erworbenen Kenntnisse auch für seine religiöse
Poesie zunutze, die nicht zuletzt wegen dieses volkstümlichen
Einschlags rasch und weithin beliebt geworden ist. Die erste
Liedersammlung, aus der auch das übersetzte Gedicht stammt, ließ er 1587
in Zefat drucken, damals das geistig-religiöse Zentrum des Heiligen
Landes und insbesondere der Kabbalah, deren Frömmigkeit auch für
Israel Nagara von Bedeutung war, wenngleich er in den Gedichten
verhältnismässig selten unmittelbar kabbalistische Motive verwertete.
Viel stärker kommt dafür die damals allgemein im Judentum verbreitete
endzeitliche Hoffnung zum Ausdruck, die messianische Erwartung,
wie sie seit der Vertreibung aus Spanien im Zusammenhang mit
Volksbußbewegungen und kabbalistisch gefärbter Frömmigkeit immer
intensivere Formen annahm und schließlich in der sabbatianischen
Bewegung zu einem kritischen Höhepunkt gelangte. Verstorben ist der
Dichter wahrscheinlich 1625.

Die Ubersetzung des Gedichts beruht auf der Textausgabe von
J. Fries-Horeb, Zemirot Jisra'el, Tel Aviv 1946, S. 8. Die Strophen 1-5
enthalten in ihren Anfangsbuchstaben den Autorennamen JSR'L. Zum Text
selbst sind die Verbesserungen von Bedeutung, die A. Mirski in seiner
Rezension dieser Ausgabe in Kirjath Sepher 25, 1948/9, S. 43, gemacht
hat. Frühere Drucke des Gedichts in verschiedenen Sammlungen bzw.
Gebetbüchern verzeichnete I. Davidson, Thesaurus of Mediaeval
Hebrew Poetry, Band II, New York 1929, Yod 260.

Zu einzelnen Zeilen :

Zeile 1 : Die Herrlichkeit bzw. Pracht der Gottesherrschaft, deren
Offenbarwerden der Dichter erbittet, erinnert an Psalm
145, 11-13, wird aber bei ihm endzeitlich verstanden,
insofern als Gottes Herrschaft zwar grundsätzlich besteht —
vgl. Strophe 2 — aber doch noch nicht manifest ist. Dies

98



wirkt sich vor allem für Israel aus, das diesen Gott als

König bekennt, aber selbst « arm und unstet » dem
Anschein nach ein Zeugnis für die Ohnmacht Gottes darstellt,
der doch, wie die Zeilen 3-5 hervorheben, als Herrscher
jedem König voraufgeht, ewig herrscht.

Zeile 2 : « Unstet » — hebr. heläk; in der Bibel I Sam 12,4, in dem
Gleichnis des Propheten Nathan vom reichen und vom
armen Mann. Hier heisst heläk « Wanderer », einer der
vorbeigeht, ein Gast, der für kurz verweilt und wieder
weiterzieht, wie auch die Septuaginta das Wort mit parodos
übersetzt, dessen Sinn man gut in einem Paulusbrief
erfahren kann, 1. Kor. 16,7.

Die synagogale und dann allgemein die mittelalterliche
hebräische Poesie hatte zum Teil ein besonderes Interesse
an seltenen biblischen Wörtern, und so kamen diese im
Hebräischen wieder mehr in Gebrauch. Heläk wird dabei
in einem doppelten Sinn verwendet. Einmal im Sinn von
« Gehen », « Hingehen » — « Vergehen », — z.B. schon
beim Dichter Jannaj (wohl 6.Jh. n.Chr.) und bei seinem
etwas späteren Landsmann El'azar ha-Qallir. Daneben
wurde aber auch die Bedeutung « Wanderer » wieder
aufgenommen, z.B. durch Samuel ha-Nagid (Spanien, gest.
1055/6) in dem Gedicht : 'ashut keheläk 'ale gib'at lebonah.

Die Verwendung von heläk neben 'ani « arm » in
unserem Gedicht mag auch durch die Tatsache mitbedingt
sein, daß es ein fast gleichklingendes Wort gab, daß auch
« arm, gering » bedeutet, nämlich chäläk. Auf den ersten
Blick wäre man geneigt, überhaupt dieses vorzuziehen und
einen Schreibfehler anzunehmen, da die Buchstaben He
und Chet ja sehr ähnlich sind. Aber man muß damit
rechnen, dass der Dichter bewußt das in dieser Verbindung
nicht geläufige heläk gewählt hat, obschon auch cheläk
ein seltsames Wort ist. In der Bibel kommt es so nicht vor,
es ist aber aus dem biblischen chelkah/chelka'im erschlossen

worden, ein Wort, das nur in Psalm 10,8. 10. 14

begegnet und bis heute nicht ausreichend geklärt ist. Die
Zürcher Bibel übersetzt gemäß einer Auslegungstradition,
die über die Septuaginta, das Targum und einen grossen
Teil der mittelalterlichen jüdischen Exegeten bezeugt ist,
mit « Armer ». Aber in den Qumrantexten gibt es einige
Stellen, die eindeutig eine andere Bedeutung vertreten,

99



nämlich etwas wie « Bösewichte », jedenfalls Gegner der
Frommen (1QH III,25f. ; IV,25 ; IV,35). Möglicherweise
handelt es sich um ein Fremdwort (W. G. Simpson, Some

Egyptian light on a translation problem in Psalm X, Vetus
Testamentum 19, 1969, 128-131), das dann nicht mehr
recht verstanden wurde und daher in verschiedenen
Kreisen auch eine ganz unterschiedliche Deutung erfahren
konnte. Die mittelalterlichen Exegeten und Hebraisten
haben zum Teil das Wort auf eine hebräische Wurzel
zurückgeführt und die Bedeutung « Arm, Niedrig » postuliert,

also im Einklang mit einer sehr alten Auslegungstradition.

Zeile 4 : Aus Genesis 36, 31 (vgl. I Chron 1,43) : « Dies sind die
Könige, die im Lande Edom regiert haben, ehe ein König
regierte in Israel », ohne Bezug zur Schriftstelle selbst, wie
es auf den ersten Blick scheint. Aber « Edom » ist das römische

Reich, die christliche Weltmacht, die die Vertreibung
von 1492 aus Spanien vollzogen hat, ein Ereignis, das den
Nachkommen der Vertriebenen im Orient natürlich im
Gedächtnis geblieben ist. Hier wird der christlichen Macht
die ewige, urzeitliche Herrschaft Gottes gegenübergestellt.
Im übrigen ist es auffällig, wie stark der Dichter auch
sonst « Edom » attackiert, als ob er einmal unter christlicher

Herrschaft gelebt hätte. Doch genügt zur Erklärung
wohl auch die Tatsache, daß im Vergleich zu den christlichen

Staaten das ottomanische Reich — « Ismael » —
eine recht grosszügige Minderheitenpolitik betrieb und
daher eben « Edom » von selbst als die widergöttliche
Macht schlechthin in den Vordergrund rückte.

Zeile 6 : « Erwirb neu Dein Volk » — zum zweiten Mal ; das erste
Mal hat Gott Israel beim Exodus erworben bzw. am Sinai,
beide Heilsereignisse zusammen, die Befreiung aus der
ägyptischen Knechtschaft und die Beauftragung mit der
Torah, gelten nach der Tradition als konstitutiv für Israels
Dasein als Gottesvolk, in etwa vergleichbar der Bedeutung,
die das Christusereignis für das christliche Bewußtsein hat :

Das grundlegende, entscheidende Heilsereignis ist schon

geschehen, die Gegenwart jedoch ist so beschaffen, dass der
Heilsstatus nicht manifest ist, doch in der endzeitlichen
Vollendung wird er offenbar. Gerade diese Entsprechung

100



zwischen Exodus/Sinai-Ereignis und Christusereignis muss
beachtet werden, wenn man im christlichen Bereich
die jüdische Messiaserwartung richtig einschätzen will :

Beide Religionen nehmen für sich in Anspruch, eine Heilsbasis

bereits zu besitzen und folgerichtig ist es im Grunde
der Gegensatz zwischen diesen beiden Heilsvoraussetzungen
und Heils-Mittel, Torah einerseits und Christus andrerseits,
die das Christentum vom Judentum getrennt hat. Die meist
zu sehr in den Vordergrund geschobene Frage, ob Jesus
Christus der Messias sei, ist dem gegenüber viel
unbedeutender, wenn es darum geht, die jüdische Frömmigkeit
zu begreifen. Im vorliegenden Gedicht wird das ganz deutlich

: Nicht der Messias — von dem der Dichter sonst
durchaus auch zu singen wusste — steht im Zentrum des

Interesses, sondern das Geschehen der Endzeit, die
Manifestation der Herrschaft Gottes, und damit die Rehabilitierung

der Bekenner Gottes, die als « Arme » und
« Unstete » die Macht des einzigen Gottes, der sie erwählt
und beauftragt, scheinbar Lügen straften. So wird die
Endzeit endgültig manifest machen, was bereits am Schilfmeer

und am Sinai geschehen ist : Gott bekennt sich zu
seinen Bekennern, er erweist sich als der einzige wirkliche
Gott, der einzige wirkliche König ; « wer fürchtet Dich
nicht als König » fragt der Dichter in dem wiederholten
Strophenschluss mit den Worten von Jer 10,7 (« Wer wollte
dich nicht fürchten, du König der Völker »).

Zeile 8 : « Du besiegtest alle die Götter » ist nach der Erzählung
von Jakobs Kampf Gen 26,29 formuliert, eine der
Bibelstellen, die am meisten zu theologischen Auslegungen Anlaß
gegeben haben, weil Jakob in der jüdischen Tradition ja Israel
repräsentiert, man hier also grundlegende Aussagen
vermutete. Gott ist aber hier bei Nagara das Subjekt, das die
« Götter » besiegt hat, 'älohim im Plural also Es handelt
sich nicht bloß um eine äußerliche Anknüpfung
sprachlich-stilistischer Art, wie man überhaupt mit Anspielungen
rechnen muß bei einem Dichter dieser Frömmigkeitsrichtung.

Israel repräsentiert ja den wahren Gott in der
Völkerwelt, mit seinem Bekenntnis zum Einen Gott wird
der Götzendienst infragestellt, und in diesem Sinn
gewinnt der Kampf Jakobs eine Symbolik, die Nagaras
Verwendung der Stelle verständlich erscheinen lässt.

101



Zeile 14 : Der Strophenschluß stammt aus Prov. 14,28 : « Auf der
Menge des Volkes beruht des Königs Hoheit, doch fehlt es

an Leuten, so ist es des Fürsten Sturz ».

Zeile 18f: Ein Problem war natürlich immer wieder die Verzögerung
des erhofften Endes, hier wie in der Vergangenheit schon
oft nach Hab 2,3 formuliert : « Denn noch ist der
Offenbarung ihre Frist gesetzt, doch drängt sie zum Ende und
trügt nicht. Wenn sie verzieht, so harre darauf Denn sie
kommt gewiss und bleibt nicht aus ». Der Dichter nahm
noch einmal, im Lied Nr. 28 derselben Ausgabe, darauf
Bezug, Zeichen dessen, daß die hochgespannte messianische

Erwartimg seiner Zeit dem Problem nicht mehr ausweichen
konnte. Umso entschiedener seine Versicherung im Namen
Israels, dennoch keinen anderen als König zu wollen als
Gott. Das Vertrauen in Gottes Größe und Macht ist stärker
als die notgeschärfte Sehnsucht nach dem Heil. Bleibt es

auch noch aus, es ist kein Grund, an Gott zu verzweifeln
bzw. einen anderen « König » zu wählen. Die Formulierung
lehnt sich an Dt 17,14f. an ; vgl. auch I Sam 8,5 ; 10,19.

Zeile 21 : Der Glaube an Gott, so erneut bestätigt, verbürgt auch
wieder neue Hoffnung, ohne die der Gläubige verloren
wäre. Auch an anderen Stellen bringt der Dichter zum
Ausdruck, daß die Härte des Geschicks und die Länge des
Exils « fast » die Hoffnung geraubt hat, etwa in Nr. 20
derselben Ausgabe, ZI. 7f. : « Lang zog sich hin die Zeit
deines Exils, fast ging deine Hoffnung verloren... ».

Zeile 26 : Formulierung aus Psalm 147,13.

Zeile 29 : Vgl. Formulierungen wie Hiob 33,30 : Prov. 16,15.

Zeile 33 : Die endzeitliche Einsammlung der Exilierten und die Heim¬
kehr nach Zion gipfeln im Gottesdienst, im « neuen Lied »

(Jes 42,10) und im Lob Gottes als des Königs schlechthin.
Israel Nagaras Gedichte wurden nicht bloss populär,

sie dienten im 17. Jh. während der sabbatianischen

Bewegung sogar einem ihnen nicht zugedachten Zweck : Sie

wurden im Sinne der messianischen Bewegung des Sabbetaj
Zbi gedeutet, insbesondere auch dieses übersetzte Gedicht,
indem die Bitte um die Offenbarung der Gottesherrschaft
auf die Erscheinung des — wie sich dann herausstellte —
Pseudomessias bezogen wurde (vgl. G. Scholem, Sabbatai
Sevi, London 1973, S. 355).

102


	Israel Nagara, Jiggaläh kebod malkuteka

