Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Israel Nagara, Jiggalah kebod malkuteka
Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961420

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10

15

20

25

30

Israel Nagara, Jiggaldh kebod malkuteka

Ubersetzt und erklirt von Johann Maier, Koln

Erscheinen moge die Pracht Deiner Herrschaft
tiber dem armen und unsteten Volk

und Du herrsche ewig, « Fels », der geherrscht,

bevor noch herrschte ein Konig,
bevor noch herrschte ein Kénig !

Erwirb neu Dein Volk, das sich nach Dir sehnt,

Du « Fels », der in Himmelshohen wohnt,
Du besiegtest alle die Gotter.

Wer fiirchtet Dich nicht als Kénig ?

Wer fiirchtet Dich nicht als Koénig P

Kréne mit Huld mich, lebendiger Gott,
und laB3 Dir mein Loblied gefallen,
sammle Deine Zerstreuten ein in die Stadt,
denn viel Volk verherrlicht den Kénig,
denn viel Volk verherrlicht den Kénig !

Ich harre auf die Zeit der Erlosung
und warte auf Deine rettende Tat,
verzogert sie sich, will ich doch auBler Dir
keinen anderen fiir mich als Konig,
keinen anderen fiir mich als Kénig !

Glaubte ich nicht, das Heil noch zu schauen,
so wire ich schier verloren,

darum lasse frisch mir knospen das Heil
der lebendige Gott und der Koénig,
der lebendige Gott und der Konig !

Verstarke an meinen Toren die Riegel
und schiitze den Rest meiner Herden,
lenk meine Schritte hin nach dem Zion,
erleuchtet im Lichte des Konigs,
erleuchtet im Lichte des Konigs !

97



Dort lal3 die Verstossenen nieder,
dall Deinen Altar ich umkreise,
ein neues Lied Dir darbringe
und Dich, mein Gott, lobe als Konig,
35 und Dich, mein Gott, lobe als Konig !

Israel Nagara ist etwa 1555 in Damaskus geboren, verbrachte dort
seine Jugend und lie3 sich schlieBlich nach einer nicht mehr ver-
folgbaren Wanderperiode in Gaza nieder. Sein Interesse fiir weltliche
Lieder hatte ihm einen gewissen zwiespiltigen Ruf eingetragen, doch
machte er sich die so erworbenen Kenntnisse auch fiir seine religiose
Poesie zunutze, die nicht zuletzt wegen dieses volkstiimlichen Ein-
schlags rasch und weithin beliebt geworden ist. Die erste Lieder-
sammlung, aus der auch das iibersetzte Gedicht stammt, lie3 er 1587
in Zefat drucken, damals das geistig-religiose Zentrum des Heiligen
Landes und insbesondere der Kabbalah, deren Frommigkeit auch fiir
Israel Nagara von Bedeutung war, wenngleich er in den Gedichten
verhiltnismissig selten unmittelbar kabbalistische Motive verwertete.
Viel stirker kommt dafiir die damals allgemein im Judentum verbreitete
endzeitliche Hoffnung zum Ausdruck, die messianische Erwartung,
wie sie seit der Vertreibung aus Spanien im Zusammenhang mit Volks-
buBbewegungen und kabbalistisch gefirbter Frommigkeit immer
intensivere Formen annahm und schlieBlich in der sabbatianischen
Bewegung zu einem kritischen Héhepunkt gelangte. Verstorben ist der
Dichter wahrscheinlich 1625.

Die Ubersetzung des Gedichts beruht auf der Textausgabe von
J. Fries-Horeb, Z°mirot Jisra’el, Tel Aviv 1946, S. 8. Die Strophen 1-5 ent-
halten in ihren Anfangsbuchstaben den Autorennamen JSR’L. Zum Text
selbst sind die Verbesserungen von Bedeutung, die A. Mirski in seiner
Rezension dieser Ausgabe in Kirjath Sepher 25, 1948/9, S. 43, gemacht
hat. Frithere Drucke des Gedichts in verschiedenen Sammlungen bzw.
Gebetbiichern verzeichnete I. Davidson, Thesaurus of Mediaeval
Hebrew Poetry, Band II, New York 1929, Yod 260.

Zu einzelnen Zeilen :

Zeile 1: Die Herrlichkeit bzw. Pracht der Gottesherrschaft, deren
Offenbarwerden der Dichter erbittet, erinnert an Psalm
145, 11-13, wird aber bei ihm endzeitlich verstanden,
insofern als Gottes Herrschaft zwar grundsitzlich besteht —
vgl. Strophe 2! — aber doch noch nicht manifest ist. Dies

98



Zeile 2

wirkt sich vor allem fiir Israel aus, das diesen Gott als
Ko6nig bekennt, aber selbst « arm und unstet » dem An-
schein nach ein Zeugnis fiir die Ohnmacht Gottes darstellt,
der doch, wie die Zeilen 3-5 hervorheben, als Herrscher
jedem Konig voraufgeht, ewig herrscht.

« Unstet » — hebr. helidk; in der Bibel I Sam 12,4, in dem
Gleichnis des Propheten Nathan vom reichen und vom
armen Mann., Hier heisst helik « Wanderer », einer der
vorbeigeht, ein Gast, der fiir kurz verweilt und wieder
weiterzieht, wie auch die Septuaginta das Wort mit parodos
ibersetzt, dessen Sinn man gut in einem Paulusbrief er-
fahren kann, 1. Kor. 16,7.

Die synagogale und dann allgemein die mittelalterliche
hebriische Poesie hatte zum Teil ein besonderes Interesse
an seltenen biblischen Wortern, und so kamen diese im
Hebriischen wieder mehr in Gebrauch. Helik wird dabei
in einem doppelten Sinn verwendet. Einmal im Sinn von
« Gehen », « Hingehen » — « Vergehen », — z.B. schon
beim Dichter Jannaj (wohl 6.Jh. n.Chr.) und bei seinem
etwas spiteren Landsmann El‘azar ha-Qallir. Daneben
wurde aber auch die Bedeutung « Wanderer » wieder
aufgenommen, z.B. durch Samuel ha-Nagid (Spanien, gest.
1055/6) in dem Gedicht : *ashut kehelik ‘ale gib‘at l°bonah.

Die Verwendung von helik neben ‘ani «arm» in
unserem Gedicht mag auch durch die Tatsache mitbedingt
sein, daB es ein fast gleichklingendes Wort gab, daB8 auch
« arm, gering » bedeutet, ndmlich chdlidk. Auf den ersten
Blick wire man geneigt, iiberhaupt dieses vorzuziehen und
einen Schreibfehler anzunehmen, da die Buchstaben He
und Chet ja sehr dhnlich sind. Aber man mufl damit
rechnen, dass der Dichter bewuf3t das in dieser Verbindung
nicht geldufige helik gewihlt hat, obschon auch chelik
ein seltsames Wort ist. In der Bibel kommt es so nicht vor,
es ist aber aus dem biblischen chelkah/chelka’im erschlos-
sen worden, ein Wort, das nur in Psalm 10,8. 10. 14 be-
gegnet und bis heute nicht ausreichend geklirt ist. Die
Ziircher Bibel iibersetzt gemif3 einer Auslegungstradition,
die iiber die Septuaginta, das Targum und einen grossen
Teil der mittelalterlichen jiidischen Exegeten bezeugt ist,
mit « Armer ». Aber in den Qumrantexten gibt es einige
Stellen, die eindeutig eine andere Bedeutung vertreten,

99



Zeile 4 :

Zeile 6 :

100

nimlich etwas wie « Bosewichte », jedenfalls Gegner der
Frommen (1QH IIL25f.; IV,25; IV,35). Moglicherweise
handelt es sich um ein Fremdwort (W. G. Simpson, Some
Egyptian light on a translation problem in Psalm X, Vetus
Testamentum 19, 1969, 128-131), das dann nicht mehr
recht verstanden wurde und daher in verschiedenen
Kreisen auch eine ganz unterschiedliche Deutung erfahren
konnte. Die mittelalterlichen Exegeten und Hebraisten
haben zum Teil das Wort auf eine hebriische Wurzel
zuriickgefithrt und die Bedeutung « Arm, Niedrig » postu-
liert, also im Einklang mit einer sehr alten Auslegungs-
tradition.

Aus Genesis 36, 31 (vgl. I Chron 1,43): «Dies sind die
Kénige, die im Lande Edom regiert haben, ehe ein Kénig
regierte in Israel », ohne Bezug zur Schriftstelle selbst, wie
es auf den ersten Blick scheint. Aber « Edom » ist das rémi-
sche Reich, die christliche Weltmacht, die die Vertreibung
von 1492 aus Spanien vollzogen hat, ein Ereignis, das den
Nachkommen der Vertriebenen im Orient natiirlich im
Gedichtnis geblieben ist. Hier wird der christlichen Macht
die ewige, urzeitliche Herrschaft Gottes gegentibergestellt.
Im iibrigen ist es auffillig, wie stark der Dichter auch
sonst « Edom » attackiert, als ob er einmal unter christ-
licher Herrschaft gelebt hitte. Doch geniigt zur Erkldrung
wohl auch die Tatsache, daBB im Vergleich zu den christ-
lichen Staaten das ottomanische Reich — « Ismael » —
eine recht grossziigige Minderheitenpolitik betrieb und
daher eben « Edom » von selbst als die widergéttliche
Macht schlechthin in den Vordergrund riickte.

« Erwirb neu Dein Volk » — zum zweiten Mal ; das erste
Mal hat Gott Israel beim Exodus erworben bzw. am Sinai,
beide Heilsereignisse zusammen, die Befreiung aus der
dgyptischen Knechtschaft und die Beauftragung mit der
Torah, gelten nach der Tradition als konstitutiv fiir Israels
Dasein als Gottesvolk, in etwa vergleichbar der Bedeutung,
die das Christusereignis fiir das christliche BewuBtsein hat :
Das grundlegende, entscheidende Heilsereignis ist schon
geschehen, die Gegenwart jedoch ist so beschaffen, dass der
Heilsstatus nicht manifest ist, doch in der endzeitlichen
Vollendung wird er offenbar. Gerade diese Entsprechung



Zeile 8 :

zwischen Exodus/Sinai-Ereignis und Christusereignis muss
beachtet werden, wenn man im christlichen Bereich
die jiidische Messiaserwartung richtig einschitzen will:
Beide Religionen nehmen fiir sich in Anspruch, eine Heils-
basis bereits zu besitzen und folgerichtig ist es im Grunde
der Gegensatz zwischen diesen beiden Heilsvoraussetzungen
und Heils-Mittel, Torah einerseits und Christus andrerseits,
die das Christentum vom Judentum getrennt hat. Die meist
zu sehr in den Vordergrund geschobene Frage, ob Jesus
Christus der Messias sei, ist dem gegeniiber viel unbe-
deutender, wenn es darum geht, die jidische Frommigkeit
zu begreifen. Im vorliegenden Gedicht wird das ganz deut-
lich : Nicht der Messias — von dem der Dichter sonst
durchaus auch zu singen wusste — steht im Zentrum des
Interesses, sondern das Geschehen der Endzeit, die Mani-
festation der Herrschaft Gottes, und damit die Rehabili-
tierung der Bekenner Gottes, die als « Arme» und
« Unstete » die Macht des einzigen Gottes, der sie erwihlt
und beauftragt, scheinbar Liigen straften. So wird die
Endzeit endgiiltig manifest machen, was bereits am Schilf-
meer und am Sinai geschehen ist : Gott bekennt sich zu
seinen Bekennern, er erweist sich als der einzige wirkliche
Gott, der einzige wirkliche Kénig ; « wer fiirchtet Dich
nicht als Koénig P » fragt der Dichter in dem wiederholten
Strophenschluss mit den Worten von Jer 10,7 (« Wer wollte
dich nicht fiirchten, du Kénig der Volker ? »).

« Du besiegtest alle die Gotter » ist nach der Erzdhlung
von Jakobs Kampf Gen 26,29 formuliert, eine der Bibel-
stellen, die am meisten zu theologischen Auslegungen Anlaf}
gegeben haben, weil Jakob in der jiidischen Tradition ja Israel
reprisentiert, man hier also grundlegende Aussagen ver-
mutete. Gott ist aber hier bei Nagara das Subjekt, das die
« Gotter » besiegt hat, ’dlohim im Plural also! Es handelt
sich nicht bloB um eine duBerliche Ankniipfung sprach-
lich-stilistischer Art, wie man iiberhaupt mit Anspielungen
rechnen muB3 bei einem Dichter dieser Frommigkeits-
richtung. Israel reprisentiert ja den wahren Gott in der
Volkerwelt, mit seinem Bekenntnis zum Einen Gott wird
der Gotzendienst infragestellt, und in diesem Sinn ge-
winnt der Kampf Jakobs eine Symbolik, die Nagaras Ver-
wendung der Stelle verstindlich erscheinen lisst.

101



Zeile 14 :

Zeile 18f:

Zeile 21 :

Zeile 26 :

Zeile 29 :
Zeile 33 :

102

Der Strophenschlu8 stammt aus Prov. 14,28 : « Auf der
Menge des Volkes beruht des Konigs Hoheit, doch fehlt es
an Leuten, so ist es des Fiirsten Sturz ».

Ein Problem war natiirlich immer wieder die Verzigerung
des erhofften Endes, hier wie in der Vergangenheit schon
oft nach Hab 2,3 formuliert : « Denn noch ist der Offen-
barung ihre Frist gesetzt, doch driangt sie zum Ende und
triigt nicht. Wenn sie verzieht, so harre darauf ! Denn sie
kommt gewiss und bleibt nicht aus ». Der Dichter nahm
noch einmal, im Lied Nr. 28 derselben Ausgabe, darauf
Bezug, Zeichen dessen, daf3 die hochgespannte messianische
Erwartung seiner Zeit dem Problem nicht mehr ausweichen
konnte. Umso entschiedener seine Versicherung im Namen
Israels, dennoch keinen anderen als Konig zu wollen als
Gott, Das Vertrauen in Gottes GroBBe und Macht ist stirker
als die notgeschirfte Sehnsucht nach dem Heil. Bleibt es
auch noch aus, es ist kein Grund, an Gott zu verzweifeln
bzw. einen anderen « Konig » zu wihlen. Die Formulierung
lehnt sich an Dt 17,14f. an; vgl. auch I Sam 8,5; 10,19.

Der Glaube an Gott, so erneut bestitigt, verbiirgt auch
wieder neue Hoffnung, ohne die der Glidubige verloren
wire. Auch an anderen Stellen bringt der Dichter zum
Ausdruck, daB3 die Hirte des Geschicks und die Linge des
Exils « fast » die Hoffnung geraubt hat, etwa in Nr. 20
derselben Ausgabe, ZI. Tf.: « Lang zog sich hin die Zeit
deines Exils, fast ging deine Hoffnung verloren... ».

Formulierung aus Psalm 147,13,
Vgl. Formulierungen wie Hiob 33,30 : Prov. 16,15.

Die endzeitliche Einsammlung der Exilierten und die Heim-
kehr nach Zion gipfeln im Gottesdienst, im « neuen Lied »
(Jes 42,10) und im Lob Gottes als des Konigs schlechthin.

Israel Nagaras Gedichte wurden nicht bloss populir,
sie dienten im 17. Jh. wihrend der sabbatianischen Be-
wegung sogar einem ihnen nicht zugedachten Zweck : Sie
wurden im Sinne der messianischen Bewegung des Sabbetaj
Zbi gedeutet, insbesondere auch dieses iibersetzte Gedicht,
indem die Bitte um die Offenbarung der Gottesherrschaft
auf die Erscheinung des — wie sich dann herausstellte —
Pseudomessias bezogen wurde (vgl. G. Scholem, Sabbatai
Sevi, London 1973, S. 355).



	Israel Nagara, Jiggaläh kebod malkuteka

