
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Ina Willi-Plein, PROPHETIE AM ENDE. Untersuchungen zu Sacharja 9-14. Bonner
Biblische Beiträge, Peter Hanstein Verlag GmbH Köln, 1974. X und 128 Seiten.

Unter Anwendung linguistisch-literaturwissenschaftlicher (W. Richter) Methodik
untersucht die Verfasserin die zum Teil recht rätselhaften Kapitel Sach. 9-14
textkritisch, literarkritisch und im Hinblick auf Strukturen, Uberlieferungen und
inhaltliche Bestimmungen ; letzteren gehen « Zuordnungen. Die Teile und das

Ganze » voraus. Um es gleich vorwegzunehmen : Willi-Plein ist zu sachkundig und
selbstkritisch, um einer Euphorie auf Grund mehr oder weniger neuer Methoden

zu verfallen. Sie weiß auch, daß die überlieferungsgeschichtliche Forschung
« allenfalls ein Rechnen mit Wahrscheinlichkeiten ist » (S. 66). Es würde hier zu
weit führen, die von ihr herausgearbeiteten Einheiten aufzuzählen. Tabellen und
ein Diagramm erleichtern die Arbeit mit dem Buch. Im Hinblick auf die Frage
nach dem Verhältnis von Kap. 9-11 und 12-14 kommt die Verfasserin zu dem

Schluß, daß sich « eine einheitliche Verfasserschaft aller Teile von Sach. 9-14
nicht beweisen (läßt), aber sie ist auch nicht unwahrscheinlich » (S. 120). Der
mögliche Autor, der noch der anonymen Prophétie des Endes des 4. Jahrhunderts
angehört, leitet den Übergang zur Pseudonymen, vom Geist der Auslegung beseelten

Apokalyptik ein. Dies wäre besonders dann der Fall, wenn das Hirtenkapitel als

Kernstück (Kap. 11) mit den drei Hirten die (medische) Konzeption der drei
Weltreiche enthielte, die dann in die Vorstellung der vier Weltzeitalter eingearbeitet
wurde (Dan. 2 und 7). Im folgenden möchte ich zu den Ausführungen Willi-Pleins
einige Meinungen und Vermutungen äußern : Die Gleichstellung der Bewohner

von Ekron mit den Jebusitern (Sach. 9,7) hat wohl weniger in Jos. 15,63 ihren Grund
als in der Gegebenheit eines jebusitischen Quartiers in Jerusalem (S. 8). In 9,10 ist
m. E. die erste Person zu belassen (S. 9), da üblicherweise Gott und nicht der
Messias entmilitarisiert (cf. Jes. 9). Zur crux interpretum (S. 24f.) in 12,10 («Und
sie hinblicken auf mich, nämlich welchen sie durchbohrt haben, und über ihn
trauern... ») sei gefragt, ob hier nicht ein Anhänger (Tritosacharja) dem Deutero-
sacharja, der als Prophet « durchbohrt » worden wäre — vergoß er das Bundesblut
(9,11) — ein Wort in den Mund legt, in Analogie zu den Aussagen über den

getöteten Jahweknecht in Jes. 52,13-53,12) ; auch in dieser Hinsicht würde Sach. 9-14
einen Ubergang von Deuterojesaja zu Dan darstellen, wenn Daniel tatsächlich der
gestorbene und erhöhte Menschensohn ist (cf. Judaica 27 1971 S. 192-220). Wenn
nach 14,2 der « Rest des Volkes » bei der zukünftigen Exilierung in der Stadt bleibt,
so hat das m. E. einen realen Grund darin, daß eben die Babylonier einst nur die
oberen Zehntausend in die Gefangenschaft führten und die « dallat am-haaretz »

(2. Kön. 24,14) als « Rest » (vgl. Neh. 1,1 ff.) in der Stadt zurückließen ; kaum ist
bei der daheimgebliebenen Hälfte an die Jebusiter zu denken, da diese sicherlich
wohlhabend waren und zur Oberschicht gehörten (zu S. 79). Die Aussage, daß die
Zeit von Sach. 9-14 « die Wende von der Geschichte zur Nicht-Geschichte insofern
(sei), als nun im Glauben nichts mehr in der Geschichte zu erwarten ist » (S. 123),
ist m. E. trotz der Präsisierung mißverständlich, weil die schließlich gottgewollte
Geschichte weiterging und die Aufgabe bestand, ihre Ereignisse vom Ende her
unter charismatischer Auslegung der Schriften zu verstehen.

Die sauber durchgeführten Untersuchungen von Willi-Plein sind gerade wegen
der Bescheidenheit der Verfasserin äußerst instruktiv, sie regen zum Nachdenken
über eine Epoche jüdischer Geschichte an, die noch weitgehend im dunkeln liegt
und wahrscheinlich nie ganz erhellt werden kann. Herbert Schmid

84



G. Appel, A PHILOSOPHIE OF MIZVOT. The Religious-Ethical Concepts of
Judaïsme, Their Roots in Biblical Law and Oral Tradition. Ktav Publishing
House, New York 1975. 288 S. S 4.95.

Die Grundlage des Judentums ist die Torah, die in ihr enthaltenen Gebote
sind der authentische und normative Ausdruck des göttlichen Willens, und der
« Weg Israels » ist die Erfüllung der Gebote gemäß der Halakhah, der Auslegung
durch die Gesetzeslehrer.

Daraus ergibt sich auch die Notwendigkeit einer klaren und übersichtlichen
Zusammenstellung der in der Torah enthaltenen Gebote, deren Zahl schon in der
talmudischen Überlieferung mit 613 angegeben wird. Diesem Bestreben verdanken
wir auch die von verschiedenen Autoren verfaßten Sifrei ha-Mizwot (« Bücher der
Gebote »), deren bekanntestes wohl die von Maimonides als Einleitung zu seinem
großen religionsgesetzlichen Kodex, dem Mischnäh Torah, verfaßte Liste der
Gebote ist.

Diese in erster Linie halachische, also religionsgesetzliche Erwägung schließt
nicht aus, daß verschiedene Autoren ihr Interesse den sogenannten ia'amei ha-
mizvot zuwenden, der rationellen und philosophischen Erklärung der Gebote der
Torah. Diese Art, den Inhalt der Offenbarung zu betrachten, fand wohl nicht
immer die Zustimmung der religiösen Autoritäten, die betonen, daß die Torah —
d. h. ihre Gebote — li-shemah beobachtet werden müsse, das heißt um ihrer selbst
willen und als Akt des Gehorsams und des Vertrauens zu Gott, das keiner menschlichen

und verstandesmäßigen Erklärung und Begründung bedarf. Doch wurde
diese Betrachtungsweise zu allen Zeiten dennoch geübt, wie es bereits die allegorische

Erklärung der Gebote durch Philo von Alexandrien verdeutlicht. Diese
Tendenz verstärkt sich dann selbstverständlich mit dem Aufstreben der jüdischen
Religionsphilosophie, also ab Sa'adjah Gaon (882-942).

Die vom Vf., Professor für jüdische Philosophie am Stern College der Yeshiva
University in New York, angestellte philosophische Betrachtung der mizwot gründet
auf einem mittelalterlichen Traktat, dem einem namhaften Talmudisten des 13.

Jhdts., R. Aaron ha-Levi aus Barcelona zugeschriebenen Safer ha-Chinnukh, dem
« Buch der Erziehung », dessen präsumtiver Autor folgende Aussage über den von
ihm mit der Redaktion dieses Werkes verfolgten Zweck macht (zitiert von A. auf
S. 29) :

Meine Absicht ist, die Jugend zu erziehen, ihr einzuprägen, daß es
Begründungen für die Gebole gibt, die für alle Menschen wahrnehmbar sind, und
die sie in ihrer Jugend rasch verstehen können.

Wohl ist das Säfer ha-Chinnukh ein weitverbreitetes und seinerzeit auch viel
gelesenes Werk, doch existiert darüber, wie der Vf. bemerkt, keinerlei systematische
Studie und Darstellung, die zu geben umso wichtiger erscheint, als das Säfer ha-
Chinnukh eine der wichtigsten Primärquellen für die philosophische Betrachtung der
mizwot im Judentum bleibt.

Über das rein historische und philosophische Interesse hinaus stellt die Arbeit
A.'s einen wichtigen Beitrag zu einem besseren Verständnis des Begriffes der
mizwot im Judentum dar, in denen man nicht in erster Linie ein juristisches System
sehen darf, sondern den konkreten Weg Israels zur Erreichung des bonum ultimum
jeder religiösen Bemühung, nämlich der qeduschah, der Heiligung, gemäß einem
der grundlegenden Gebote der Torah (Lev. 19:2) : « Heilig sollt ihr sein, denn heilig
bin ich, der Herr, euer Gott » So sagt denn auch A. in seiner Charakteristik der
mizwot (S. 4) :

Die mizwot verleihen so dem Lehen eine religiöse Dimension. Indem er
die mizvot als Akt des Gehorsams gegen Gottes Gebot erfüllt, ist der Mensch

85



imstande, mit Gott in Verbindung zu tretein und ihm zu dienen. Durch die
Einbeziehung seines gesamten physischen und spirituellen Seins geben sie ihm
die Mittel, sich bewußt zu werden, daß er dauernd in Gottes Gegenwart lebt.

Das Buch ist ausgezeichnet ausgestattet, enthält einen ausgedehnten Fußnofen-
teil mit einer Fülle von Hinweisen auf die einschlägige Literatur, einen Index der
mizwot nach der Zählung des Säfer ha-Chinnukh (die auf dem Säfer ha-Mizwot
des Maimonides beruht), einen Index der zitierten Stellen aus der Bibel und den
rabbinischen Quellenschriften, sowie einen Index der Begriffe und Eigennamen.

K. H.

DER JERUSALEMER TALMUD IN DEUTSCHER ÜBERSETZUNG. Bd. I,
Berakhoth, übersetzt von Charles Horowitz. Herausgeg. vom Institutum
Judaicum der Universität Tübingen. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1975,
VIII, 260 S. DM 72.—.

Lange Zeit hindurch ist der palätinensische oder Jerusalemer Talmud irgendwie
ein Stiefkind geblieben, das heißt man hat ihm allgemein eine weitaus geringere
Bedeutung beigemessen als dem — viel umfangreicheren — babylonischen Talmud.
Das liegt wohl zum Grossteil daran, daß der Jerusalemer Talmud in der jüdischen
Tradition nicht als Quelle auf dem Gebiete der halachischen (religionsgesetzlichen)
Deduktion angesehen wird. So sind auch Ubersetzungen in andere Sprachen eine
relative Seltenheit geblieben, während der babylonische Talmud vor allem durch
die bekannte Übertragung ins Deutsche von Lazarus Goldschmidt, und dann auch
durch die moderne englische Ubersetzung der Soncino Press, seit langem ihren
« hermetischen » Charakter auch für ein nicht besonders geschultes Publikum
verloren haben.

Die einzige vollständige Übertragung des Jerusalemer Talmuds in eine andere
Sprache ist bis jetzt die französische Übersetzung von Moïse Schwab geblieben
(9 Bde., Paris 1871-1889), die vor einigen Jahren im photomechanischen Verfahren
neu aufgelegt wurde. Der Text der Schwab'schen Übersetzung ist heute sprachlich
sehr veraltet, die Ubersetzung selbst stellenweise richtig widersinnig und die
Lektüre wird auch dadurch erschwert, dass der Verfasser fortwährend in Fußnoten
auf Texte hinweist, die in anderen Bänden derselben Ausgabe bereits übersetzt
wurden und man so praktisch stets alle neun Bände zur Hand haben muß. Nun
besteht die begrüßenswerte Absicht, nach und nach auch den Jerusalemer Talmud
in deutscher Ubersetzung zugänglich zu machen.

Der vorliegende Band stammt aus dem Nachlaß des 1969 verstorbenen Prof.
Charles Horowitz, von dem bereits die Traktate Nedarim (1957) und Sukkah (1963
als Inauguraldissertation) erschienen sind. Der Übersetzung von Horowitz liegt die
Ausgabe Gilead, New York 1949, zugrunde, die von den Bearbeitern, P. Schäfer und
F. Hüttenmeister, laufend mit der weitverbreiteten — und guten — Krotoschiner
Ausgabe (1866) verglichen wurde, deren Pagination jeweils am Rande vermerkt ist.
Die Krotoschiner Ausgabe greift ihrerseits auf den Krakauer Druck von 1609 zurück,
dessen Prototyp die Editio princeps von Daniel Bomberg ist (Venedig, ab 1523).

Die von Horowitz gewählte Methode ist dieselbe, die auch Lazarus Goldschmidt
seiner deutschen Übertragung des babylonischen Talmuds zugrundegelegt hat. Zuerst
wird in Großbuchstaben die jeweilige Mischna angeführt, und darauf folgt dann,
typographisch gut unterschieden, die Gemara. Kommentiert wird der Text einerseits
durch in Klammern gesetzte Hinzufügungen, die seiner oft lakonischen Kürze
abhelfen wollen, andererseits durch kurze Fußnoten. Dadurch wird der Text leserlich

und verständlich, doch stellt diese Form natürlich in keiner Weise eine Einführung
in den Gedankengang der Gemara dar und erhebt auch nicht den Anspruch darauf,

86



denn dazu bedürfte es eines ausführlichen Kommentars, dessen Umfang weit über
den des Textes hinausgehen würde.

Es soll hier nicht die Frage aufgeworfen werden, ob es nicht wünschenswert

gewesen wäre, zugleich mit der Übersetzung auch den Text zu bringen. Wir sind

uns zu gut der technischen Schwierigkeiten bewusst, die dem entgegenstehen.
Jedenfalls ist die vorliegende Ausgabe, wie es am Schutzeinband heisst, « ein

für das Verständnis und die Erforschung des jüdischen Gebets — Berkhoth bedeutet
ja « Segensprüche », und diese sind die Grundlage des jüdischen Gebets —
unentbehrliches Hilfsmittel... ». Man kann nur wünschen und hoffen, daß andere
Traktate, um es mit der jüdischen Tradition zu sagen, « bald und in unseren Tagen »

erscheinen werden.
K. H.

J. Bin-Nun (Fischer), JIDDISCH UND DIE DEUTSCHEN MUNDARTEN, unter
besonderer Berücksichtigung des ostgalizischen Jiddisch. Mit einer Sprachkarte.

Max Niemayer Verlag, Tübingen 1973. 402 S. 64 DM.

Zu Beginn dieses Buches stehen zwei Vorworte, eines aus dem Jahre 1935,
das andere von 1971. Dazwischen liegt der Untergang eines grossen Teiles des

eigentlichen jiddischen Sprachgebietes in Osteuropa. Der Vf. bemerkt dazu (S. 3) :

Was 1934 in dieser Arbeit als Gegenwart dargestellt wurde, ist nun im
tragischsten Sinne des Wortes längst erloschene Vergangenheit, als lägen nicht
35 Jahre dazwischen, sondern Epochen. Selbst was 1936 als Zukunft
vorausgespürt wurde, hat sich, in ganz unvorstellbarer Weise, viel radikaler,
rascher und grausamer erfüllt und überholt. Das Jiddische lebt zwar noch —
es scheint etwas vom hartnäckigen Trotz des jüdischen Volkes in sich
aufgenommen zu haben — aber nur in den Kolonialmundarten ; der Stamm ist von
Barbaren niedergehauen.

Die jiddische Sprache, Muttersprache eines Großteils des osteuropäischen
Judentums bis zu seiner Vernichtung, ist, um es mit B.-N. zu sagen, zu einer
Kolonialmundart » geworden, denn es gibt heute kein richtiges geschlossenes jiddisches
Sprachgebiet mehr und es steht zu befürchten, daß es mit der Generation, deren
Muttersprache es noch ist, verschwinden und nur als Studienobjekt von Philologen
weiterleben wird. Denn wenn auch ein altes jiddisches Sprichwort sagt : « Purim
(das Estherfest) ist kein Jonteff (Jom Tow — Feiertag im Vollsinn des Wortes) und
Jiddisch ist kein Laschen (Sprache) », so wird dennoch kaum jemand in Abrede
stellen, daß es trotz großer idiomatischer Unterschiede von Region zu Region eine
richtige Sprache ist, die jahrhundertelang, und dann ganz besonders ab dem vorigen
Jahrhundert, eine reiche Literatur hervorgebracht hat. Seit dem Zeitalter der Has-
kalah (« Aufklärung »), die mit dem 19. Jahrhundert auch in Osteuropa spürbar
wurde, ist es noch dazu für weite Kreise, die sich immer mehr von der traditionellen
religiösen Zivilisation entfernten, zum Ausdrucksmittel und zum tragenden Element
jüdischer Kultur geworden.

Im 1. Teil des Buches gibt der Vf. einen geschichtlichen Überblick über die
Entwicklung des Jiddischen aus dem Deutschen, bzw. aus den einzelnen deutschen
Mundarten. Dabei räumt er mit manchen überkommenen und auch von Fachleuten
stets vom neuen wiederholten Vorstellungen auf, die dem Jiddischen als « Sprache
der Juden » ein weitaus höheres Alter zuschreiben, als es tatsächlich beanspruchen
kann. Die Differenzierung vom Deutschen ging langsam und progressiv vor sich,
und die Trennungslinie blieb jahrhundertelang in Schwebe. Selbst dort, wo die
Umgangssprache der Juden durch Entwicklung von Sonderformen und Aufnahme
nichtdeutscher, vor allem hebräischer und slawischer Elemente, schon sehr weit fort-

87



geschritten war, orientierte sich die geschriebene Sprache immer wieder am
Deutschen. Dieser Prozess dauerte eigentlich ständig fort und war dann im 19. Jahrhundert

neuerdings zu bemerken, als man daranging, für das Jiddische eine einheitliche

Rechtschreibung einzuführen. Und wenn das Jiddische so auch im Laufe einer
langen Entwicklung tatsächlich zu einer eigenen Sprache, mit allen Kriterien, die
eine solche kennzeichnen, geworden ist, so blieb doch bei denen, die sich ihrer
bedienten, stets das Bewußtsein lebendig, « daitsch » (deutsch) zu sprechen. Während

nun aber das sogenannte « Westjiddisch », das die Juden auch in Westeuropa
bis zur Zeit der Emanzipation sprachen, bis auf relativ geringe Reste im 19.
Jahrhundert der « Eindeutschung » zum Opfer fiel, konnte sich das Ostjiddisch im groß-
teils slawischen Sprachbereich, von dem es natürlich differenziert war, organisch
weiterentfalten, wenn auch dort aus verständlichen Gründen der Einfluß der Sprache
der nichtjüdischen Umgebung aus kulturellen und wirtschaftlichen Gründen im
steten Zunehmen begriffen war.

Von großem Interesse sind auch die vom Vf. aufgezeigten bedeutenden regionalen

Unterschiede innerhalb des jiddischen Sprachbereichs, und die Analyse der
drei Hauptelemente, aus denen sich das Jiddische zusammensetzt : das deutsche, das
hebräische und das slawische, wobei wieder aus der unterschiedlichen « Dosierung »

dieser Elemente neuerliche Sondererscheinungen entstehen. Immerhin ist der deutsche

Bestand mit 70 bis 75 Prozent des Wortschatzes stets vorwiegend geblieben,
wie ja auch für viele Begriffe gleichzeitig der deutsche und der hebräische
Ausdruck vorhanden sind, so daß die Anwendung des einen oder des anderen groß-
teils eine Frage des traditionellen Bildungsgrades ist. Ungebildete (im traditionell-
rabbinischen Sinn) Leute und Frauen, die an dieser Art Bildung keinen Anteil
haben, werden ganz selbstverständlich viel mehr aus dem Deutschen stammende
Ausdrücke gebrauchen als das in den Jeschiwot (Talmudschulen) der Fall ist, wo
das Jiddische das privilegierte Medium darstellt, um die Texte der rabbinischen
Tradition zu erklären, was übrigens wiederum mit « oisdaitschen », d.h. «verdeutschen

», ausgedrückt wird.
Der zweite Teil des Buches ist der Lautlehre gewidmet und interessiert so vor

allem die Philologen und Germanisten.
Zur Sprachkarte, die das jiddische Stammgebiet innerhalb der Grenzen von

1936 zeichnet, sei bemerkt, dass dort ganz Ungarn unter « Südwestjiddisch »

eingestuft ist, was in keiner Weise den Tatsachen entspricht, weil sich das Jiddische
in Ungarn nach 1918 (also ohne Siebenbürgen, die Slowakei und Karpathorussland)
nur in wenigen Gebieten erhielt, da es im Laufe des 19. Jahrhunderts zuerst vom
Deutschen und dann, vor allem nach 1867, zunehmend vom Magyarischen abgelöst
worden war. Derselbe Fehler war schon auf der dem Büchlein von Saida Landsmann,

Jiddisch, Ahenteur einer Sprache, beigegebenen Sprachkarte zu bemerken.
Ein Buch, das eine derartige Fülle großteils völlig unbekannten Materials

enthält, hätte durch Beigabe eines Glossariums der darin vorkommenden jiddischen
Ausdrücke sehr gewonnen. g jj
M. Nulman, CONCISE ENCYCLOPEDIA OF JEWISH MUSIC. McGraw-Hill

Book Company, New York - St. Louis - San Francisco 1975, 276 S. $ 14.95

(DM 38.90).

Die jüdische Musik ist eine Welt für sich, ein ungeheuer reiches und vielfältiges
Gebiet, das sich dem interessierten Laien nur schwer erschließt, weil die Elemente
zu ihrem Verständnis entweder in gelehrten Abhandlungen, oder aber in spezialisierten

Zeitschriften und Lexikonartikeln oft mühsam zusammengesucht werden
müssen. Der Vf., Direktor der Abteilung für Kantorenausbildung an der Yeshiva

88



University, will diesem Ubelstand in etwa abhelfen und ein Konsultationsinstrument
schaffen, das in konziser Form die wichtigsten Auskünfte über eine bestimmte Frage
auf dem Gebiet der jüdischen Musik gibt und gleichzeitig durch einschlägige
Literaturhinweise den Weg zu eingehenderem Studium eröffnet. Die Darstellung
auf dem Schutzumschlag gibt ein gutes Bild vom verfolgten Zweck :

Der Leser wird hier wichtige Informationen über die Funktion finden, die
der jüdischen Musik in der Bibel, in der Misclma, im Talmud und in den
(religionsgesetzlichen) Codices zukommt. Die einzelnen Artikel behandeln die
Musik, wie sie an Sabbaten und Festtagen in der Synagoge, im Heim und in der
Gemeinde geübt wird. Darüber hinaus gibt die Enzyklopädie leichtfaßliche
Erklärungen technischer Termini und einer Reihe von Ausdrücken, die in der
jüdischen Musik gebräuchlich sind... Sie erklärt auch die Grundlagen vieler
Kompositionen und Gesänge in der jüdischen Volkssprache, die dauernd in
der ganzen Welt zum Vortrag gebracht werden...

K. H.

1. Shachar, THE JEWISH YEAR. Iconography of Religions XXIII, 3. Institute of
Religious Iconography, State University Groningen. E. J. Brill, Leiden 1975,
39 Text- und XLVIII Abbildungsseiten. Gld. 38.—.

Der Vf. dieses mit ausgezeichneten Schwarz-Weiss-Reproduktionen ausgestatteten

Bildbandes ist Professor für jüdische Geschichte an der Hebräischen Universität
und Kurator der Abteilung für Judaica am Israel-Museum in Jerusalem.

Alle in diesem Band enthaltenen Abbildungen kommen aus den reichen
Sammlungen des Israel-Museums. Der Vf. stellt seine Auswahl folgendermassen
vor (S. 1) :

Es ist das eine Übersicht über Zeremonien, Gebräuche und charakteristische

Ritualgegenstände für den Sabbat und die Feste des jüdischen Jahres.

Die Bedeutung des Sabbats und der einzelnen Feste und festlichen Gelegenheiten

wir dann in Form einer kurzen Monographie dem Leser bewußt gemacht.'
Kuriosa unter den abgebildeten Gegenständen sind ein holzgeschnitzter Kerzenhalter

für die Havdalah (Unterscheidungssegen)-Kerze am Sabbatausgang aus
Osteuropa (Tafel VII, b) ; zwei Bessamim (Gewürz)-Büchsen, ebenfalls für die
Haodafa/i-Zeremome, aus Silber, in Form einer Windmühle und einer Lokomotive
(Tafel X, c u. d) ; ein gedrucktes Wandbild aus Palästina für den Monat Adar, in
den das Purim (Esther)-Fest fällt, mit dem talmudischen Motto (Ta'an. 29a) :

« Kommt (der Monat) Adar, so nimmt die Freude zu » (Tafel XXX, a), sowie ein
Purimbild aus Safed, aus dem Ende des 19.Jhdts., auf dem die königlichen
Sendboten (vgl. Esth. 3:15) türkische Uniformen mit Tarbusch tragen und die zehn
Söhne Hamans ebenfalls in Phantasie-Armeeuniformen gekleidet erscheinen (Tafel
XXXI, a).

K. H.

Charlotte Klein, THEOLOGIE UND ANTIJUDAISMUS. Christian Kaiser Verlag,
München 1975. 149 S. 23 DM.

Wenn man dieses Buch aufmerksam durchgelesen hat, greift man sich an den
Kopf, um sich zu fragen, ob man sich bei den hier zitierten theologischen Werken
nicht in der Jahreszahl geirrt hat. Aber die Angaben stimmen : alle Veröffentlichungen

stammen aus der Zeit nach Auschwitz, das heist nach jener groß angelegten
und schrecklichen Massenvernichtung des jüdischen Volkes durch die
Nationalsozialisten und ihre Helfershelfer.

89



Die sicher nicht judenfeindlichen Autoren haben sich von dem die Geschichte
der Kirche weithin bestimmenden Konzept im Blick auf die Juden noch nicht lösen
können. Vor allem scheint die Aussage von der geistlichen Enterbung des jüdischen
Volkes und die damit zusammenhängende angebliche Kündigung des Bundes Gottes
mit Israel überall im Hintergrund zu stehen. « Der vom Volk immer wieder verletzte
Bund wurde von Gottes handelndem Wort eines Tages endgültig aufgelöst und
als nicht wieder herstellbar erachtet » (S. 17 ; vgl. S. 32). Die hier zum Ausdmck
kommende Verwerfung Israels ist zum Nährboden des Antisemitismus aller
Schattierungen geworden.

Hand in Hand damit wird der Bruch zwischen dem biblischen Israel und dem
heutigen jüdischen Volk ausgesagt. Allerdings ist man sich nicht ganz einig, wann
diese Kontinuität zerbrach. An einer Stelle wird gesagt, das wahre Israel habe schon
seit der babylonischen Gefangenschaft aufgehört (S. 59), während auf der anderen
Seite die Kreuzigung Jesu zum Markierungspunkt dieser Verwerfung erhoben wird
(S. 114). Jedenfalls wird ein deutlicher Wesensunterschied zwischen dem legitimen
Judentum des Alten Testaments und dem sogenannten «Spätjudentum» gemacht
(S. 38). Diese Enterbung führt zusammen mit der Verwerfung notwendigerweise
dazu, die Juden in den Status von Heiden zurückzustufen (S. 108), eine Aussage,
die in deutlichem Widerspruch zu Stellen wie Rom. 9, 4 und Rom. 11, 29 steht.

Im Zuge dieser Abdrängung Israels in das Dunkel der Verwerfung wird eine
dem jüdischen Charakter widersprechende Konfessionalisierung des Judentums
betrieben, die kurz und bündig den Juden die Existenz als Volk abspricht. Man
kann sich deshalb nicht wundern, warum Theologie und Kirche weithin dem
Zionismus und dem Staat Israel gegenüber so hilflos und verlegen sind, da diese
beiden Größen dem Bild einer von dieser Theologie verkündeten Spiritualisierung
des Judentums so gar nicht entsprechen : « Die Existenz der Juden als Volk hat
aufgehört » (S. 38). Deshalb kann auch nicht mehr von einer Bindung an ihr Land
gesprochen werden, und die logische Folgerung daraus muß lauten: «Auch der
Zionismus ist nicht die Lösung der Judenfrage » (S. 49).

Auch im Blick auf die Pharisäer scheint alles beim alten geblieben zu sein.
Dieselben figurieren oft einfach als Synonymbezeichnung für Heuchler. Mehr
noch : zwischen Jesus und den Pharisäern wird der Trennungsstrich in der Weise
gezogen: «Es ist gar nicht derselbe Gott, von dem die Pharisäer und Jesus
sprechen » (S. 84).

Deshalb kann man sich nicht wundern, daß auch die Beurteilung der Kreuzigung
nicht über das althergebrachte Schema hinausführt : Aussagen über die Vorgänge
um Verurteilung und Hinrichtung des Jesus von Nazareth sind immer ein Testfall
für ausgewogenes Reden von und über die Juden gewesen. Leider trifft man hier
auf nur zu bekannte Thesen, die alle darum kreisen, die Juden ganz und gar zu
belasten und die Römer zu entlasten, obwohl im Sinne von Act. 4, 27 von einem
« Gemeinschaftswerk » von Juden und Heiden gesprochen werden miisste. Doch
wird erklärt : « Die Hauptverantwortung liegt auf jüdischer Seite » (S. 94). Solche

Äußerungen können als Grundlage dienen, durch die Behauptungen von der dadurch
ausgelösten Verwerfung mit den sich daraus ergebenden Leiden einen neuen
Auftrieb bekommen (S. 96). Nocheinmal wird von dieser Seite der Bund der
Erwählung gestrichen : « Alle Prärogative des Israel nach dem Fleische ist zu Ende »

(S. 110). Übrig bleibt nur noch der «Fluch Gottes:» (S. 106), den die Juden sich
selbst zugezogen haben. Darum wird nach der Meinung eines Theologen das

jüdische Volk (das gar kein Volk mehr sei) « nur noch durch eines zusammengehalten:
durch den Fluch, der auf ihm lastet, und durch den Haß und Abscheu der Völker... »

(S. 108).

90



Ein düsteres Résumé, vor allem, wenn man bedenkt, daß Studenten der
Theologie noch weiterhin durch diese Bücher geprägt werden und diese Darstellung
für Text und Geschichte entsprechend, also für wissenschaftlich halten. Im Dienste
der Wahrheit ist eine solch schmerzliche Gewissenserforschung, wie sie die Autorin
betreibt, sinnvoll und nützlich, und man sollte an Hand dieses eindringlichen Buches
sich gründlich informieren. Kirchenleitungen, Fakultäten und Gemeinden sollten
durch Lehrveranstaltungen, Seminare und Veröffentlichungen die Verantwortung
wahrnehmen, damit endlich falsche Vorstellungen abgebaut und durch echte
Informationen ersetzt werden. Es sollte Schluß damit gemacht werden, was die
Autorin, der man für dieses mutige Buch zu Dank verpflichtet ist, in der Einleitung
als den Grundtenor der von ihr durchgesehenen Veröffentlichungen herausgestellt
hat, « alles Jüdische herabzusetzen und alles Christliche auf Kosten des Jüdischen
aufzuwerten » (S. 12).

Rudolf Pfisterer.

U. F. Köck, DER VATIKAN U. PALAESTINA. Ein Beitrag zur Völkerrechtes- und
Kirchengeschichte der neuesten Zeit. Verlag Herold, Wien-München 1973. 158 S.

« Im Vatikan ist man über die weitere Entwicklung (in Israel und in den
besetzten Gebieten) ebenso besorgt, wie man wegen der bisherigen unzufrieden
ist. Zu einem Sonderstatut für die heiligen Stätten ist es nie gekommen, ebensowenig

wie zu der einst auch von den Vereinten Nationen angestrebten Inter-
nationalisierung Jerusalems. Beides aber betrachtet die Kurie nach wie vor als
einen Schlüssel zum Palästinaproblem... » (S. 11).

» In dem auf Palästina bezüglichen Teil seiner Ansprache führte der Papst
(Benedikt XV., im März 1919) aus, das Los der heiligen Stätten bereite ihm
besondere Sorgen, und wenn er an das Blut so vieler abendländischer Christen
denke, das jahrhundertelang zur Entreißung des Heiligen Landes aus den Händen

der Ungläubigen vergossen worden sei..., könne (er) nicht verhehlen, dass
es für den Heiligen Stuhl und für alle Christgläubigen ein großer -Schmerz
wäre, wenn die Nichtgläubigen sich in Palästina eine Stellung der Bevorzugung

und des Ubergewichtes verschaffen könnten... » (S. 50).

» Dabei hätten weder Araber noch Juden denselben Anspruch auf das
Land wie die Christen, weil Letztere ihre dortigen Rechte durch die Jahrhunderte

zu wahren und zu verteidigen gewußt hätten. Insbesondere wird dem
Zionismus vom Vatikan das Recht abgesprochen, sich zur Begründung seiner
Ansprüche auf das historische Volk Israel und die Bibel zu berufen » (Pius XII.
in einer Ansprache an das Kardinalskollegium am 2. Juni 1948. S. 111).

» Daß Israel schließlich dennoch in die Weltorganisation (die UNO)
einzog, bedeutet nicht, daß es damit schon von allen Staaten anerkannt ist. Zwar
hat die Mehrzahl der Mitglieder der Vereinten Nationen die Anerkennung
vollzogen, nicht aber die arabischen Staaten, für die noch immer gilt, was der
syrische Vertreter bei der Aufnahmedebatte im Sicherheitsrat zum Ausdruck
gebracht hat : der Staat Israel ' had no existence, except what it had gained by
aggression ' » (S. 116).

»... Vielmehr müsse zur Sicherung der heiligen Stätten dafür gesorgt
werden, daß Jerusalem und seine Umgebung als Ganzes einem internationalen
Regime unterstellt und die übrigen heiligen Stätten der Christenheit und der
freie Zugang zu ihnen sowie insbesondere die historischen Rechte der Katholiken,
die Freiheit aller ihrer Institutionen auf dem Gebiete des Kultus gesichert
würden... Gleichzeitig wird nochmals auf das Festhalten des Heiligen Stuhles
an der Idee vom Corpus separatum internationale für Jerusalem hingewiesen
und jede Kompromißlösung als falscher Weg bezeichnet... » (OSSERVATORE
ROMANO vom 15. Sept. 1950 ; S. 119-20).

91



» Aus den untersuchten Anschuldigungen sowie aus selbstgewonnenen
Eindrücken schließt der Autor (eines Artikels in CIVILTA CATTOLICA von Mitte
1971), daß die Israelis eine systematische... Kampagne gegen das arabische
Element... führen. Zweck dieser Kampagne sei es, die Araber im jüdisch
kontrollierten Teil Palästinas entweder in das zionistische und theokratische
Staatswesen Israels zu integrieren oder aber zur Auswanderung zu veranlassen »

(S. 126-127).
« Damit (mit der Erklärung Nostra aetale, § 4) hat auf dem Konzil
tatsächlich das Religiöse über das Politische triumphiert. Die Kirche hat es
abgelehnt, um eines taktischen Vorteils willen zu schweigen... Die arabischen
Staaten dürften eingesehen haben, daß sich die Erklärung nicht gegen sie
richtet, auch nicht indirekt, als hätte die Kirche damit eine Annäherung an
Israel oder gar dessen Anerkennung in die Wege leiten wollen. Die
«Judenerklärung » ist eben kein politisches Instument und lässt sich weder für noch
gegen irgend jemanden gebrauchen.

» Was zuletzt gesagt wurde, war unbestritten auch die Intention von
Konzil und Papst. Die Redlichkeit, auch gegenüber der arabischen Seite, gebietet

es jedoch, anzumerken, dass verschiedene Theologen nachträglich mit der
Erklärung Erwägungen verknüpft haben, die ihr, ganz gegen die Absicht, die
ihr ursprünglich zugrunde lag, doch auch einen politischen Effekt geben
könnten. Der hier angezogene Gedankengang ist etwa der folgende : « Das
Konzil hat die fortdauernde Existenz des ' alten Israel ' respektvoll zur Kenntnis
genommen und sieht auch in dieser Tatsache einen Teil des geheimen
Heilsplanes Gottes. Unter diesen Umständen müssen aber auch die Konsequenzen
aus der Existenz dieses ' alten Israel ' anerkannt werden, vor allem eine
tolerante Gewährung dessen Anspruches auf einen jüdischen Staat in Palästina mit
der Hauptstadt Jerusalem » (S. 136-37).

» Im übrigen liegt der genannten theologischen Theorie (die Anerkennung der
Kontinuität zwischen dem 'alten ' und dem ' neuen ' Israel) die Auffassung
zugrunde, ' Israel als Gottesvolk des Alten Bundes ' sei mit dem ' modernen
Staat Israel' identisch. Dieser Standpunkt ist aber vom Heiligen Stuhl nicht nur
nie geteilt oder anerkannt worden, er wurde vielmehr ausdrücklich als unhaltbar

zurückgewiesen... » (S. 139).

Dazu kann man wohl nur sagen : « Sapienti sat » Wenn der einseitige, «

traditionell-theologisch » orientierte Charakter der « Palästina-Politik » der römischen
Kurie noch einer Bestätigung bedurft hätte, so hat sie der Verfasser im Geiste eines
echt klerikalen Konformismus — der also längst nicht tot ist, wie manche glauben
machen möchten — auf ganzer Ebene geliefert. Daß dazu auch der ebenfalls «

traditionelle » unterschwellige Antijudaismus gehört, liegt auf der Hand. Dieses
Machwerk ist kein Ruhmesblatt für den Herold-Verlag.

Dass der Gründer der modernen zionistischen Bewegung Dr. Theodor Herzl
und nicht Herzel (S. 19) hieß, sollte sich in Wien, wo er ja gelebt hat — die
Verfechter der « unveräußerlichen Rechte der katholischen Kirche » mögen ihm das

posthum verzeihen —, langsam herumgesprochen habein. Ebenso hiess der Vorgänger
des lateinischen Patriarchen Gori von Jerusalem Msgr. Luigi Barlassina und nicht
Barlessina (S. 62). jç ft

Rolf Rendtorff, ISRAEL UND SEIN LAND, Theologische Existenz heute 188,
Chr. Kaiser Verlag München, 1975, 53 Seiten.

In diesem Heft stellt der Verf. « Theologische Überlegungen zu einem politischen

Problem » (so der Untertitel) an. Er handelt in sieben Abschnitten, auf die
ein Nachwort folgt, über den jüdischen Staat als eine Frage an die Christen, über
das jüdische Volk, seine Religion, sein Verhältnis zum Land, über Jerusalem, über

92



das Land Israel und die Diaspora und über Israel und sein Land im Nahostkonflikt.
Dabei ist es verdienstvoll, daß der Alttestamentier nicht erst einschlägige biblische
Tatbestände darstellt, dann einen Sprung in die Gegenwart macht und die
Aktualität aufsetzt, sondern — pädagogisch gesprochen — problemorientiert vorgeht
und dabei selbstverständlich die hebräische Bibel und die jüdische Tradition
berücksichtigt. Rendtorff stellt fest, daß die in Deutschland seit 1945 geführte
Diskussion über das Verhältnis von Judentum und Christentum — man müßte
hinzufügen : auch in anderen Ländern in einigen Kreisen und zum Teil nur bis
1967 — in der allgemeinen Theologie keine entsprechenden Impulse auslöste.

Umgekehrt könnte man fragen, ob das christlich-jüdische Gespräch im jüdischen
Denken stärkere Spuren hinterlassen hat — wenn man von einigen Gelehrten und
Kreisen absieht. Rendtorff fordert mit Recht : « Wir müssen... lernen, zunächst das

Judentum in seinem eigenen Selbstverständnis zu verstehen und zu Wort kommen
zu lassen » (S. 12) — was freilich nicht einfach ist, da es keine normierte Judenheit
gibt. Hinter dem Unwillen, daß lebendige Judentum theologisch ernstzunehmen,
steht m. E. die Sukzessionstheorie, wonach die Kirche als « neues Israel » das « alte »

abgelöst habe (Rendtorff S. 20) ; vielleicht auch die Angst, daß dem doch nicht so
sein könnte, wozu eben die Existenz des jüdischen Staates beiträgt Rendtorff zeigt
knapp und eindrücklich, wie das Wohnen im Lande Israel konstitutiv für die
Judenheit ist, aber seit der babylonischen Zeit auch die Diaspora einen auf das
Land bezogenen Brennpunkt jüdischen Lebens darstellt. Rendtorff gibt Gründe an,
warum er sich genötigt fühlt, keine « ausgewogene » Haltung einzunehmen, « sondern
eine Darstellung der Dinge zu geben, in der das jüdische Selbstverständnis...
deutlich zur Sprache kommt » (S. 52). Doch ist m. E. — wenn eine christliche
« Theologie Israels » nicht von vorneherein isoliert dastehen soll — ein Bezug, der
einschneidende Selbstkorrekturen zur Folge hat, zur landläufigen christlichen Theologie

notwendig, und im Hinblick auf den Nahostkonflikt auch ein stärkerer Bezug
zum Islam im allgemeinen und zum sich anbahnenden palästinensichen
Selbstbewußtsein im besonderen. Eine « kritische Solidarität », von der M. Barth redet,
ist m. E. ein Gebot der Stunde. Deswegen ist es gut und nützlich, außer der
bedenkenswerten Veröffentlichung Rendtorffs auch die nachfolgend besprochene
zu lesen.

Herbert Sclimid.

M. Barth, DER JUDE JESUS. Israel und die Palästinenser, TVZ Verlag Zürich,
1975, 94 S., Fr/DM 14.80.

Die Broschüre — die leider schnell aus dem Leim geht — enthält zwei
überarbeitete Vorträge aus den Jahren 1973 und 1974. Im ersten Beitrag « Der Jude
Jesus» (S. 7-42) geht der Basler Neutestamentler der Frage nach «Was bedeutet
es, daß Jesus ein Jude ist », legt « Die biblische Bezeugung» Jesu als eines Juden
dar, weist auf « Akzente im biblischen Zeugnis » hin, stellt die « Einzigartigkeit
Jesu» heraus und handelt schließlich über «Der Jude Jesus und wir». Positiv ist
hervorzugeben, daß hier das «Jüdische» nicht — wie so oft in der neutestament-
lichen Wissenschaft und christlichen Theologie überhaupt — als finsterer Hintergrund

dargestellt, sondern konstruktiv verwertet wird. Barth kommt zu dem praktischen

Schluß : « Man kann nicht Gott dienen im Namen Jesu Christi und sich von
den Juden trennen» (S. 42). Man mag zur «Judenmission» stehen wie man will,
unverständlich erscheint der Satz : « Weil Gott selbst durch alte und neue Propheten
die 'Judenmission' durchführt, sind wir Heidenchristen dispensiert von dem Wahn,
die Juden seien jetzt die Verlassenen und Verlorenen, und wir hätten sie zu bekehren

» (S. 40). Seriöse «Judenmission» weiß seit eh und je, daß die Juden nicht

93



verworfen sind und ein Mensch überhaupt nicht einen anderen « bekehren »

kann. Gilt aber Rom. 1,16f. heute noch, oder nicht mehr? Noch eine Frage zu
der Aussage : Wir Heiden wissen, « daß wir nur darum zum einen Volk Gottes
gehören, weil wir in Israel eingebürgert sind (Eph. 2,13-19)... » (S. 41). M. E. denkt
der biblische Autor an die Einheit der Kirche aus Judenchristen und Heidenchristen
(vgl. Rom. 9,24), oder irrt hier der Rezensent Ob nach jüdisch-orthodoxen
Selbstverständnis die Christen zu dem einen erwählten Volk gehören, wäre eine weitere
Frage.

In seinem zweiten Beitrag greift Barth mit Recht ein heißes Eisen an. M. E.
ging und geht es nicht an, aus einer westlich-christlichen Solidarität mit den zum
Teil recht kritischen Juden und jüdischen Israelis heraus die Augen vor den
Problemen der Palästinenser zu verschließen. Polarisationen führen zu Eskalationen, die
nicht dem Frieden dienen. Barth macht Aussagen über die Palästinenser, auch
umstrittene, die jeder « Freund Israels » zur Kenntnis nehmen sollte. Ein Problem,
auch für Israel, ist die Repräsentanz der Palästinenser, die sich ja erst infolge der
jüdischen Besiedlung und Staatsgründung als solche formieren. Wenige einsichtige
Zionisten haben die Schwierigkeiten kommen sehen. Religionsgeschichtlich eine
Selbstverständlichkeit, ökumenisch eine Notwendigkeit, aber dogmatisch
offensichtlich eine Schwierigkeit ist die von Barth betonte Einheit und Identität des

Gottes Israels, des Vaters Jesu Christi und Allahs (S. 86). Eine Randbemerkung :

Barth korrigiert sich selbst, wenn er S. 46 Ismael und seine Nachkommen zum
« Verworfenen » rechnet, dann aber S. 93 f. sagt : « Doch steht auch Ismael, der
erstgeborene Sohn Abrahams... unter Gottes Schutz — und unter seinem Gebot
(1. Mose 16,21) ». Ismael steht unter der Verheißung Gottes (1. Mose 17,20 ;

21,13.17 f.). Übrigens nennt der Koran nicht ausdrücklich Ismael den Stammvater
der Araber. Gewiß ist theoretisch Barths Aussage richtig : « Wichtiger als der Staat
(Israel) ist das Land. Und wichtiger als das Land ist noch einmal das Volk» (S. 92).
Doch praktisch gibt es für einen jüdischen Israeli kein Zurück mehr hinter diesen
Staat, der sein will wie andere Staaten, es aber offensichtlich auf Grund des Erbes
doch nicht fertigbringt. Hßrbert Sc/W

Günther Klempnauer, UNTERWEGS NACH JERUSALEM. Israel Report, er¬
schienen im Brockhaus-Verlag, Wuppertal, in der Reihe ABC-Team, 1975,
151 S.

Das Büchlein ist, als vorbereitende Lektüre, einem erstmals nach Israel
Reisenden gewiß zu empfehlen. Es ist genau das, was es zu sein vorgibt : ein Report,
und nicht anderes. Es regt zum Nachdenken an, macht nicht in blinder und deshalb
gefährlicher, weil gar zu leicht ins Gegenteil umschlagender Israelsbegeisterung
und verschweigt auch keineswegs manche Peinlichkeiten sogenannter christlicher
Präsenz in Israel.

Kritisch anzumelden wäre vielleicht die Frage, ob nicht doch manche Probleme
in Israel und vor allem auch deren Lösung gar zu einfach gesehen werden. Welcher
auch noch so wohlmeinende Außenstehende kann da schon gute Ratschläge erteilen

L. S.

H. Nitschke (Herausg.), WIR WISSEN, DASS WIR STERBEN MÜSSEN. Güters¬
loher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1975. 159 S.

In diesem Buch nehmen verschiedene Autoren Stellung zum Problem des

Sterbens. Es wird betont, dass hier nicht « ein Service, der die Lösung auch noch
dieses Problems zur Zufriedenheit zu erledigen verspricht », versucht werden soll.

94



Andererseits ist aber eben doch auch immer wieder in den einzelnen, sehr
unterschiedlichen Beiträgen von « Sterbehilfe » die Rede.

Ich muß gestehen, daß ich davon in diesem Buch nicht viel entdecken kann,
auch wenn ich es wiederholt und sehr aufmerksam lese. Hingegen wird das
« Bedenke deinen eigenen Tod » doch sehr eindrücklich. Zwei Beiträge : derjenige
eines Psychiaters und Neurologen, Winfried Rorarius, und derjenige eines Theologen,
Manfred Mezger, haben mir persönlich am meisten zu denken gegeben. Der Theologe
beeindruckt vor allem durch die sehr offene und mutige Sprache, mit der er allem
falschen Trost zu Leibe rückt. Was er positiv, eben als Sterbehilfe, anzubieten hat,
scheint mir aber recht dürftig. Da halte ich mich lieber an den Arzt, der wesentlich
Hilfreicheres zu sagen hat. Es stimmt etwas traurig, daß doch ausgerechnet der
Theologe nicht von der — sicher berechtigten 1 — Kritik zu wirklicher Hilfe für
den Leser, der ja gewiß nicht nur aus intellektuellen Interesse heraus zu diesem
Buch greift, vorzudringen vermag. Das wäre — leider — auch von den anderen
theologischen Beiträgen in diesem Buch zu sagen.

L. S.

John Bunzl, KLASSENKAMPF IN DER DIASPORA. Zur Geschichte der jüdischen
Arbeiterbewegung. Schriftenreihe des Ludwig-Boltzmann-Instituts für Geschichte
der Arbeiterbewegung, Bd. 5. Europa-Verlag, Wien 1975, 183 S.

In seinem Vorwort zum vorliegenden Buch zeichnet Prof. K. R. Stadler die
Problematik der jüdischen Arbeiterbewegung, unter besonderer Berücksichtigung
des Bereiohes der ehemaligen österreichisch-ungarischen Monarchie. Zum aktuellen
Aspekt — es gibt heute, nach der Zerschlagung des jüdischen Elements am
Ausgangspunkt und gleichzeitig am wahren Nährboden der jüdischen Arbeiterbewegung

im osteuropäischen Raum, eine organisierte jüdische Arbeiterbewegung -nur
mehr im Staate Israel — sagt Prof. Stalder sehr richtig (S. 14) :

Ebenso wie der Autor können auch wir nicht inner-israelische Fragen
aufwerfen, wohl aber auf den tragischen Konflikt hinweisen, in den sich das
jüdische Volk mit seinen Nachbarn im Nahen Osten verwickelt sieht. Daß die
Uberlebenden der Massenvernichtung ihre nationale und persönliche Sicherheit
noch immer nicht gefunden haben, ist eine der tragischesten Spätfolgen
imperialistischer Politik in zwei Weltkriegen. Auch für diesen Konflikt gibt
es konventionelle und sozialistische Lösungsmöglichkeiten, und wir glauben
in der Annahme nicht irrezugehen, daß für die Nachfahren und Erben der hier
geschilderten jüdischen Arbeiterbewegung nur eine Lösung im Sinne des
internationalistischen Sozialismus auf der Basis der Selbstbestimmung aller
Völker denkbar ist.

Der Vf. selbst gibt dann folgende Erklärung zu seiner Motivierung ab (S. 15) :

Die vorliegende Arbeit wurde durch die Diskussionen angeregt, die sich
besonders nach dem Nahostkrieg von 1967 innerhalb der marxistischen Linken
entwickelten. Ich wollte — und möchte noch immeT — zu dieser Diskussion
einen Beitrag leisten, der die « außer-palästinensischen » Faktoren der jüdischen
Problematik mit in die Analyse einbezieht, ohne deren Verständnis auch der
israelisch-arabische Konflikt nicht hinreichend verstanden werden kann.

Das Buch von B. gibt eine guitdokumentierte Übersicht über die Hauptprobleme
der jüdischen Arbeiterbewegung seit ihrem Entstehen in Osteuropa im Gefolge
der fortschreitenden Industrialisierung in den Siebziigerjahren des vorigen
Jahrhunderts. Besonders ausführlich werden die Auseinandersetzungen zwischen den
zionistisch und den antizionistisch ausgerichteten Fraktionen beschrieben.

95



In der « Nachbemerkung » kehrt der Vf. zu seinem Ausgangspunkt zurück.
Unter den drei — eher nichtmateriellen — Gründen, die das jüdische Bewußtsein
heute beeinflussen, zählt er als drittes Element den « Komplex Israel-Zionismus »

auf und führt dazu aus (S. 153/54) :

Zionismus und Israel sind aus einem Versuch zur Lösung des jüdischen
Problems zu einem Teil dieses Problems geworden ; der Zionismus hat dieses
Problem auf den Nahen Osten ausgedehnt, wo die israelischen Juden in einen
tiefen Konflikt mit ihrer (arabischen) Umwelt gedrängt wurden, einen Konflikt,
der noch immer unlösbar erscheint.

Die ständige Eskalation des Palästmaproblems, seine Auswirkungen auf
andere Teile der Welt und die Hegemonie des Zionismus über die jüdischen
Gemeinden in der « Diaspora » (das heisst ihre Verknüpfung mit der jeweiligen
israelischen Regierungspolitik und ihrer « Schutzmacht ») — alle diese Erscheinungen

tendieren dazu, eine jüdische Frage sui generis zu reaktualisieren.
Diesen Gefahren kann nur entgegengewirkt werden 1. durch eine

konsequente Bekämpfung des Antisemitismus als einer überall konterrevolutionären,
gegen die Interessen der Arbeiterklasse gerichteten Kraft, durch den Kampf
gegen die politischen, ökonomischen und psychischen Strukturen, die ihn
hervorbringen ; 2. durch den — auf dem Boden des proletarischen Internationalismus
geführten — gemeinsamen Kampf gegen Diskriminierung, Unterdrückung und
Ausbeutung, für eine gemeinsame sozialistische Zukunft der Völker des Nahen
Ostens.

Ein Dokumentenanhang und eine ausgewählte Bibliographie ergänzen diese
nützliche Arbeit, die über die Gesamtdarstellung hinaus eine Fülle interessanter und
teilweise wenig bekannter Einzelheiten aus der Geschichte der jüdischen
Arbeiterbewegimg enthält.

K. H.

96


	Rezensionen

