
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Ismael im Alten Testament und im Koran

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ismael im Alten Testament und im Koran
von Herbert Schmid

Die Juden führen sich mit Recht — soweit sie nicht Nachkommen von
Proselyten sind — über Jakob Israel und Isaak auf Abraham zurück. Ihn
haben sie zum Vater (Mt 3,9). Während nach Paulus (Rom. 4 und Gal.
3) die Heidenchristen durch den Glauben ebenfalls Abrahams Kinder
sind, leiten sich die arabischen Muslim über Ismael, den Sohn Abrahams
und Hagars (Gen. 16 und 21), von dem Erzvater her, der nach Gen.
25,1-6 mit Ketura (und anderen Nebenfrauen weitere Söhne hatte,
die sich im « Land des Ostens » auf der arabischen Halbinsel niederließen.

Muslimische Legenden erzählen, daß die von Abraham
verstoßene Hagar Wasser für ihren verdurstenden Sohn Ismael suchte ;

als sie im Tal von Mekka Gott (=Allah) anrief, entsprang zu ihren
Füßen die Quelle Semsen in der Nähe der Kaaba. Zur Erinnerung an
die Wasser suchende Hagar laufen die muslimischen Pilger siebenmal
zwischen den Hügeln Al-Safa und Al-Marwah hin und her. Nach dem
Tode Hagars sollen Abraham und sein Sohn Ismael die Kaaba
restauriert und gereinigt haben (vgl. Koran Sure 2,127). Bei der Kaaba
liegt das traditionelle Grab Hagars und Ismaels. In der folgenden
Untersuchung soll der Gestalt Ismaels vor allem im Alten Testament
und im Koran nachgegangen werden.

Ismael im Alten Testament

Gemäß der sogenannten Priesterschrift gab die kinderlose Sarah die
ägyptische Leibmagd Hagar ihrem Manne h Innerhalb eines Jahres —
Abraham war damals 86 Jahre alt — gebar sie einen Sohn, den Abraham
Ismael nannte (Gen. 16,1 a. 3. 15 f.). Nach 13 Jahren beschnitt der
Erzvater Ismael und das ganze männliche Gesinde (Gen. 17,23-27),
nachdem ihm Gott einen Sohn von Sarah verheißen und des weiteren
zugesichert hatte, daß er Ismael zu einem großen Volk machen will
(17,15-22). Wenn Gott seinen Bund jedoch nur mit Isaak aufrichten
will (Vers 21), so bedeutet dies hauptsächlich, daß die Zusicherung
des immerwährenden Besitzes des Landes Kanaan ihm — und nicht
Ismael — gilt (vgl. 28,4). Sarah gebar Isaak, und Abraham beschnitt
als Hundertjähriger seinen Sohn am 8. Tag (Gen. 21,3-5). In Gen. 23
und 25,7-10 werden der Tod und die Beisetzung Abrahams und Sarahs
in der Höhle Machpela bei Hebron berichtet. Daran schließen sich in
Gen. 25,12-17 die Aufzählung der Söhne Ismaels, der in Gen. 17,20
verheißenen « 12 Fürsten », und die Erwähnung des Todes und der Bei-

76



setzung ihres Vaters an. In diesen Zusammenhang sind in Kap. 16 und
21 zwei Erzählungen über Hagar und Ismael aufgenommen, die vor
allem überlieferungsgeschichtlich untersucht werden sollen.

Mit R. Kilian2 sehe ich den Kern der ersten Erzählung in den
beiden Ätiologien Gen. 16,11 aßb. 12 und 16,13-14 a, die durch die
Verse 7 a und 11 a eingeleitet sind. Die zum Teil schwierige
Ubersetzung lautet : « Und es fand sie der Engel Jahwes beim Wasserquell
in der Wüste (7 a) Und es sprach zu ihr der Engel Jahwes : 'Siehe,
du bist schwanger(?) und gebierst einen Sohn und sollst seinen Namen
Ismael nennen, denn Jahwe hat dein Elend gehört (11) und er wird
ein Wildesel:i an Mensch sein, seine Hand gegen alle und aller Hand
gegen ihn, und auf dem Antlitz aller seiner Brüder wird er liegen' » (12).
« Und sie nannte den Namen Jahwes, der zu ihr gesprochen hatte : 'Du
bist der Gott meines (des) Schauens' ; denn sie sprach : 'Habe ich auch
hierher geblickt nach meinem (dem) Schauen ?' (13) Daher nennt man
den Brunnen 'Beer Lachaj Roi' » (14 a).

Daß dieser Abschnitt — wie die ganze Erzählung —- jahwesiert ist,
geht eindeutig aus der nicht schlüssigen Etymologie in Vers 11 hervor :

« Ismael » heißt nicht « es(er) hört Jahwe » (vgl. den Namen Sche-

maja), sondern « es(er) hört El » (=Gott). Dementsprechend nennt
Hagar die Gottheit — im jetzigen Zusammenhang « Jahwe » — « El
Roi », wobei « roi » entweder « Schauen » (Infinitivform mit jod statt
he) oder « mein Schauen » (statt « rcoti ») heißt4. Die verbreitete
Ubersetzung « der mich sieht/schaut » ist falsch ; es müßte dann
« roeni » dastehen. Im übrigen muß man sich dessen bewußt sein, daß
eine volkstümliche Deutung vorliegt, die « Lachai » in der
Brunnenbezeichnung außer Acht läßt. Die übliche Widergabe von « Lachai »

mit « des Lebendigen » ist nicht bloß vage, sondern geradezu
unwahrscheinlich. Warum dann nicht « zum Leben » Wahrscheinlicher ist
m.E., daß der Stamm « lachah » « feucht, frisch sein » zugrundeliegt

; « ez lach » ist der « frische Strauch/Baum » im Gegensatz zum
« verdorrten Strauch/Baum » (Ez. 17,24). Sollte ein in der Steinwüste
sichtbarer Strauch oder Baum auf den « Wasserquell » (en majim) oder
auf den « Brunnen » (b'er) hingewiesen haben, was geradezu natürlich
gewesen wäre Der « Lachai Roi » ist sichtbar und deutet auf Wasser
hin Wenn dieser Ort mit dem in Gen. 21,15 b-20 gemeinten identisch
ist, wie überlieferungsgeschichtlich weitgehend angenommen wird,
dann ist «Lachai Roi» mit «einem der Sträucher» (21,15b) zu
verbinden, der durch seine « Frische » (« Lachai ») besonders sichtbar war.
Die Aussage « und Gott (Elohim) öffnete ihre Augen, daß sie den
Wasserbrunnen (b'er majim) sah » (21,19 a), bringt zum Ausdruck, was
der « Lachai Roi » bewirkte, nämlich die Erkenntnis der Wasserstelle.

77



Durchaus möglich erscheint mir, daß auf Grund der Relation von
« Lachai Roi » mit « El Roi » (Gen. 16,13-14 a) Hagar ein Numen, das

vielleicht analog dem « Dornbuschbewohner » von Dtn. 33,16) an den
Strauch « Lachai Roi » gebunden war, « El Roi » « Gott des
Schauens » nannte, der schließlich das « Schauen » des Brunnens
vermittelte. Wenn in der jahwesierten Erzählung von Gen. 16 kein Strauch
oder Busch direkt erwähnt wird, so vielleicht deswegen, weil sich
dieser dann mit dem einzigartigen « mit Feuer brennenden Busch »

(scneh), bei dem der « Engel Jahwes » dem Mose erschien, stieße
(Ex. 3,2 f.).

Mit dem « Hierher-Blicken » ist am ehesten ein Blicken auf die
Stätte der Anwesenheit der Gottheit gemeint, also ein Hinschauen auf
den supponierten Strauch in Gen. 16,14 a, analog dem untersagten
Hinzutreten zum brennenden Dornbusch in Ex. 3,5, wo der entscheidende

Punkt ebenfalls mit « halom » umschrieben wird3.
Trifft die hier gebotene religionsgeschichtliche Deutung zu, dann

wären mit der Möglichkeit von Überschneidungen drei Stadien zu
unterscheiden, die durch das an Strauch und Quelle gebundene Numen
(das vielleicht « Lachai Roi » hieß durch El, wie er sich in den
Namen Ismael und auch Israel findet, und durch den « Engel Jahwes »

bzw. Jahwe selbst gekennzeichnet sind6.
Im Zusammenhang mit der Namensätiologie ist noch ein philologisches

und damit auch überlieferungsgeschichtliches Problem zu
eruieren : Mit der gleichen sich in Gen. 16,11 aß findenden geprägten
Wendung (« hinnakh harah wejoladt ben ») wird in Jdc. 13,5 durch den
Engel Jahwes eine zukünftige Schwangerschaft der Frau Manoachs7
angekündigt, obgleich « harah » Adjektiv ist ; « w'joladt » ist eine
Kontraktion der Partizipialform « joledet », die nach « hinneh » die
Zukunft anzeigt. Eine Umpunktation in « jaladt » empfiehlt sich m. E.
nicht. Oder sollte die Schwangerschaft schon bestanden und der Engel
lediglich eine Frühdiagnose mit Anordnungen für den zu erwartenden
Sohn bekanntgegeben haben Dem widersprechen aber die futurischen

Perfecta consecutiva in Jdc. 13,3 : « wcharit w'jaladt ben »

« und du wirst schwanger werden und wirst einen Sohn gebären ». Geht
man von Jdc. 13 aus, dann wäre Gen. 16,11 aß futurisch zu übersetzen :

« Siehe, schwanger wirst du werden und einen Sohn gebären ». Da das
verheißene Kind ein « Wildesel an Mensch » wird, der « auf dem
Antlitz aller seiner Brüder Halbbrüder) wohnen wird », müßte die
Mutter in Analogie zur Frau Manoachs bislang unfruchtbar gewesen
sein, im Unterschied zu einer (oder mehreren) Nebenfrauen, die schon
Söhne hatten. Ihr « Elend », das « Lachai Roi » « El Roi » —
« Jahwe » erhörte, wäre dann die Kinderlosigkeit gewesen. Suchte sie

78



deswegen eine heilige Stätte auf Demnach wäre nicht Sarah, sondern

Hagar die Unfruchtbare ; oder sollte Ketura (Gen. 25,1-6) die kinderreiche

Rivalin gewesen sein Uberlieferungsgeschichtliche « Lösungsversuche

» müßten sich im Bereich der Phantasie bewegen, da weitere
Anhaltspunkte fehlen. Die « Brüder », denen Ismael « auf dem Antlitz
wohnen wird » (16,12 b) bzw. denen er (mit seiner Sippschaft) « auf
das Antlitz fiel » (Gen. 25,18 b), sind am ehesten nach dem vorliegenden

Uberlieferungsbestand Isaak und seine Leute, die außer bei
Beerscheba ebenfalls bei Beer Lachai Roi wohnten (Gen. 24,62 ; 25,11).
Vielleicht kommen als « Brüder » auch die « Hagrim » in Frage, die
in Ps. 83,7 nach Edom, Ismael, Moab und vor Gebal, Ammon, Amalek
usw. genannt sind (vgl. auch 1 Chron. 5,10-19.20 ; 27,30 f.).

Wieso die Mutter Ismaels — ihr Name fällt gar nicht in den
Ätiologien 16,11-14 a — allein nach Beer Lachai Roi kam, erzählen
die Verse 1 b.2.4-6 (7 a. 11 a) 14 b, die hier nicht übersetzt zu werden
brauchen. Da Jahwe Sarah Kindersegen versagt hat, forderte sie ihren
Mann auf, zu ihrer ägyptischen Leibmagd Hagar einzugehen. Es kam
zur Schwangerschaft und nun schätzte Hagar ihre Herrin gering ein
(wateqal). Das war für Sarah zu viel : Sie machte ihren Mann für diese
Brutalität verantwortlich8 und rief Jahwe als Richter an. Abraham
unterstellte daraufhin Hagar wiederum ihrer Herrin, die sie —
wahrscheinlich handgreiflich — erniedrigte, worauf Hagar das Weite suchte.
Der Bemitleidenswerten erschien der Engel Jahwes beim Wasserquell in
der Wüsste, den Vers 14 b zwischen dem bekannten Kadesch (vgl.
Gen. 14,7; 20,1; Num. 13,26; 20; 27,14; 33,27 f. ; Dtn. 1,2.19.46
u.ö.) und dem unbekannten Bered lokalisiert. Etwa in die gleiche
Gegend des Negev weisen Gen. 16,7 b und 25,18 ; Schur ist entweder
ein Ort an der ägyptischen Deltagrenze bzw. die Grenzmauer, oder
besser : die « Wüste Schur » (Ex. 15,22). Hawila, zum Lebensbereich
der Amalekiter gehörend (vgl. 1 Sam. 15,7), dürfte in der Gegend
westlich von Kadesch zu suchen sein. Auch die Wüste Paran (Gen.
21,21) liegt bei Kadesch (vgl. Num. 13,26) in Richtung Ägypten (vgl.
1 Kön. 11,18).

Wurde oben auf Grund von Gen. 16,11 f. überlieferungsgeschichtlich
vermutet, daß eine kinderlose Frau ihren Mann und die fruchtbare

Nebenbuhlerin verlassen hatte, so legt die vorliegende Erzählung den
Sachverhalt anders dar : wegen der Mißhandlung durch die kinderlose
Herrin floh die schwangere Sklavin in die Wüste. Gemeinsam wäre
jedenfalls ein weiblicher Konflikt, der zur (zeitweiligen) Trennung
führte. Man darf annehmen, daß Ismael als Stammvater der Ismaeliten
in der Gegend von Beer Lachai Roi geboren wurde. In dem stilistisch
holprigen Dialog zwischen dem Engel Jahwes und Hagar fordert der

79



Bote sie zur Rückkehr zu ihrer Herrin und zur Unterwerfung unter ihre
Hand auf (16,8 f.). Es mag sein, daß Hagar zurückkehren mußte, weil
Gen. 21,8 ff. sie mit ihrem Sohn Ismael im Hause Abrahams voraussetzt.
Warum wurde aber Ismael überlieferungsgeschichtlich an Abraham
gebunden, wenn seine schwangere Mutter schon vor Sarah davonlief
und Abraham nolens volens schließlich Hagar mit ihrem Sohn
endgültig verstieß (Gen. 21,8-14 a), wie er ja auch seine von Ketura (und
anderen Nebenfrauen geborenen Kinder in das Land des Ostens
fortschickte Es wäre eine Spielerei der Uberlieferung, wenn Sippen-
und Stammeshäupter mehr oder weniger künstlich mit Abraham
verbunden werden, bloß um dann aus der abrahamitischen Ökumene
exkommuniziert zu werden. Ismael dürfte wegen der Beziehung zum
« Bruder » Isaak in Beer Lachai Roi und Beerscheba als Sohn Abrahams
gegolten haben. Gemeinsam war beiden Sippen die Verehrung Eis.
Sicherlich haben die Isaakleute in Beerscheba den El Olam angerufen,
wie es in Gen. 21,22-34 von Abraham berichtet wird, der bei dem
Wasserbrunnen von Beer-Scheba einen Baum pflanzte. Sie
unterschieden sich aber von den Ismaeliten u.a. dadurch, daß sie —
vielleicht durch die Leviten von Kadesch in vormosaischer Zeit
vermittelt (vgl. Dtn. 33,8-11)9 — Jahwe als dem El Roi (Gen. 16,13 f.)
oder als dem El Olam (Gen. 21,34) huldigten (vgl. Gen. 46,1-3). In der
abrahamitischen El-Ökumene bedingte die Übernahme des Jahwekultes
eine Eingrenzung, die die Exkommunikation von « Abraham-Söhnen »

zur Folge hatte. So setzt die Trennung Ismaels eine ursprüngliche enge
genealogische Bindung an Isaak und Abraham voraus. Es würde hier
zu weit führen, nachzuweisen, daß in der Väterreligion, die m. E. eine
El-Religion 10 war und die in Israel noch lange neben der offiziellen
Jahwereligion nebenherexistierte, verwandtschaftliche Beziehungen zu
anderen Stämmen und Völkern gepflegt wurden, die als Feinde Jahwes
galten. Ob Gen. 16,10 — wie Kilian 11 annimmt — eine noch spätere
Erweiterung als Vers 8 f. ist, ist m. E. nicht sicher. Ähnlich wie in
Gen. 22,17 a (Verse 16-18 stellen eine Erweiterung des Vorhergehenden

dar) Jahwe Abraham eine überaus zahlreiche Nachkommenschaft
verheißt, so verkündigt in 16,10 der Engel Jahwes dies der schwangeren

Hagar. Die Segnung des einen schließt den Segen für den anderen
nicht aus (vgl. Gen. 17,20 ; 21,13).

(Wird fortgesetzt)

80



ANMERKUNGEN

1 Zur sog. Ersatzehe siehe die kritischen Ausführungen von Th. L. Thompson, The
Historicity of the Patriarchal Narratives, BZAW 133, 1974, S. 252-269.

2 Die vorpriesterschriftlichen Abrahams-Überlieferungen, BBB 24, 1966, S. 74-85,
besonders die Tabelle S. 94 f. Kritisch äußert sich dazu H. C. White, The Initiation

Legend of Ishmael, ZAW 87, 1975, S. 267-308.
:l Nach G. v. Rad, Das erste Buch Mose. Genesis. ATD 2-4, 1972°, S. 151 heißt

« pärä » « Zebra » ; er übersetzt « Wildpferdmensch » und kommentiert : « Er
wird ein echter Beduine werden, ein Wildpferdmensch..., d. h. frei und wild (vgl.
Iii. 39,5-8), fehdelustig in einem Krieg aller gegen alle sein Leben verzehrend, —
ein würdiger Sohn seiner aufsässigen und stolzen Mutter »

4 Beachtenswert ist die Deutung White's : « god of seeing » oder « god of appaer-
ance » (a.a.O. S. 285, Fußnote 59), doch ziehe ich einen genetivus subjectivus vor :

El, der ein/mein Schauen/Sehen bewirkt. W. H. Schmidt, Alttestamentlicher
Glaube in seiner Geschichte, 19752, S. 26 f. 1st zuzustimmen, wenn er schreibt :

« Gegenüber dem Anruf 'Du bist El Roi' enthält der wohl ältere Brunnenname
Beer Lachai Roi nicht das Element El, so daß das am Brunnen wohnend
gedachte Numen ursprünglich vielleicht gar nicht als El-Gottheit galt.. ». Doch
ist m. E. daraus die Konsequenz zu ziehen, daß dieses — eher im Strauch/Baum
bei der Quelle wohnende —• Numen schon durch die mit den Isaakleuten
verbrüderten Ismaeliten mit El verschmolzen und damit verändert wurde. Eine etwas
gewagte, aber durchaus mögliche Hypothese wäre, daß der El Roi eine Gottheit
war, die hei (nomadischen) Sehern Visionen bewirkte (vgl. dazu R. Rendtorff,
Erwägungen zur Frühgeschichte des Prophetentums in Israel, ZThK 59, 1962,
S. 145-167 Gesammelte Studien zum AT 57, 1975, S. 220-242).

6 Zu Moses Berufung siehe IL Schmid, Mose, BZAW 110, 1968, S. 27 ff. (Lit.)
0 Siehe zur Problematik der Patriarchenreligion PI. Weidmann, Die Patriarchen

und ihre Religion, FRLANT 94, 1968, bes. S. 95 ff. ; 113 ff. ; 126 ff. 156 ff. Neuer
Forschungsbericht von J. Scharbert, Patriarchentradition und Patriarchenreligion...
VF 2/1974, S. 2-22

7 « Uberlieferungsgeschichtlich » bzw. psychologisch ist interessant, daß H. C.
White a.a.O. S. 291 diese Frau — offensichtlich auf Grund von 1 Sam. If. —
Hannah nennt. Er schließt bei der Wendung « hinnakh harah wcjoladt ben » auf
eine zukünftige Schwangerschaft (S. 291 f.)

8 G. v. Rad (a.a.O. S. 149) übersetzt den Ruf « khamasi alekha » mit «das mir
widerfahrene Unrecht liegt dir auf, d.h. du bist für die Wiederherstellung meines
Rechts zuständig und verantwortlich... »

0 Siehe PI. Schmid a.a.O. S. 91 ff.
10 Schwierig ist die Frage, ob El aus dem Kulturland — im Gegensatz zu Baal —

in die Steppe und Wüste gedrungen ist, oder ursprünglich aus der Wüste kam.
Ich vermute zZ, daß semitische Stämme wie die Kanaanäer El aus der Wüste
und Steppe z. B. nach Ras Schamra-Ugarit brachten und El im Kulturland
Eigenschaften des Baal übernahm, trotzdem von diesem zurückgedrängt wurde.
Der reinere El-Kult, der Lokalnulmina aufnahm, findet sich in der Wüste (Gen. 16)
oder am Rande derselben (Beerscheba). Zu El siehe neuerdings W. H. Schmidt in
THAT 1, 1971, Sp. 142-149 (Lit. ; siehe auch H. Schmid, Jahwe und die
Kulttraditionen von Jerusalem, ZAW 67, 1955, S. 168-197)

"A.a.O. S. 94

81


	Ismael im Alten Testament und im Koran

