Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Ismael im Alten Testament und im Koran
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ismael im Alten Testament und im Koran
von Herbert Schmid

Die Juden fiihren sich mit Recht — soweit sie nicht Nachkommen von
Proselyten sind — tiber Jakob = Israel und Isaak auf Abraham zuriick. Thn
haben sie zum Vater (Mt 3,9). Wihrend nach Paulus (Rom. 4 und Gal.
3) die Heidenchristen durch den Glauben ebenfalls Abrahams Kinder
sind, leiten sich die arabischen Muslim iiber Ismael, den Sohn Abrahams
und Hagars (Gen. 16 und 21), von dem Erzvater her, der nach Gen.
25,1-6 mit Ketura (und anderen Nebenfrauen ?) weitere Sohne hatte,
die sich im « Land des Ostens » auf der arabischen Halbinsel nieder-
lieBen. Muslimische Legenden erzihlen, da3 die von Abraham ver-
stoBene Hagar Wasser fiir ihren verdurstenden Sohn Ismael suchte ;
als sie im Tal von Mekka Gott (=Allah) anrief, entsprang zu ihren
Fiilen die Quelle Semsen in der Néhe der Kaaba. Zur Erinnerung an
die Wasser suchende Hagar laufen die muslimischen Pilger siebenmal
zwischen den Hiigeln Al-Safa und Al-Marwah hin und her. Nach dem
Tode Hagars sollen Abraham und sein Sohn Ismael die Kaaba re-
stauriert und gereinigt haben (vgl. Koran Sure 2,127). Bei der Kaaba
liegt das traditionelle Grab Hagars und Ismaels. In der folgenden
Untersuchung soll der Gestalt Ismaels vor allem im Alten Testament
und im Koran nachgegangen werden.

Ismael im Alten Testament

Gemil der sogenannten Priesterschrift gab die kinderlose Sarah die
dgyptische Leibmagd Hagar ihrem Manne !. Innerhalb eines Jahres —
Abraham war damals 86 Jahre alt — gebar sie einen Sohn, den Abraham
Ismael nannte (Gen. 16,1 a. 3. 15f). Nach 13 Jahren beschnitt der
Erzvater Ismael und das ganze minnliche Gesinde (Gen. 17,23-27),
nachdem ihm Gott einen Sohn von Sarah verheilen und des weiteren
zugesichert hatte, dal er Ismael zu einem groflen Volk machen will
(17,15-22). Wenn Gott seinen Bund jedoch nur mit Isaak aufrichten
will (Vers 21), so bedeutet dies hauptsichlich, da} die Zusicherung
des immerwihrenden Besitzes des Landes Kanaan ihm — und nicht
Ismael — gilt (vgl. 28,4). Sarah gebar Isaak, und Abraham beschnitt
als Hundertjidhriger seinen Sohn am 8. Tag (Gen. 21,3-5). In Gen. 23
und 25,7-10 werden der Tod und die Beisetzung Abrahams und Sarahs
in der Hohle Machpela bei Hebron berichtet. Daran schlieen sich in
Gen. 25,12-17 die Aufzdhlung der S6hne Ismaels, der in Gen. 17,20
verheilenen « 12 Fiirsten », und die Erwihnung des Todes und der Bei-

76



setzung ihres Vaters an. In diesen Zusammenhang sind in Kap. 16 und
21 zwei Erzihlungen iiber Hagar und Ismael aufgenommen, die vor
allem iiberlieferungsgeschichtlich untersucht werden sollen.

Mit R. Kilian2? sehe ich den Kern der ersten Erzihlung in den
beiden Atiologien Gen. 16,11 a8b. 12 und 16,13-14 a, die durch die
Verse 7a und 11 a eingeleitet sind. Die zum Teil schwierige Uber-
setzung lautet : « Und es fand sie der Engel Jahwes beim Wasserquell
in der Wiiste (7 a) ... Und es sprach zu ihr der Engel Jahwes : ‘Siehe,
du bist schwanger(?) und gebierst einen Sohn und sollst seinen Namen
Ismael nennen, denn Jahwe hat dein Elend gehort (11) und er wird
ein Wildesel * an Mensch sein, seine Hand gegen alle und aller Hand
gegen ihn, und auf dem Antlitz aller seiner Briider wird er liegen’» (12).
« Und sie nannte den Namen Jahwes, der zu ihr gesprochen hatte : ‘Du
bist der Gott meines (des) Schauens’ ; denn sie sprach : “Habe ich auch
hierher geblickt nach meinem (dem) Schauen ?” (13) Daher nennt man
den Brunnen ‘Beer Lachaj Roi’ » (14 a).

Daf} dieser Abschnitt — wie die ganze Erzihlung — jahwesiert ist,
geht eindeutig aus der nicht schliissigen Etymologie in Vers 11 hervor :
« Ismael » heit nicht «es(er) hort Jahwe » (vgl. den Namen Sche-
maja), sondern « es(er) hort El» (=Gott). Dementsprechend nennt
Hagar die Gottheit — im jetzigen Zusammenhang « Jahwe » — «El
Roi », wobei «roi » entweder « Schauen » (Infinitivform mit jod statt
he) oder « mein Schauen » (statt «rtoti») heilt!. Die verbreitete
Ubersetzung « der mich sieht/schaut » ist falsch; es miifite dann
« roeni » dastehen. Im iibrigen mufBl man sich dessen bewul3t sein, daf3
eine volkstiimliche Deutung vorliegt, die « Lachai » in der Brunnen-
bezeichnung aufler Acht 1iBt. Die iibliche Widergabe von « Lachai »
mit « des Lebendigen » ist nicht blof3 vage, sondern geradezu unwahr-
scheinlich. Warum dann nicht « zum Leben » ? Wahrscheinlicher ist
m.E., daBl der Stamm « lachah » — « feucht, frisch sein » zugrunde-
liegt ; « ez lach » ist der « frische Strauch/Baum » im Gegensatz zum
« verdorrten Strauch/Baum » (Ez. 17,24). Sollte ein in der Steinwiiste
sichtbarer Strauch oder Baum auf den « Wasserquell » (en majim) oder
auf den « Brunnen » (b‘er) hingewiesen haben, was geradezu natiirlich
gewesen wire ? Der « Lachai Roi » ist sichtbar und deutet auf Wasser
hin | Wenn dieser Ort mit dem in Gen. 21,15 b-20 gemeinten identisch
ist, wie tberlieferungsgeschichtlich weitgehend angenommen wird,
dann ist « Lachai Roi » mit « einem der Striucher » (21,15 b) zu ver-
binden, der durch seine « Frische » (« Lachai ») besonders sichtbar war.
Die Aussage «und Gott (Elohim) offnete ihre Augen, daf3 sie den
Wasserbrunnen (bter majim) sah » (21,19 a), bringt zum Ausdruck, was
der « Lachai Roi » bewirkte, nimlich die Erkenntnis der Wasserstelle.

77



Durchaus moéglich erscheint mir, da3 auf Grund der Relation von
« Lachai Roi » mit « E] Roi » (Gen. 16,13-14 a) Hagar ein Numen, das
vielleicht analog dem « Dornbuschbewohner » von Dtn. 33,16) an den
Strauch « Lachai Roi» gebunden war, « El Roi» = « Gott des
Schauens » nannte, der schlieBlich das « Schauen » des Brunnens ver-
mittelte. Wenn in der jahwesierten Erzihlung von Gen. 16 kein Strauch
oder Busch direkt erwihnt wird, so vielleicht deswegen, weil sich
dieser dann mit dem einzigartigen « mit Feuer brennenden Busch »
(s'neh), bei dem der « Engel Jahwes » dem Mose erschien, stiefe
(Ex. 3,2 £.).

Mit dem « Hierher-Blicken » ist am ehesten ein Blicken auf die
Stitte der Anwesenheit der Gottheit gemeint, also ein Hinschauen auf
den supponierten Strauch in Gen. 16,14 a, analog dem untersagten
Hinzutreten zum brennenden Dornbusch in Ex. 3,5, wo der entschei-
dende Punkt ebenfalls mit « halom » umschrieben wird .

Trifft die hier gebotene religionsgeschichtliche Deutung zu, dann
wiren mit der Méglichkeit von Uberschneidungen drei Stadien zu
unterscheiden, die durch das an Strauch und Quelle gebundene Numen
(das vielleicht « Lachai Roi» hieB3 ?), durch El, wie er sich in den
Namen Ismael und auch Israel findet, und durch den « Engel Jahwes »
bzw. Jahwe selbst gekennzeichnet sind ®.

Im Zusammenhang mit der Namensitiologie ist noch ein philolo-
gisches und damit auch {iberlieferungsgeschichtliches Problem zu
eruieren : Mit der gleichen sich in Gen. 16,11 a3 findenden geprigten
Wendung (« hinnakh harah w¢joladt ben ») wird in Jdec. 13,5 durch den
Engel Jahwes eine zukiinftige Schwangerschaft der Frau Manoachs?
angekiindigt, obgleich « harah » Adjektiv ist; « w¢joladt» ist eine
Kontraktion der Partizipialform « joledet», die nach «hinneh » die
Zukunft anzeigt. Eine Umpunktation in « jaladt » empfiehlt sich m. E.
nicht. Oder sollte die Schwangerschaft schon bestanden und der Engel
lediglich eine Frithdiagnose mit Anordnungen fiir den zu erwartenden
Sohn bekanntgegeben haben ? Dem widersprechen aber die futuri-
schen Perfecta consecutiva in Jde. 13,3 : « weharit w¢jaladt ben » =
« und du wirst schwanger werden und wirst einen Sohn gebéren ». Geht
man von Jdc. 13 aus, dann wire Gen. 16,11 a3 futurisch zu {ibersetzen :
« Siehe, schwanger wirst du werden und einen Sohn gebiren ». Da das
verheilene Kind ein « Wildesel an Mensch » wird, der «auf dem
Antlitz aller seiner Briider (= Halbbriider) wohnen wird », mii3te die
Mutter in Analogie zur Frau Manoachs bislang unfruchtbar gewesen
sein, im Unterschied zu einer (oder mehreren) Nebenfrauen, die schon
Sohne hatten. Ihr « Elend », das « Lachai Roi» = «El Roi» —
« Jahwe » erhorte, wire dann die Kinderlosigkeit gewesen. Suchte sie

78



deswegen eine heilige Stitte auf ? Demnach wire nicht Sarah, sondern
Hagar die Unfruchtbare ; oder sollte Ketura (Gen. 25,1-6) die kinder-
reiche Rivalin gewesen sein ? Uberlieferungsgeschichtliche « Losungs-
versuche » miilten sich im Bereich der Phantasie bewegen, da weitere
Anhaltspunkte fehlen. Die « Briider », denen Ismael «auf dem Antlitz
wohnen wird » (16,12 b) bzw. denen er (mit seiner Sippschaft) « auf
das Antlitz fiel » (Gen. 25,18 b), sind am ehesten nach dem vorliegen-
den Uberlieferungsbestand Isaak und seine Leute, die auBer bei
Beerscheba ebenfalls bei Beer Lachai Roi wohnten (Gen. 24,62 ; 25,11).
Vielleicht kommen als « Briider » auch die « Hagrim » in Frage, die
in Ps. 83,7 nach Edom, Ismael, Moab und vor Gebal, Ammon, Amalek
usw. genannt sind (vgl. auch 1 Chron. 5,10-19.20 ; 27,30 {.).

Wieso die Mutter Ismaels — ihr Name fillt gar nicht in den
Atiologien 16,11-14 a — allein nach Beer Lachai Roi kam, erzihlen
die Verse 1 b.2.4-6 (7 a. 11 a) 14 b, die hier nicht iibersetzt zu werden
brauchen. Da Jahwe Sarah Kindersegen versagt hat, forderte sie ihren
Mann auf, zu ihrer dgyptischen Leibmagd Hagar einzugehen. Es kam
zur Schwangerschaft und nun schitzte Hagar ihre Herrin gering ein
(wateqal). Das war fiir Sarah zu viel : Sie machte ihren Mann fiir diese
Brutalitit verantwortlich® und rief Jahwe als Richter an. Abraham
unterstellte daraufhin Hagar wiederum ihrer Herrin, die sie — wahr-
scheinlich handgreiflich — erniedrigte, worauf Hagar das Weite suchte.
Der Bemitleidenswerten erschien der Engel Jahwes beim Wasserquell in
der Wiisste, den Vers 14 b zwischen dem bekannten Kadesch (vgl.
Gen. 14,7 ; 20,1 ; Num. 18,26 ; 20; 27,14 ; 33,27 f.; Dtn. 1,2.19.46
u.0.) und dem unbekannten Bered lokalisiert. Etwa in die gleiche
Gegend des Negev weisen Gen. 16,7b und 25,18 ; Schur ist entweder
ein Ort an der dgyptischen Deltagrenze bzw. die Grenzmauer, oder
besser : die « Wiiste Schur » (Ex. 15,22). Hawila, zum Lebensbereich
der Amalekiter gehorend (vgl. 1 Sam. 15,7), diirfte in der Gegend
westlich von Kadesch zu suchen sein. Auch die Wiiste Paran (Gen.
21,21) liegt bei Kadesch (vgl. Num. 13,26) in Richtung Agypten (vgl.
1 Kon. 11,18).

Wurde oben auf Grund von Gen. 16,11 {. iiberlieferungsgeschicht-
lich vermutet, daf3 eine kinderlose Frau ihren Mann und die fruchtbare
Nebenbuhlerin verlassen hatte, so legt die vorliegende Erzihlung den
Sachverhalt anders dar : wegen der MiBhandlung durch die kinderlose
Herrin floh die schwangere Sklavin in die Wiiste. Gemeinsam wire
jedenfalls ein weiblicher Konflikt, der zur (zeitweiligen) Trennung
fithrte. Man darf annehmen, daf3 Ismael als Stammvater der Ismaeliten
in der Gegend von Beer Lachai Roi geboren wurde. In dem stilistisch
holprigen Dialog zwischen dem Engel Jahwes und Hagar fordert der

79



Bote sie zur Riickkehr zu ihrer Herrin und zur Unterwerfung unter ihre
Hand auf (16,8 f.). Es mag sein, da3 Hagar zuriickkehren mublte, weil
Gen. 21,8 ff. sie mit ihrem Sohn Ismael im Hause Abrahams voraussetzt.
Warum wurde aber Ismael iiberlieferungsgeschichtlich an Abraham
gebunden, wenn seine schwangere Mutter schon vor Sarah davonlief
und Abraham nolens volens schlieBlich Hagar mit ihrem Sohn end-
giiltig verstie3 (Gen. 21,8-14 a), wie er ja auch seine von Ketura (und
anderen Nebenfrauen ?) geborenen Kinder in das Land des Ostens
fortschickte ? Es wiire eine Spielerei der Uberlieferung, wenn Sippen-
und Stammeshédupter mehr oder weniger kiinstlich mit Abraham ver-
bunden werden, blo um dann aus der abrahamitischen Okumene
exkommuniziert zu werden. Ismael diirfte wegen der Beziehung zum
« Bruder » Isaak in Beer Lachai Roi und Beerscheba als Sohn Abrahams
gegolten haben. Gemeinsam war beiden Sippen die Verehrung Els.
Sicherlich haben die Isaakleute in Beerscheba den El Olam angerufen,
wie es in Gen. 21,22-34 von Abraham berichtet wird, der bei dem
Wasserbrunnen von Beer-Scheba einen Baum pflanzte. Sie unter-
schieden sich aber von den Ismaeliten u.a. dadurch, daB} sie —
vielleicht durch die Leviten von Kadesch in vormosaischer Zeit ver-
mittelt (vgl. Dtn. 33,8-11)? — Jahwe als dem EIl Roi (Gen. 16,13 f.)
oder als dem El Olam (Gen. 21,34) huldigten (vgl. Gen. 46,1-3). In der
abrahamitischen El-Okumene bedingte die Ubernahme des Jahwekultes
eine Eingrenzung, die die Exkommunikation von « Abraham-Séhnen »
zur Folge hatte. So setzt die Trennung Ismaels eine urspriingliche enge
genealogische Bindung an Isaak und Abraham voraus. Es wiirde hier
zu weit fiihren, nachzuweisen, dal3 in der Viterreligion, die m. E. eine
El-Religion ! war und die in Israel noch lange neben der offiziellen
Jahwereligion nebenherexistierte, verwandtschaftliche Beziehungen zu
anderen Stimmen und Voélkern gepflegt wurden, die als Feinde Jahwes
galten. Ob Gen. 16,10 — wie Kilian !! annimmt — eine noch spiitere
Erweiterung als Vers 8 f. ist, ist m. E. nicht sicher. Ahnlich wie in
Gen. 22,17 a (Verse 16-18 stellen eine Erweiterung des Vorhergehen-
den dar) Jahwe Abraham eine iiberaus zahlreiche Nachkommenschaft
verheiB3t, so verkiindigt in 16,10 der Engel Jahwes dies der schwange-
ren Hagar. Die Segnung des einen schlieBt den Segen fiir den anderen
nicht aus (vgl. Gen. 17,20 ; 21,13).

(Wird fortgesetzt)

80



ANMERKUNGEN

1Zur sog. Ersatzehe siehe die kritischen Ausfiihrungen von Th. L. Thompson, The
Historicity of the Patriarchal Narratives, BZAW 133, 1974, S. 252-269.

2 Die vorpriesterschriftlichen Abrahams-Uberlieferungen, BBB 24, 1966, S. 74-85,
besonders die Tabelle S. 94 f. Kritisch #uBert sich dazu H. C. White, The Initia-
tion Legend of Ishmael, ZAW 87, 1975, S. 267-306.

3 Nach G.v. Rad, Das erste Buch Mose. Genesis. ATD 2-4, 1972°, S. 151 heil3t
« piri » « Zebra» ; er iibersetzt « Wildpferdmensch » und kommentiert : «Er
wird ein echter Beduine werden, ein Wildpferdmensch..., d. h. frei und wild (vgl.
Hi. 39,5-8), fehdelustig in einem Krieg aller gegen alle sein Leben verzehrend, —
ein wiirdiger Sohn seiner aufsissigen und stolzen Mutter ! »

4 Beachtenswert ist die Deutung White’s : « god of seeing » oder « god of appaer-
ance » (a.a.0. S. 285, Fufinote 59), doch ziehe ich einen genetivus subjectivus vor :
El, der ein/mein Schauen/Schen bewirkt. W.H. Schmidt, Alttestamentlicher
Glaube in seiner Geschichte, 19752, S. 26f. ist zuzustimmen, wenn er schreibt :
« Gegeniiber dem Anruf ‘Du bist E1 Roi’ ... enthiilt der wohl iltere Brunnenname
Beer Lachai Roi ... nicht das Element El, so dal das am Brunnen wohnend
gedachte Numen urspriinglich vielleicht gar nicht als El-Gottheit galt...». Doch
ist m. E. daraus die Konsequenz zu zichen, daf3 dieses — eher im Strauch/Baum
bei der Quelle wohnende — Numen schon durch die mit den Isaakleuten ver-
briiderten Ismaeliten mit EI verschmolzen und damit veriindert wurde. Eine etwas
gewagte, aber durchaus mégliche Hypothese wiire, dal der El Roi eine Gottheit
war, die bei (nomadischen) Sehern Visionen bewirkte (vgl. dazu R. Rendtorff,
Erwidgungen zur Frithgeschichte des Prophetentums in Israel, ZThK 59, 1962,
S. 145-167 — Gesammelte Studien zum AT 57, 1975, S. 220-242),

57Zu Moses Berufung siche H. Schmid, Mose, BZAW 110, 1968, S. 27 ff. (Lit.)

6 Siehe zur Problematik der Patriarchenreligion H. Weidmann, Die Patriarchen
und ihre Religion, FRLANT 94, 1968, bes. S. 95 ff. ; 113 ff. ; 126 ff. 156 ff. Neuer
Forschungsbericht von J. Scharbert, Patriarchentradition und Patriarchenreligion...
VF 2/1974, S. 2-22 :

7 « Uberlieferungsgeschichtlich » bzw. psychologisch ist interessant, daf8 H.C.
White a.a.0. S. 291 diese Frau — offensichtlich auf Grund von 1Sam. 1f. —
Hannah nennt. Er schlieBt bei der Wendung « hinnakh harah wejoladt ben » auf
eine zukiinftige Schwangerschaft (S. 291 f.)

8G.v. Rad (a.a.0. S. 149) iibersetzt den Ruf « khamasi alekha » mit «das mir
widerfahrene Unrecht liegt dir auf, d.h. du bist fiir die Wiederherstellung meines
Rechts zustindig und verantwortlich... »

9 Siehe H. Schmid a.a.0. S. 91 ff.

10 Schwierig ist die Frage, ob El aus dem Kulturland — im Gegensatz zu Baal —
in die Steppe und Wiiste gedrungen ist, oder urspriinglich aus der Wiiste kam.
Ich vermute zZ, dal} semitische Stimme wie die Kanaanier El aus der Wiiste
und Steppe z.B. nach Ras Schamra-Ugarit brachten und El im Kulturland
Eigenschaften des Baal iibernahm, trotzdem von diesem zuriickgedriingt wurde.
Der reinere El-Kult, der Lokalnumina aufnahm, findet sich in der Wiiste (Gen. 16)
oder am Rande derselben (Beerscheba), Zu El siehe neuerdings W. H. Schmidt in
THAT 1, 1971, Sp. 142-149 (Lit. ; siche auch H. Schmid, Jahwe und die Kult-
traditionen von Jerusalem, ZAW 67, 1955, S. 168-197)

"1A.2.0. S. 94

81



	Ismael im Alten Testament und im Koran

