
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Die Jerusalemer Konsultationen

Autor: Ehrlich, E.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JERUSALEMER KONSULTATIONEN

von E. L. Ehrlich, Basel

Jerusalem, März 1976. — Für einige Christen und Juden wird
dieses Datum Bedeutung haben. In Jerusalem trafen sich nämlich das
Internationale Jüdische Komitee für religiöse Konsultationen mit
Vertretern des Weltkirchenrates, später getrennt auch mit den Delegierten
des Vatikans.

Der Ort ist wichtig : Vertreter der beiden Religionen und der drei
Konfessionen kommen zum ersten Male in der ungeteilten Stadt
Jerusalem zusammen, tagen auf dem Scopusberg im von Deutschen
gespendeten Martin-Buber-Zentrum der Hebräischen Universität, einer
Institution, welche sich der Erwachsenenbildung widmet.

Zuerst das Treffen mit dem Weltkirchenrat. Der protestantische
Delegationsleiter war der Inder Stanley Samartha, die jüdische
Delegation leitete der amerikanische Rabbiner Joseph Lookstein, der das

traditionelle Judentum mit einer gewissen Weltoffenheit zu verbinden
weiß.

Jüdische Probleme werden im Weltkirchenrat in Genf in der Abteilung

für Dialog behandelt, in einer Untersektion : « Die Kirche und das

jüdische Volk ». Schon das ist ein Erfolg, um den es jahrelanges Ringen
bedurfte, denn vorher waren die jüdischen Probleme im « Internationalen
Missionsrat » angesiedelt. Der Weg geht also von der Mission zum
Dialog, wobei natürlich beide Begriffe fließend sind und gern als

Schlagworte mißbraucht werden. Man wird also in der Zukunft erneut
und ohne Vorurteile auf beiden Seiten darüber nachzudenken haben,
was heute diese Termini eigentlich noch bedeuten, und in welcher
Weise Judentum und Christentum Religionen mit einem
Zeugnischarakter sind. Es ist ja ein beliebtes Vorurteil der Juden, anzunehmen,
Judentum sei nie Missionsreligion gewesen ; es war es solange, als das
Christentum es ihm nicht verwehrte, also bis etwa ins vierte
Jahrhundert hinein. Man wird in diesem Zusammenhang scharf zu
differenzieren haben, was Zeugnis bedeutet und was Proselytenmacherei,
die auch zwischen den christlichen Konfessionen selbst anrüchig ist.
Ausführlich wurde auch über Nairobi gesprochen. Dort hatte nämlich
Generalsekretär Potter seinen Protest gegen die Antizionismus-
Resolution der UNO wiederholt, und in Nairobi wurden auch die an-
und abwesenden Russen befragt, wie sie es mit der Religionsfreiheit
in der Sowjetunion halten. Nach dem Abkommen von Helsinki ist das
schließlich auch im Weltkirchenrat eine legitime Frage.

65



Was kann in einem solchen Gremium nun von Juden und Christen
erreicht werden Zunächst ist hier festzustellen, daß es jüdischerseits
den repräsentativsten Rahmen darstellt, den Juden heute zu bieten
haben : Sämtliche grossen jüdischen Organisationen sind darin
vertreten, ferner auch bedeutende israelische Persönlichkeiten. Interessanterweise

hatte dieses Mal auch der Weltrat der Kirchen einen sozusagen
einheimischen Delegierten in seiner Gruppe : Erzbischof Ajamnian,
der Mitarbeiter des armenischen Patriarchen von Jerusalem, Mitglied
des Zentralkomitees des Weltkirchenrates. Seine Anwesenheit war
deshalb von Bedeutung, weil auf diese Weise eindrücklich demonstriert
wurde, daß der christliche Partner nicht nur westlich ist, das heißt
europäisch oder amerikanisch. Unser aller Bild von den Kirchen ist
oft recht einseitig : In der heutigen Ökumene spielen die Kirchen
des Ostens, also auch Asiens und Afrikas, eine grössere Rolle als
manche wissen, vor allem, weil gerade diese Kirchen einen Nachholebedarf

an Emanzipation haben : Viele von ihnen waren reine Missionskirchen,

die von europäischen oder amerikanischen Weissen mehr oder
weniger autoritär regiert wurden ; jetzt sind auch diese Kirchen
selbständig und möchten das auch nach außen zeigen.

Was die Ostkirchen anbetrifft, vor allem also die russische, armenische

und griechisch-orthodoxe Kirche, so haben sich hier Begriffe wie
« Nationalkirche » entwickelt, die unserem Verständnis eher fremd
sind. Andererseits sollten gerade Juden sich hier einfühlen können,
denn auch bei ihnen besteht dieses Problem der Einheit von Volk und
Religion. Im übrigen zeigte es sich, daß gerade der armenische
Erzbischof, der zwar noch kein Wissen über das Judentum, wohl aber
eine Intuition besaß, in der Lage ist, zwischen Parteien zu vermitteln.

Derartige Treffen können nicht abstrakt beurteilt werden, das
heißt es kommt nicht allein darauf an, welche tiefen theologischen
Probleme zur Diskussion stehen ; die Zusammenkünfte haben stets
auch eine menschliche Seite, die im Grunde wesentlicher als die
kritische Analyse irgendwelcher Themen ist. So mag es für den
indischen Diskussionsleiter Stanley Samartha schon interessant gewesen
sein, etwas von jüdischer Spiritualität beim Freitagabend-Gottesdienst
in einem religiösen Kibbuz zu erfahren. Wahrscheinlich war es das

erste Mal, daß dieser indische Theologe lebendiges Judentum im Gebet
und Gottesdienst erlebte. Wir können uns gut vorstellen, wie fremd
ihn das angemutet haben mag, gab es in diesem Kibbuz doch keinerlei
Anleihen an gut protestantische Bräuche, wie Orgel und gemischter Chor,
und auch der Vorbeter war ein Mitglied des Kibbuz, und besaß nicht-
einmal eine wohlklingende Stimme. Aber gerade dieser durchaus
normale und daher unprätentiöse Gottesdienst hat den christlichen

66



Freunden wahrscheinlich mehr gegeben als manche Vorstellung, die
in Europa Christen geboten wird, und die sie eher an eine Verdi-Oper
erinnern mag denn an einen wirklichen jüdischen Gottesdienst.

Auch über die beiden neuen Persönlichkeiten, welche die
Kommission « Kirche und jüdisches Volk » leiten, soll noch ein Wort gesagt
werden : Krister Stendhal, der Vorsitzende, ist einer der angesehensten
heutigen Neutestamentier, er lehrt in Havard, und der Sekretär ist
Dr. Franz v. Hammerstein, früher Leiter der Aktion Sühnezeichen,
und in Deutschland einer der wirklichen Experten für das christlichjüdische

Gespräch. Von diesen beiden Männern ist in der Zukunft
noch so manches zu erwarten, denn sie haben den besten Willen, die

Begegnung mit dem jüdischen Volk in allen seinen Aspekten zu fördern,
und sie werden dafür sorgen, daß diese Probleme nicht, wie gelegentlich
in der Vergangenheit, opportunistisch politisiert werden : Das schlechte
Gewissen, das Protestanten gegenüber Menschen der Dritten Welt
besaßen, führte dann dazu, eine Wiedergutmachung auf Kosten der
Juden und der Israelis zu leisten. Immerhin scheint der Nachholebedarf
hinsichtlich von Gesten gegenüber der Dritten Welt beim Weltkirchenrat

allmählich befriedigt worden zu sein. Mit den Juden dürfte nun
eine Vertrauensbasis bestehen, die hoffentlich krisenfest genug ist,
daß sie auch den sicher kommenden politischen Stürmen zu trotzen
vermag.

Anschließend an die Begegnung mit den Protestanten traf sich die
jüdische Delegation mit der vatikanischen Kommission. Sie wurde
von Bischof Ramon Torrella geführt, der gerade zum Vizepräsidenten
des Sekretariats zur Förderung der christlichen Einheit ernannt worden
war. Seiner Stellung kommt besondere Bedeutung zu, weil der Präsident
dieser kurialen Kommission, Kardinal Willebrands, gerade sein neues
Amt als Primas von Holland in Utrecht angetreten hat.

Bischof Torella mag vorher wohl kaum je mit einem Juden zu
tun gehabt haben, in Israel war er noch nie, in seiner Pleimat, in
Barcelona, spielen die Juden bekanntlich keine Rolle, und ein Bischof
hat dort wohl kaum Kontakt mit ihnen. Umso wichtiger war nun dieses
Treffen in Jerusalem, wo der Bischof mit fast allen Problemen des

jüdischen Volkes konfrontiert worden ist. Gemeinsam beteten Katholiken

und Juden in Jad Wäschern, der Erinnerungsstätte für die
Ermordeten. Wenn gemeinsames Beten einen Sinn hat, so hier, wo
ein in Israel lebender Dominikaner den 130. Psalm sang : « Aus der
Tiefe rufe ich zu Dir, Herr », und ein Rabbiner das Kaddisch sagte und
jenes Gebet, das man im Andenken an die Toten zu sprechen pflegt :

El male rachamim, « Gott voll Erbarmen ».

67



Der Besuch bei Oberrabbiner Goren führte in den rauhen Alltag
der Politik, wenn von ihm die sich durchaus aufdrängende Frage
gestellt wurde, warum der Vatikan den Staat Israel eigentlich noch
immer nicht de jure, wohl aber gewiß de facto anerkannt habe. Eine
deutliche Antwort konnte dem Oberrabbiner zwar nicht gegeben
werden, wohl aber dürfte allmählich der Weg in Richtung Anerkennung
laufen, besonders wenn man bedenkt, daß der Papst in seiner wichtigen
Weihnachtsansprache an die Kardinäle, am 22. Dezember 1975, zum
ersten Male von einem « souveränen und unabhängigen Staat » der
Juden gesprochen hat.

Auch sonst wurden politische Fragen nicht ausgeklammert. So

rückte die katholische Delegation einmal mehr von der Erklärung von
Tripolis ab, soweit diese die §§ 20 und 21 betraf, in welchen der
Zionismus als Rassismus verurteilt wurde.

Schließlich fand auch ein Treffen mit katholischen Würdenträgern
aus Israel statt, teils arabische Christen, die sonst wenig Gelegenheit
haben, an interreligiösen Begegnungen teilzunehmen. An diesen orientalischen

Christen konnten Juden einmal ein Minderheitenschicksal mit
umgekehrten Vorzeichen studieren, befinden sich doch sonst Juden
meist in der Diaspora in der Minorität, so wie diese Christen nun in
Israel.

Was ergab sich aus diesen Gesprächen mit den katholischen
Freunden an praktischen Ergebnissen Vor einem Jahr hatte die
römische Kirche Richtlinien für das Verhältnis zum Judentum erlassen.
Es wird nun Aufgabe der ebenfalls vor einem Jahr errichteten «

Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum » sein, überall
in der Welt Untersuchungen anzustellen, ob diese Richtlinien auch
wirklich beachtet werden. Die Dinge sind in der Welt nicht so relativ
einfach wie in unseren Breitengraden, wo jetzt mannigfache Versuche
unternommen werden, konstruktive Arbeit zu leisten. In Lateinamerika
steht man in dieser Beziehung noch sehr am Anfang, 1. weil dort die
Kirche sehr drängende eigene innere Probleme hat und auch in den
Strudel sozialer Prozesse involviert ist, 2. weil dort Juden und Christen
bisher in theologischer Beziehung kaum Übung in dialogischen
Unternehmen haben. Hier dürfte in der Zukunft eine wesentliche Aufgabe
der Weltkirche liegen ; ein erster Versuch in dieser Hinsicht wurde
übrigens neulich in Bogota unternommen.

Welchen Sinn hatte dieses Treffen mit der vatikanischen Komis-
sion in Jerusalem Es ist wichtig, ein Gremium zu haben, wo Katholiken

und Juden sich gegenseitig in verantwortungsvoller Weise
aussprechen können, ein Organ, welches dazu dienen kann, Probleme,
die man miteinander hat, zu klären. Andererseits gibt es stets Fragen,

68



von denen man meint, sie verdienten es, dem Papst vorgelegt zu
werden. In dieser Beziehung mag erwähnt werden, daß zwar zahlreiche
kirchliche Persönlichkeiten die Antizionismusresolution der UNO
verurteilt haben, nicht aber der Papst, und es erschien sinnvoll, ihn
das wissen zu lassen. Juden und Christen befinden sich bei derartigen
Treffen in einem gegenseitigen Lernprozess. Es sollte nicht so sein,
daß die jüdischen Partner stets mit Beanständungen erscheinen, was
von christlicher Seite wieder einmal nicht geschehen ist, sondern wir
müßten dem andern unser eigenes Selbstverständnis plausibler als
bisher vortragen. So dient ein Gespräch mit dem Partner gerade auch
diesem Zweck, wobei es keine Ausklammerungen geben kann. Juden
werden Christen zu verdeutlichen haben, dass die Vorstellung vom
Land Israel tief in die jüdische religiöse Vorstellung eingegangen ist
und garnicht daraus eliminiert werden kann. Andererseits werden
Christen Juden zu sagen haben, ein sinnvolles Gespräch könne nicht
auf Antisemitismus oder soziale Fragen beschränkt bleiben, wie das von
manchen Rabbinern gefordert wird, sondern habe auch immer Theologie

mit einzuschließen, wenn man überhaupt mit Vertretern der
katholischen Kirche sprechen will.

Auch dieses Jerusalemer Treffen mit dem Weltkirchenrat und dem
Vatikan hat keine spektakulären Ergebnisse gezeitigt. Sie wären auch
eher verdächtig. Einmal mehr aber wurde in Jerusalem eine seriöse
Arbeit geleistet, und wenn Juden und Christen einander etwas besser
verstehen gelernt haben, so hat diese Jerusalemer Konsultation uns
vielleicht doch näher gebracht.

69


	Die Jerusalemer Konsultationen

