
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Christlich-jüdischer Dialog nach der Vollversammlung des Weltrates der
Kirchen in Nairobi (23. Nov.-10. Dez. 1975)

Autor: Hammerstein, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTUCH-JUDISCHER DIALOG
NACH DER VOLLVERSAMMLUNG DES WELTRATES

DER KIRCHEN IN NAIROBI
(23. Nov.-IO. Dez. 1975)

von Franz von Hammerstein

1. Vorbereitung auf Nairobi

Von Seiten des Judentums wurde vor Nairobi insbesondere die
starke Befürchtung geäußert, daß die Vollversammlung ähnlich wie
andere Gremien den Zionismus als Rassismus verurteilen könnte. Wegen
dieser Befürchtungen und der immer noch gefährlichen Situation im
Nahen Osten wurde deshalb vom Weltrat gemeinsam mit dem Rat der
Kirchen im Nahen Osten zu einer Konsultation über die « Weltweite
Christliche Verantwortung für den Nahostkonflikt » eingeladen. Nahezu

40 Delegierte aus Kirchen Afrikas, Asiens, Europas und Amerikas
beschäftigten sich vom 24. bis 28. Oktober in Cartigny bei Genf mit
dem Nahostkonflikt, einschließlich besonders auch mit dem
unterschiedlichen Verständnis des Zionismus, mit der Bedeutung von
Jerusalem für die drei monotheistischen Religionen — Judentum, Christentum

und Islam 1—, sowie mit Aufgaben des Dialogs zwischen diesen
so nah verwandten Religionen.

Das Ergebnis der Gespräche war eine Empfehlung an den Generalsekretär

des Weltrates für die Verhandlungen in Nairobi, aus der ich
einige wesentliche Absätze zitieren möchte :

a) « Frieden im Nahen Osten muss auf Gerechtigkeit und Sicherheit
für alle Beteiligten gegründet sein. Das Wohl jeder Partei hängt vom
Wohl aller anderen Parteien ab. Deshalb legt die Konsultation den
Kirchen dringend nahe, sich an der Entwicklung gegenseitigen
Vertrauens unter den Konfliktparteien zu beteiligen, indem sie den
Verhandlungsprozeß fördern. Wir begrüßen als positiven Beitrag die
mannigfaltigen Kontakte und Freundschaften, welche Kirchen und
einzelne Kirchenglieder zum Zweck der Vertrauens- und
Friedensförderung pflegen. Zum Beispiel sollten diejenigen, die engen Kontakt
mit Israelis und Juden außerhalb Israels haben, ihnen klar zu machen
versuchen, was für Friedenschancen es momentan gibt und daß diese
Gelegenheit dringend genutzt werden muß. Auf der anderen Seite
sollten diejenigen, die engen Kontakt mit Arabern und besonders mit
Palästinensern haben — und hier spielen die Kirchen des Nahen
Ostens eine besondere Rolle -—, helfen, diesen die Aengste der Israelis
begreiflich zu machen.

52



» Ferner haben alle Kirchen eine Verantwortung, ihre Mitglieder
eingehender über die Lage zu informieren und ihnen die verschiedenen
Dimensionen des Konflikts bewußt zu machen. Dadurch könnten sie

beitragen, daß ihre Mitglieder und die Regierungen ihrer Länder bei
einer friedlichen Lösung verantwortlich mitwirken. »

b) « Wir sind der Meinung, daß Jerusalem allen gehört und
gemeinsam verwaltet werden sollte '. Deshalb kann eine brauchbare
Lösung für den künftigen politischen und rechtlichen Status von
Jerusalem als Ganzem nur durch ein Abkommen der beteiligten
Parteien gefunden werden. Das sind in erster Linie das israelische
und palästinensische Volk einschliesslich der Einwohner Jerusalems.
Die lebenswichtigen Interessen der betroffenen arabischen Staaten
und der drei monotheistischen Religionen müssen ebenfalls voll
berücksichtigt werden.

Seit dem 19. Jhd. sind durch oder unter dem Einfluß und der
Verantwortung von Ausländern und ihren ausländischen Institutionen
in Jerusalem einige örtliche Kirchen gegründet worden, deren Einfluß
und Verantwortung über die Grenzen kanonischer Beziehungen hinausgeht.

Diesen örtlichen Kirchen muß geholfen werden, ihre Abhängigkeit

zu überwinden, damit sie ihren Dienst erfüllen können. Von
äußerer Herrschaft befreit können sie einander näherkommen und
damit ihren Anteil haben an der Versöhnung mit den anderen
Gemeinschaften, denen Jerusalem heilig ist.

» Was die christlichen Heiligen Stätten betrifft, so ist es wesentlich,
daß sie nicht zu bloßen Sehenswürdigkeiten werden, sondern sie
sollten als lebendige gottesdienstliche Stätten dienen, die in aktiver
Verbindung zu den christlichen Gemeinden stehen, die weiterhin ihr
Leben und ihre Wurzeln in der Heiligen Stadt behalten. »

c) « Aus historischen, kulturellen und theologischen Gründen sollte
zwischen den Kirchen im Nahen Osten und denjenigen anderer Gebiete
östlicher und westlicher Traditionen ein ständiger Dialog eingerichtet
werden. Er sollte sich auf die Gebote des christlichen Glaubens unter
Berücksichtigung des Nahostprobleme konzentrieren. Er wird den
Kirchen auch helfen, die Basis für einen sachdienlichen Dialog mit
Juden und Muslimen zu bestimmen.

» Der Dialog mit den Juden sollte sowohl zum Verständnis des

jüdischen Glaubens und Selbstverständnisses wie auch der verschiedenen

Aspekte des heutigen jüdischen Lebens führen. Er sollte den
Traumata der Vergangenheit mutig begegnen, um sie zu überwinden
und neue Hoffnung für die Zukunft zu finden. Der Dialog zwischen
Christen aus dem Westen und Juden in Israel sollte nicht als Ersatz

53



für Begegnungen zwischen den Christen und Juden des Nahen Ostens
gesehen werden, so schwierig das auch sein mag. Christen aus dem
Westen, die den Nahen Osten besuchen, sollten demzufolge die
Anwesenheit und die Anliegen der ortsansässigen Christen ernsternehmen.

» Der Dialog mit Muslimen sollte intensiviert werden, um Vorurteile
gegen sie auszuräumen. Er sollte zum Verständnis der geistlichen und
theologischen Werte des Islam, seines Verhältnisses zum christlichen
Glauben und seines Beitrags zur Gemeinschaft der Völker führen.

» Diese beiden Dialoge von Christen mit Juden und Muslimen
sollten in einen dreiseitigen Dialog münden, der auf ein größeres
Verständnis unter den drei monotheistischen Religionen zielt. Damit könnte
ein einzigartiger Beitrag zur Versöhnung und zum Frieden in Jerusalem,
im Nahen Osten und in der ganzen Welt geleistet werden. »

Der Zionismus war zwar in den Gesprächen ausführlich erörtert
worden, wurde aber wegen grosser Meinungsverschiedenheiten in den
Empfehlungen nicht erwähnt. Man einigte sich, dieses « Reizwort »

nicht zu benutzen und stattdessen die Probleme zu klären. Als allerdings
einige Wochen später die UN Vollversammlung den Zionismus als
Rassismus verurteilte, nahm der Generalsekretär des Weltrates, Dr.
Philip Potter, am 11. Nov. 1975 Stellung und betonte, daß einer
Gleichsetzung des Zionismus mit Rassismus aus folgenden Gründen
entgegengetreten werden müsse :

a) « Der Zionismus ist historisch eine Bewegung, die sich mit der
Befreiung des jüdischen Volkes aus Unterdrückung, einschliesslich
rassischer Unterdrückung, beschäftigte. Der Zionismus ist ein
vielschichtiger historischer Prozeß, der im Lauf der Zeit viele verschiedene
Bestrebungen des jüdischen Volkes zum Ausdruck brachte und auf
vielfache Weise verstanden und interpretiert wird. Keine dieser
Auslegungen und Interpretationen kann benutzt werden, um den Zionismus
als Rassismus zu verurteilen. »

b) «Rassismus andererseits, wie er allgemein in der Weltgemeinschaft

verstanden wird, bedeutet, nach der Definition einer UNESCO-
Studie, « antisoziale Uberzeugungen und Taten, die auf dem Irrtum
beruhen, daß Diskrimination in zwischenmenschlichen Beziehungen
aus biologischen Gründen gerechtfertigt sei Der Rassismus
behauptet fälschlicherweise, daß es eine wissenschaftliche Basis gibt,
um Gruppen hierarchisch einzuordnen je nach ihren psychologischen
und kulturellen Charaktermerkmalen, die unveränderlich und angeboren

seien. Auf diese Weise sucht er, bestehende Unterschiede als
unwandelbar erscheinen zu lassen, um augenblickliche Beziehungen

54



zwischen Gruppen auf immer festzuhalten » (Erklärung über Rasse
und Rassenvorurteile, UNESCO, 1967). Es gibt keinen Beweis, daß
der Zionismus in diesem Sinn offensichtlich rassistisch ist. »

c) « Der Versuch, Zionismus mit Rassismus gleichzusetzen, hat die
ernstlich zerstörerische Wirkung, die schon explosive Lage im Nahen
Osten noch zu verschärfen, weil nicht nur innerhalb der Organisationen
der Vereinten Nationen, sondern auch in den Massenmedien und in
der öffentlichen Meinung die Aufmerksamkeit abgelenkt wird von der
vordringlichen Aufgabe, den Konflikt im Nahen Osten durch den
Prozeß friedlicher Verhandlung zu lösen. »

Schließlich hat der Generalsekretär die Vereinten Nationen, sich
auf die Lösung des Nahostkonfliktes zu konzentrieren, d. h. die
früheren UN Resolutionen ernst zu nehmen, die Rechte des palästinensischen

Volkes und die Existenz des Staates Israel in friedlichen
Grenzen zu verwirklichen. Die Vollversammlung des Weltrates, die
einige Wochen später in Nairobi stattfand, hat diese Erklärung mit
großer Zustimmung zur Kenntnis genommen.

Die Konsultation des Weltrates für die Kirche und das jüdische
Volk hatte schon im Juni 1975 eine Empfehlung für Nairobi formuliert,
in der es heißt :

« Erfüllt von den Worten unseres Herrn Jesus Christus in der
Bergpredigt : 'Selig sind die hungern und dürsten nach Gerechtigkeit,
denn sie sollen satt werden', und 'Selig sind die Friedenstifter, denn
sie werden Kinder Gottes heissen', — drücken wir unser tiefes
Mitgefühl aus für die Juden und arabischen Palästinenser in ihrem Kampf
für ein Leben in Freiheit, Würde, Sicherheit und ohne Angst. Wir
wissen, dass ihre jeweiligen Erwartungen und Aktionen für nationale
Befreiung und Unabhängigkeit in der Vergangenheit wiederholt
kollidierten und es immer noch tun. Mit gebührender Achtung fordern
wir beide Parteien auf, einander anzunehmen in ihrer Identität trotz
der Verschiedenheiten der Standpunkte und Mentalität, Gewaltakte
einzustellen, zu versuchen, die gegenseitigen Aengste und Hoffnungen
zu verstehen, und Kontakte aufzunehmen, um eine Beilegung ihrer
Differenzen in die Wege zu leiten, die ein Maximum an Gerechtigkeit
und ein Minimum an Ungerechtigkeit für jede Seite sichern wird, so
wie es unter den gegebenen Umständen möglich ist.

» Wir rufen alle anderen, die direkt oder indirekt am Konflikt
beteiligt sind, auf, von einer Politik und von Aktionen Abstand zu
nehmen, welche die Entstehung eines echten arabisch-israelischen
Dialogs hindern oder die eine der Parteien von der Völkergemeinschaft
isolieren. »

55



Außerdem beschlossen die die Vollversammlung vorbereitenden
Gremien, je einen Vertreter einiger wichtiger Weltreligionen — einen
Buddhisten, einen Hindu, einen Juden, einen Muslim, einen Sikh —
als offizielle Gäste nach Nairobi einzuladen. Insbesondere sollte das

notwendige Zusammenleben von Menschen verschiedener religiöser
und ideologischer Überzeugungen in einer durch die moderne Technik
klein gewordenen Welt nicht ohne diese Gäste besprochen werden.
Wie können die Religionen, statt wie bisher häufig sich an Konflikten
auf verschiedenen Seiten zu beteiligen oder gar Anlaß zu Konflikten zu
sein, helfen, Konflikte zu lösen, helfen, eine friedliche Weltgemeinschaft

zu verwirklichen

2. Die Vollversammlung in Nairobi

In Nairobi wurde dann während der Vollversammlung an diesen

Fragen hart gearbeitet : Delegierte aus allen Mitgliedskirchen des

Weltrates beteiligten sich an dem Versuch, ein hilfreiches Wort zum
Nahostkonflikt zu finden, die Beziehung von Mission zu Dialog zu
klären, die Aufgaben des Dialoges für die Kirchen und Gemeinden
lebendig zu machen und auch die besonderen christlich-jüdischen
Beziehungen zu fördern.

Insbesondere sollten folgende Ergebnisse festgehalten werden :

a) « Die Erklärung des Generalsekretärs gegen die den Zionismus
als Rassismus verurteilende UN Resolution wurde von den Delegierten
weithin angenommen. Man diskutierte nicht in der Generalversammlung
darüber und stimmte nicht darüber ab ; keine Kritik wurde öffentlich
laut. Den Christen in arabischen Ländern und anderswo bereitete die
Erklärung Schwierigkeiten. Sie blieb jedoch unverändert und muß
deshalb als offizielle Stellungnahme des Weltrates betrachtet werden.
In diesem und in anderen Fällen wurde keine allgemeine Abstimmung
erzwungen, weil die Versammlung beieinander bleiben, sich gegenseitig

verstehen und niemandem Ansichten aufzwingen wollte. Wenn
einzelne Delegierte oder ganze Delegationen hätten abreisen müssen,
weil Mehrheitsbeschlüsse, die sie nicht akzeptieren konnten,
durchgesetzt worden wären, hätte das niemandem geholfen und wäre nicht
sehr christlich gewesen. Wir wollten keine andere UNO sein, obwohl
das manchmal schwierig war. »

b) « Die zwei Resolutionen der Versammlung über den Nahostkonflikt

und Jerusalem wurden in der Konsultation von Cartigny bei
Genf vom 24.-28. Okt. 1975 vorbereitet. Sie stellen fest : '... Obwohl
die beteiligten Parteien bislang noch nicht genügend gegenseitiges

56



Vertrauen gezeigt haben, um einen Dialog aufzunehmen, darf ihre
volle gegenseitige Anerkennung nicht als eine Vorbedingung, sondern
muss vielmehr als Ergebnis der Verhandlungen gesehen werden. »

Hinsichtlich Jerusalems wird betont :

« Für viele Millionen Christen in der ganzen Welt, aber auch für
die Anhänger der beiden großen monotheistischen Schwesterreligionen,
nämlich des Judentums und des Islam, ist und bleibt Jerusalem der
Mittelpunkt tiefster religiöser Inspiration und Verbundenheit. Sie

tragen daher die Verantwortung dafür, gemeinsam Bedingungen zu
schaffen, die Jerusalem den Status einer den Anhängern aller drei
Religionen zugänglichen Stadt sichern, in der sie zusammenkommen
und miteinander leben können. Jede Tendenz, Jerusalems Bedeutung
für eine dieser drei Religionen gering einzuschätzen, muß dabei
vermieden werden. »

c) « Dialog mit den Weltreligionen einschließlich des Judentums
wurde gründlich diskutiert, sowohl in Sektion III « Auf der Suche
nach Gemeinschaft — Das gemeinsame Streben der Menschen
verschiedenen Glaubens, verschiedener Kulturen und Ideologien », als
auch in der Anhörung (Hearing) über die Dialogarbeit zwischen
Uppsala und Nairobi. Das Interesse für Dialog wurde auch bei anderer
Gelegenheit in der Versammlung erwähnt. Der Bericht über Sektion III
betont, dass wir nicht generell über Dialog sprechen können : « Der
Dialog verläuft je nach Wesen des Partners sehr unterschiedlich.
So besteht eine besondere Beziehung zwischen Christentum und Judentum.

Die drei westasiatischen Religionen, Judentum, Christentum und
Islam, sind historisch verwandt und weisen auch theologische
Beziehungen auf... »

Zu den Empfehlungen der Versammlung an die Kirchen gehören :

« Wohlwollende und kritische Studien über Glauben und Ideologien
von Menschen, mit denen das Los der Christen auf Erden verquickt
ist. » Oder : « Angemessene Vorbereitung der Menschen für den Dialog
und die Zusammenarbeit », oder « Gründliche Analyse und Verständnis
für die Ursachen des gegenseitigen Mißtrauens... » Zum ersten Mal
wurde über Dialog so ausführlich diskutiert an einer Vollversammlung.
Das Problem seiner Beziehung zur Mission ist noch nicht voll gelöst,
Weil weder Terminologie noch die Wirklichkeit dogmatisch festgelegt
sind. Sie sind aber momentan sehr im Gespräch und verändern sich.

d) « Rabbiner Arnold Wolf war zusammen mit Vertretern des
Plinduismus, Buddhismus, des Islam und Sikhismus ein offizieller Gast
der Vollversammlung. Zum ersten Mal hatte eine Vollversammlung

57



des Weltkirchenrates solche Gäste der Weltreligionen eingeladen. Wie
die anderen Gäste trug Rabbiner Wolf höchst konstruktiv zur Arbeit
von Sektion III bei, zu den Diskussionen über die Anhörung zum
Dialog (Hearing), wie auch in der Bibelarbeitgruppe. In seinem ersten
Bericht « Rabbiner in Nairobi », schreibt er : « Seelen retten ist ein
älteres und beliebteres Ziel als Revolutionen machen. Dialog rangiert
weit danach an dritter Stelle. Die Christenheit soll mit den Juden und
anderen nur dann reden, wenn sie nicht vergißt, über wen sie immer
zu reden hat. Extra ecclesiam nulla salus, galt immer noch in Nairobi
im Dezember 1975. » Das ist sicher eine Seite des Bildes, die wir
ernst nehmen müssen. Und dieses Problem betrifft nicht nur das

Judentum, sondern auch die anderen Weltreligionen. Die
Vollversammlung war zusammen mit der heutigen Theologie sehr geteilter
Meinung in dieser Frage. In den nächsten Jahren wird sich die
theologische Arbeit auch gerade mit diesem Problem beschäftigen müssen.
Der Weltrat plant eine theologische Konsultation mit Vertretern der
gegensätzlichen Standpunkte für das Jahr 1977. »

e) « Wesentlich für die christlich-jüdische Begegnung waren in
Nairobi besonders auch die afrikanischen Kirchen, die stark im Alten
Testament verwurzelt sind und infolge vieler Aehnlichkeiten zwischen
afrikanischer und hebräischer Kultur die Einheit und Zusammengehörigkeit

von Altem und Neuem Testament stärker betonen als wir.
Infolgedessen verstehen viele Christen in Afrika — aber auch etwa
in Indien oder andern Ländern Asiens — Zionismus keineswegs wie
ihre offiziellen staatlichen Vertreter als Rassismus, sondern im
biblischen Zusammenhang. Sie denken sofort an Sätze aus den Psalmen,
den Propheten und auch aus dem Neuen Testament. Sie nehmen die
Landverheißungen ernst, weil sie selber eine tiefe Verbundenheit mit
dem Boden haben. Heiliges Land, Jerusalem und jüdisches Volk
gehören für sie eng zusammen. »

Der Leser dieses Berichte darf natürlich nicht vergessen, dass die
Vollversammlung in Nairobi sich mit einer Fülle anderer Aufgaben
zu beschäftigen hatte. Die « Suche nach Gemeinschaft » über trennende
religiöse, kulturelle, ideologische oder nationale Grenzen hinweg war
nur eins von sechs Sektionsthemen.

3. Auswertung der Vollversammlung in Nairobi für den christlich¬
jüdischen Dialog

Am letzten Wochenende im Februar 1976 trafen sich zum ersten
Mal in der Geschichte eine Delegation des Judentums, des ökumenischen

Rates der Kirchen (ÖRK) und der Römisch-Katholischen Kirche2

58



in dem orthodox-jüdischen Kibbuz Lavi bei Tiberias, um vor bezw.
nach ihren bilateralen Gesprächen den Sabbat gemeinsam zu verbringen.

Christen und Juden, mehrere Rabbiner verschiedener Prägung
(orthodox, liberal, konservativ), ein katholischer Bischof und mehrere
Pfarrer verschiedener Konfessionen verbrachten den biblischen Ruhetag
an der Quelle ihres gemeinsamen Glaubens, im gemeinsamen Erleben
der Ruhe und Freude dieses siebenten Schöpfungstages. Wir erlebten
— die Kibbuzgemeinschaft überwiegend bestehend aus jüdischen
Einwanderern, die vor dem Holocaust in Europa geflohen sind oder ihn
überlebt haben, und inzwischen vielen Sabres (im Lande geborenen
Juden), sowie jüdischen und christlichen Gästen aus aller Welt —
den Sabbat in der Synagoge des Kibbuz und im Gespräch mit unseren
Gastgebern über ihre eindrückliche gemeinsame Lebensform. In den
Gottesdiensten waren die Kinder, die Jugend ähnlich intensiv beteiligt
wie die Rabbiner, die zur Lesung der Thora aufgerufen wurden, oder
alle jüdische Teilnehmer priesterlicher Herkunft (Cohen), die den
Segen spendeten. Das Selbstverständnis des Judentums, das die
Vatikanischen Richtlinien über die christlich-jüdischen Beziehungen zum
II. Vatikanischen Konzil allen Christen aus Herz legen, wurde uns in
diesen beiden Tagen zur erlebten Wirklichkeit.

Vor Beginn unserer offiziellen Gespräche machte die Delegation
des Weltrates der Kirchen Besuche bei einigen Mitgliedskirchen des
Weltrates (Armenisches Patriarchat, Orthodoxes Patriarchat, u. s. w.) in
der Gedenkstätte Jad Wäschern, im Religionsministerium und im
jüdischen Oberrabbinat, sowie auch beim Mufti von Jerusalem, der uns
mit grosser Herzlichkeit empfing. Es war das erste Mal, daß eine
Delegation des Weltrates sowohl vom Minister für religiöse
Angelegenheiten, Mr. I. Raphael, als auch vom sephardischen Oberrabbiner
O. Yossef empfangen wurde, der sich insbesondere für den Dialog
zwischen den drei monotheistischen Religionen — Judentum, Christentum,

Islam — interessierte. Diese Tatsache und die Offenheit des

Meinungsaustausches zeigen, daß auch in der orthodoxen jüdischen
Welt das Interesse für den Dialog mit Christen wächst. Die katholische
Delegation wurde später von dem aschkenasischen Oberrabbiner Goren
empfangen, der die Frage der Anerkennung Israels durch den Vatikan
aufwarf.

Ausserdem hatten wir Begegnungen mit der Ökumenisch-Theologischen

Forschungsgemeinschaft in Israel, mit dem Interfaith-
Committee, mit dem Ecumenical Institute for Advanced Theological
Studies (Tantur), wo Dr. Samartha eine Vorlesung « Können sich der
Berg Sinai und der Fluss Ganga begegnen » und ich ein Seminar über
den christlich-jüdischen Dialog hielten. Wir besuchten die Knesset (israe-

59



lisches Parlament), um uns über die jüdischen Einwanderer (Flüchtlinge)
aus arabischen Ländern zu informieren. Sie sind zwar in Israel
weitgehend integriert, wenn auch natürlich Spannungen zwischen den
verschiedenen Gruppen von Einwanderen bestehen. Aber sie verstehen sich

neuerdings doch wieder stärker als Flüchtlinge, als Vertriebene, um
dieses Schicksal nicht einseitig den arabischen Palästinensern zu
überlassen. Wir fuhren nach Ramallah ins besetzte Gebiet, um mit Mrs.
Jean Zaru, die Mitglied des ORK Zentralkomitees ist und als Delegierte
in Nairobi war, und ihrem Mann, Direktor der dortigen Quäker-Schule,
Probleme der Araber in den besetzten Gebieten zu besprechen. Man
wünschte sich, daß die heute in verschiedenen Staaten — Libanon,
Jordanien, Syrien, Israel und besetzte Gebiete (Westbank, Gaza) —
lebenden Palästinenser, insbesondere die noch nicht integrierten
Flüchtlinge unter ihnen, nicht länger unter den jetzigen gewaltigen
Spannungen leben müssen. Die Zerrissenheit ist nicht nur äußerlich,
sondern auch innerlich.

Zur Eröffnung der eigentlichen Verhandlungen hörten und
diskutierten wir Berichte über die Vollversammlung des Weltrates der Kirchen
in Nairobi und über die kürzlich abgehaltene Zweite Brüsseler Konferenz

zur Unterstützung des Judentums in der Sowjetunion. Die
Begegnung fanden im Martin Buber Zentrum auf dem Skopusberg statt.
Die Wahl dieses mit dem Namen Martin Bubers verbundenen Ortes
hat symbolische Bedeutung, denn Buber hat zweifellos den Dialog
theoretisch und praktisch wie kein anderer gefördert. Aehnlich wie die
Katholiken in ihren Gesprächen mit den jüdischen Partnern die 10 Jahre
seit der Veröffentlichung der Konzilserklärung über das Verhältnis zum
Judentum auswerteten, so besprachen wir die Erfahrungen von 7 Jahren

offizieller Zusammenarbeit. Welche Konsequenzen ergeben sich
aus den bisherigen gemeinsamen Versuchen zur Bekämpfung des

Antisemitismus, zur Uberwindung von Vorurteilen, zum gegenseitigen
Verständnis und zur Kooperation

a) « Wir müssen verstärkt Information über politische und soziale
Fragen, insbesondere Probleme der Menschenrechte einschließlich
religiöser Freiheit austauschen. Wir müssen die wesentlichen religiösen
Überzeugungen der beiden Gemeinschaften einander deutlich machen.
Wir müssen Wege zum gemeinsamen Handeln in wesentlichen Fragen
unserer Zeit finden. Wir müssen den christlich-jüdischen Dialog auf
breiterer Basis weiterführen. Hierzu bedarf es eines Verbindungs- und
Planungskomitees, das sowohl Arbeitsgruppen zur Klärung von wichtigen

politischen Problemen als auch Studiengruppen zur Klärung von
wesentlichen theologischen Fragen einsetzen kann. »

60



b) « Bei dieser Arbeit sollen nationale und regionale, sowie auch
die konfessionellen Ebenen besondere Berücksichtigung finden.
Insbesondere soll der Kontakt zu den orthodoxen Kirchen verstärkt gesucht
werden. Gleichzeitig sollen Christen aus Afrika und Asien in den
Dialog vielseitiger als bisher einbezogen werden. Bisher war der
christlich-jüdische Dialog meist eine nordatlantische protestantische
Angelegenheit, was auf Grund der Geschichte verständlich ist. Aber
nicht nur das Judentum der vorchristlichen Zeit oder das Judentum
zur Zeit Jesu, sondern auch das nachchristliche und das moderne Judentum

sind für das christliche Selbstverständnis insgesamt unerhört wichtig.
» Zwar leben etwa in den meisten afrikanischen Ländern wenig

Juden, aber die Christen dort lieben die hebräische Bibel und fühlen
sich der hebräischen Kultur eng verbunden, weil sie so viel Ähnlichkeit
mit ihrer eigenen Kultur, mit den afrikanischen Religionen hat. Das
moderne Judentum kann für diese Christen sicher ein wesentlicher
Gesprächspartner über Glaubensfragen werden.

» Orthodoxe Gemeinden leben oft Seite an Seite mit jüdischen
Gemeinden. Ihre Gottesdienste sind sich ähnlich, wenn auch gerade
die orthodoxe Liturgie für die Karwoche schwierige Probleme für
Juden aufwirft. Sie hat in der Geschichte schreckliche Pogrome gegen
Juden ausgelöst. Der Mensch Jesus von Nazareth tritt für Orthodoxe
hinter dem auferstandenen Christus zurück, der wiederum Juden
höchstens als erwarteter Messias interessiert. Aber die Schöpfung,
die Patriarchen, die Botschaft der Propheten sind gemeinsamer Bestandteil

der Tradition, die gemeinsam für die Probleme und Aufgaben der
heutigen Welt bedacht werden könnten. »

c) « Am stärksten trat für die zukünftige theologische Arbeit die
Frage nach der christlich-jüdischen Tradition der Schöpfung in
Verbindung zu Wissenschaft und Technik in den Vordergrund.
Professor David Hartmann von der Hebräischen Universität Jerusalem
und Professor Krister Stendahl, Dekan der Divinity School der Harvard
Universität, sowie Dr. Lukas Vischer vom Weltrat der Kirchen zeigten
die Notwendigkeit, gerade an diesem Thema gemeinsam zu arbeiten.
Zwischen den Vollversammlungen von Uppsala (1968) und Nairobi
(1975) hat sich in der Beurteilung der Beziehungen des Menschen zur
Schöpfung eine gewaltige Wandlung vollzogen. Der Weg geht von
Optimismus und Hoffnung zu Pessimismus und Verzweiflung. André'
Dumas hat in Uppsala hoffnungsvoll von den unendlichen Möglichkeiten

des Menschen bei der Nutzung der Schöpfung gesprochen,
während Charles Birch in Nairobi uns dringend gewarnt hat, die
Schöpfung weiter auszubeuten. »

61



Wie verwandeln wir die Natur wieder aus einem Gegenstand, mit
dem wir machen können, was wir wollen, in ein mit Geist erfülltes
Gegenüber, aus einem ES in ein DU. David Hartmann machte diese

Aufgabe an Hand der jüdischen Tradition erstaunlich lebendig. — Es

ist jetzt geplant, eine gemischte Gruppe von 6-8 jüdischen und christlichen

Wissenschaftlern zu bitten, sich mit dieser Thematik gemeinsam
zu beschäftigen, um dann jüdische und christliche Gemeinden zu
beraten. Mit der Einstellung zu Schöpfung und Natur ist schließlich
unser Lebensstandard, unsere tägliche Arbeit, sowie natürlich auch die
Freizeit eng verbunden. « Eine grundlegende Neuformulierung von
Wissenschaft und Technik kann meiner Meinung nach nur aufgrund
eines radikalen Meinungs- und Gesinnungswandels im Verhältnis des

Menschen zur Natur vollzogen werden... Wir brauchen eine furchtlose
Erforschung der Frage, was die Einheit von Natur, Mensch und Gott
im Lichte der Wissenschaft und eines erweiterten Ökumenismus,
einschliesslich afrikanischer und asiatischer Kulturvorstellungen,
bedeutet... Wenn wir weiter die Erde bewohnen wollen, dann ist eine
revolutionäre Veränderung des Verhältnisses des Menschen zur Erde
und der Menschen untereinander erforderlich. » (Charles Birch, The
Ecumenical Review, S. 75 und 79).

d) « Ausserdem besprachen wir ausführlich, wie das christlichjüdische

Gespräch über Glaubensfragen weitergeführt werden kann.
Die christliche Seite ist an der Frage des Glaubens, der Wahrheit, die
jüdische Seite stärker an gemeinsamer Beschäftigung mit der
Geschichte von Kirche und Synagoge interessiert. Der Glaube gehört für
Juden in die Sphäre der persönlichen Erfahrung, die ihren Höhepunkt
im Gebet der Synagoge findet. Er hat eine starke liturgische
Ausprägung erhalten, aber wurde nicht wie in der christlichen Kirche zu
einem dogmatischen Lehrgebäude. Deshalb ist ein Gespräch hin und
her schwierig. Die Geschichte dagegen bedarf dringend der Aufhellung,
weil sich andernfalls gefährliche Trends wie der Antisemitismus
fortsetzen und sich die hoffnungsvollen Ansätze womöglich nicht durchsetzen.
Wie groß die Gefahr des christlichen und vor allem säkularen
Antisemitismus immer noch ist, legte Father E. Flannery, ein Mitglied der
Vatikanischen Delegation, während unserer Tagung in einem grossen
Vortrag im Rainbow Club in Jerusalem dar. »

Zu den geschichtlichen Themen sollte auch die Fortführung der
biblischen Studien gehören. Wie verschieden legen verschiedene
christliche Gruppen die Bibel hinsichtlich der Bedeutung Israels und
des Judentums aus Wie können jüdische Gelehrte stärker als bisher
an dieser Arbeit beteiligt werden Wir haben uns zwar eingehend

62



mit den « 17 Fragen »
3 beschäftigt, aber es sind bisher kaum Folgerungen

gezogen worden. Wesentliche Fragen wurden offen gelassen.
Von jüdischer Seite wird dieses Problem immer neu und

zunehmend im Zusammenhang mit den im Januar 1975 veröffentlichten
Richtlinien des Vatikans über die christlich-jüdischen Beziehungen
gesehen. Kann der Weltrat der Kirchen auch solche « Richtlinien »

zustande bringen Wir haben uns diese Frage schon bei der letzten
Konsultation des Weltrates der Kirchen über die Kirche und das

jüdische Volk im Juni 1975 in Schweden gestellt und haben sie kürzlich

in Jerusalem wieder neu durchdacht.
Es ist zwar wegen der demokratischen Struktur des Weltrates

schwieriger, verbindliche Richtlinien zu erstellen, weil vorerst die
Meinungen innerhalb der Mitgliedskirchen noch weit auseinandergehen,

aber die Aufgabe muß im Auge behalten werden. Gruppen
in verschiedenen Teilen der Welt wollen versuchen, die bisher in
einzelnen Mitgliedskirchen vorhandenen Richtlinien zu analysieren,
die gemeinsamen und trennenden oder isolierten Aussagen
herauszukristallisieren, um besonders hinsichtlich der unterschiedlichen Aussagen

weiterarbeiten zu können.
Viele Mitgliedskirchen haben sich mit dieser Frage sicherlich noch

wenig oder garnicht beschäftigt. Wir sandten kürzlich allen diesen
Kirchen die ÖRK Berichte über den bisherigen christlich-jüdischen
Dialog und stellten einige Fragen bezüglich ihrer Stellung zum Judentum,

zum Dialog und zum Problem des Antisemitismus oder Anti-
judaismus. Wir hoffen, daß auf diese Weise das Gespräch zwischen
den Kirchen intensiviert werden kann. Wenn es zu Richtlinien kommt,
sollten die Kirchen in aller Welt einbezogen werden, sollte es nicht nur
um isolierte christlich-jüdische Beziehungen gehen, sondern auch um
den gemeinsamen jüdisch-christlichen Beitrag zum friedlichen
Zusammenleben der Völker.

Der jüdische Vorsitzende unseres christlich-jüdischen Komitees,
Rabbiner Joseph Lookstein, sprach deshalb sogar von gemeinsamen
Richtlinien für jüdisch-christliche Zusammenarbeit, die wir erarbeiten
sollten und an denen wir den Fortschritt messen können. Das wäre
zweifellos ein wichtiger Schritt über die bisherigen mehr « innerkirchlichen

» Richtlinien hinaus. Wir haben gemeinsam Berichte über den
Dialog herausgegeben. Warum sollten wir nicht auch zu gemeinsamen
Richtlinien über unsere Zusammengehörigkeit und gemeinsamen
Aufgaben kommen Sicherlich gibt es, ähnlich wie in den christlichen
Kirchen, auch auf jüdischer Seite Fragen und Probleme hinsichtlich des
Dialogs mit Christen und Vorstellungen von gemeinsamen Aufgaben.
Ziweifellos war es unerhört wichtig, daß wir uns diesmal im gast-

63



freundlichen Jerusalem, im biblischen Israel begegneten, denn die
tiefe Verwurzelung von Juden, Christen und Muslimen in diesem
Land, sowie unsere gemeinsame Verpflichtung, zum Frieden
beizutragen, wurde uns auf Schritt und Tritt konkret deutlich.

Auf dem Hintergrund dieser Entwicklung des vom Weltrat der
Kirchen verantworteten christlich-jüdischen Dialogs wird sich die
« Konsultation für die Kirchen und das Jüdische Volk » im Juni 1977
in Jerusalem mit folgenden Fragen beschäftigen :

1. Wie sehen Christen in Afrika Israel und das Judentum auf dem

Hintergrund ihrer Tradition und Kultur
2. Wie sehen orthodoxe Christen Israel und das Judentum auf dem

Hintergrund ihrer Tradition und Kultur
3. Können wir innerhalb des Weltrates gemeinsame Richtlinien für

die christlich-jüdischen Beziehungen erarbeiten

Dies ist ein Versuch, den christlich-jüdischen Dialog aus dem
nordatlantischen Ghetto zu befreien. Zweifellos hat er dort begonnen,
weil die Verfolgung der Juden, der Holocaust und theologische
Erkenntnisse besonders die Kirchen in Europa und Nordamerika zu
diesem Dialog zwangen und ermutigten, aber ohne das jüdische Volk
sind alle Christen in aller Welt unvollständig. Die Bibel, Patriarchen,
Propheten, Jesus Christus und seine Jünger sind aus diesem Volk
hervorgegangen und bleiben mit ihm verbunden. Ein niederländischer
Theologe hat das kürzlich für die ökumenische Arbeit neu betont :

« Die Begegnung mit der Synagoge sollte in unseren ökumenischen
Beziehungen an erster Stelle stehen. Alle anderen Beziehungen und
auch unser Christusverständnis werden in diesem Prozeß verändert
werden und in die rechte Perspektive rücken. Auch werden wir dadurch
die Bibel zurückgewinnen, die Bibel als ein Ganzes, als den lebendigen
Grund unseres Glaubens, als eine Hilfe, um das Wesen des einen
Wortes Gottes zu verstehen. 1

»

1 Ein genauer Vergleich zwischen dem Text von Cartigny/Genf und den Resolutionen

von Nairobi ist aufschlußreich (s. Newsletter 4/75 und 1/76), weil wesentliche
Unterschiede bestehen.

2 Das Jüdische Internationale Komitee besteht aus Vertretern des Jüdischen
Weltkongresses, der Bnai Brith Anti-Defamotion League, des American Jewish
Committee, des Synagogue Council of America und des Jewish Council in Israel
for Interreligious Consultations. Die Delegation des ÖRK bestand diesmal aus :

Dr. Stanley Samartha, Prof. K. Stendahl, Dr. E. Flesseman-van Leer, Dr. L.
Vischer, Dr. F. v. Hammerstein.
Die Katholische Delegation bestand aus Bischof R. Torrella, Fr. de Contenson,
Fr. Dupuy, Fr. E. Flannery, Abt L. Klein, u. a.

:i Vgl. ÖRK Bericht vom 11. März 1974 über die Konsultation « Biblische Auslegung...
und der Nahe Osten ».

4 Pieter Boendermaker in Lutherische Rundschau 4/75, S. 425.

64


	Christlich-jüdischer Dialog nach der Vollversammlung des Weltrates der Kirchen in Nairobi (23. Nov.-10. Dez. 1975)

