
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Georg Fohrer, DIE PROPHETEN DES ALTEN TESTAMENTS. Band 3: Die
Propheten des frühen 6. Jahrhunderts, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
1975, 237 Seiten, kt. 28 DM.

Der dritte der im ganzen auf sieben Bände festgelegten Reihe (siehe Judaica
31, 1975, S. 136) handelt nach einer Einführung über Ziel und Methode und die
Geschichte Israels in der ersten Hälfte des 6. Jh. über (echte) Worte Ezechiels und
Obadjas, außerdem über Worte unbekannter Propheten, die (mehr oder weniger
sicher) in dieser Zeit ergingen (z. B. Jes. 63, 7-64, 11 ; Jer. 3, 14-18 ; Hos. 2, 1-3 ;

8, 1-3 ; Am. 9, 8-10 u. a.). Von besonderem Wert sind die Erklärungen Fohrers zu
Ezechiel, da die Forschungsarbeit des Verfassers gerade über diesen Propheten
bahnbrechend war : Ezechiel wirkte ausschließlich im Exil, seine Entrückungen
sind ekstatische Erlebnisse. Wenn man beobachtet, daß Schüler und Studierende
zur Zeit ein zunehmendes Interesse etwa für die Berufung (3, 15) zeigen, dann
verhilft dieser leichtverständliche Kommentar zu einem tieferen Eindringen in
den Text Kap. 1, 1-3, 15. In Ez. 37, 1-14 geht es primär sicherlich nicht um die
Auferstehung, sondern um den künftigen Zustand der Deportierten, « in dem sie
wieder ein lebendiges Volk sein werden » (S. 179). Dennoch enthält der Schluß
vom Größeren (Wiederbelebung der Totengebeine) aufs Kleinere (Wiederbelebung
der Resignierenden) das Bild der Auferstehung, das in zweiter Linie eine Aussagekraft

als solche hat ; sonst würde es die Argumentation nicht tragen. Der Rezensent
ist zu der Auffassung gekommen, daß die Väterreligion vor allem in « unteren
Schichten» nicht nur der Jahwereligion voraus-, sondern bei vielen Überschneidungen

parallel läuft. In dieses Bild paßt die Aussage der « Bewohner der Trümmer » :

« Ein einzelner war Abraham und nahm das Land in Besitz. Wir aber sind viele,
uns ist's zum Besitz gegeben » (Ez. 33, 24 ; vgl. 11, 14). Ezechiel verurteilt den
« Höhen- und Götzendienst » dieser Leute (Fohrer S. 129 f.). Wurde von der
offiziellen Jerusalemer Jahwereligion die Väterreligion überhaupt als eine Art
Fremdkult verurteilt (vgl. Jos. 24) Wenn « Abraham nichts weiß » von den im
Lande zurückgebliebenen (Jes. 63, 16), dann scheint der Erzvater im Ahnenkult
eine Rolle gespielt zu haben, dem der Glaube an Jahwe als «Vater» gegenübersteht
(zu Fohrer S. 226 ff.). Abschließend sei auch dieser Band als gute Hilfe zum
kritischen Eindringen in die Prophétie Israels empfohlen.

Herbert Schmid.

Georg Fohrer, DIE PROPHETEN DES ALTEN TESTAMENT. Band 4: Die
Propheten um' die Mitte des 6. Jahrhunderts, Gütersloher Verlagshaus Gerd
Mohn, 1975, 159 Seiten, kt. 28 DM.

Diese Prophetenwerk schreitet — im Gegensatz zu manchen Kommentarreihen
— rasch voran. Der 4. Band handelt nach einer Einführung in die spätexilische Zeit
und in die eschatologische Botschaft der jüngeren Prophétie über Völkerworte
unbekannter Propheten (vor allem Jes. und Jer.), über Worte unbekannter
Propheten über Juda und Israel (u. a. Jer. 30 f.) und über Deuterojesaja (S. 79-157).
Nach Fohrer hat die eschatologische Prophétie die Alternative « Entweder-Oder »

in das zeitliche Nacheinander von « Vorher-Nachher » umgedeutet. Die Vorstellung
von zwei Zeitaltern sei kennzeichnend fÜT die Eschatologie, die der Verfasser somit

42



in einem sehr prägnanten Sinn versteht. Wünschenswert wäre, daß der Autor —
möglichst noch in dieser Reihe — das Verhältnis der eschatologischen Prophétie zur
Apokalyptik präzisiert.

Ob die Messiaserwartung erst nach dem Untergang der davidischen Dynastie
aufkam (so Fohrer S. 18) — oder schon vorher eine Hoffnung und ein Korrektiv
gegenüber dem jeweils herrschenden König darstellte —, ist umstritten. Fohrer
denkt als Träger dieser Erwartung an eschatologisch denkende und königstreue
Kreise. Sind sie in dem « Volk des Landes » zu sehen, das z. B. Josia zum König
machte (2 Kön. 21, 24) und m. E. aus der weitgehend besitzenden judäisch-israeli-
tischen Bevölkerung bestand, die im Quartier des Millo in Jerusalem wohnte (Galling-
Festschrift 1970, S. 241 ff.) Die exilierten Jerusalemer spricht Deuterojesaja
vornehmlich an; er nennt sie «Israel» und «Jakob», weil sie auch das Nordreich
repräsentierten. Fohrer sieht in Deuterojesaja selbst den Gottesknecht (S. 143 ff.).
Eine weiterführende Aufgabe wäre es, die Funktion des Kyros als Gottes Hirte und
« Messias », die Rolle des Gottesknechts und die « davidische » Bestimmung des
Gottesvolkes bzw. Jerusalems (Jes. 55, 1-5) in ihrer Relation zu untersuchen.

Auch Fohrers 4. Band ist leicht lesbar und regt zum tieferen Eindringen in
die Prophétie an.

Herbert Schmid.

Rolf Rendtorff, GESAMMELTE STUDIEN ZUM ALTEN TESTAMENT. Theolo¬
gische Bücherei 57, Chr. Kaiser Verlag München 1975, 311 Seiten, DM 29.—.

Der Sammelband enthält Aufsätze seit dem Jahre 1954, durch die sich fast
durchweg die Anlehnimg, aber auch Auseinandersetzung mit Gerhard von Rad als

roter Faden hindurchzieht. Ihm und seinem Werk gelten die drei letzten Beiträge :

« Gerhard von Rad » (1972), « Die alttestamentliche Uberlieferung als Grundthema
der Lebensarbeit Gerhard von Rads » (1973) und « Gerhard von Rads Beitrag zur
alttestamentlichen Wissenschaft » (unveröffentlicht 1973). Im « Vorwort » stellt
Rendtorff selbst die einst von ihm mitvertretene Hypothese von der altisraelitischen
Amphiktyonie in Frage und kündigt seine Kritik an der Scheidung litterarischer
Quellen im Pentateuch an. Es wäre unsachgemäß, auf Grund des heutigen —
allerdings sehr uneinheitlichen — Standes der alttestamentlichen Wissenschaft
länger zurückliegende Beiträge kritisieren zu wollen. Es sollen vielmehr einige
Feststellungen Rendtorffs hervorgehoben werden, die Beachtung verdienen, um
dann auf zwei unveröffentlichte Beiträge besonders einzugehen :

Rendtorff betont mit Recht dien Zusammenhang von Geschichte Israels,
Überlieferungsgeschichte und Theologie (S. 24) ; trotz aller Betonung des « Geschichtlichen

» übersieht er nicht die « Natur » (vgl. den Aufsatz : « Kult, Mythos und
Geschichte im alten Israel »). Er trennt in seiner zur Synthese neigenden
Betrachtungsweise nicht zwischen « Religionsgeschichte » und « Theologie » (vgl.
« Die Entstehung der israelitischen Religion als religionsgeschichtliches und
theologisches Problem » ; « Alttestamentliche Theologie und isTaelitisch-jüdische
Religionsgeschichte »).

Zwei der unveröffentlichten Vorträge — warum wurden sie nicht publiziert
— befassen sich mit dem Beginn bzw. dem sogenannten « Ende » der Geschichte
Israels. In dem Beitrag zur Diskussion über die Anfänge der israelitischen Religion
mit dem Titel « Mose als Religionsstifter » (1968) billigt zwar Rendtorff Mose diese
Rolle nicht zu, wendet sich aber gegen M. Noths These, daß die Tradition vom
unbekannten Mosegrab das einzig überlieferungsgeschichtlich-geschichtlich Ausmachbare

sei, und sieht Mose sowohl in der Uberlieferung vom Auszug als auch in der

43



vom Gottesberg und der Offenbarung des Jahwenamens historisch verankert ; das
Problem der Vätecreligion bezieht er ein. Zur Fortsetzung der Diskussion — später
in dieser Zeitschrift ausführlicher — möchte ich dazu äußern, daß m.E. die
Scheidung in eine Flucht- und Entlaßgruppe, in Sinai und Gottesberg usw. (vgl.
BZAW 110) den komplexen Textbestand entwirren kann ; die Väterreligion dürfte
ursprünglich eine nomadische, personengebundene (antibaalistische) El-Religion
gewesen sein (vgl. Gen 49, 25), die dann heilige Stätten in Beschlag nahm (vgl. Gen
33, 20). Diese Religion, vielleicht schon durch Mose auf Jahwe bezogen, stand noch
lange in einer gewissen Konkurrenz zur « offiziellen » Religion des Jahwe vom
Sinai (vgl. Jos 24), dessen heiliger Berg nach David nicht mehr in der midiani-
tischen Wüste lag, sondern Jerusalem war (vgl. Ps 68, 8.17). Vor allem dort fand
eine Rezeption der lokalen El-Religion statt, aber auch der El-Religion der Väter
(vgl. Gen 14, 18ff.), was natürlich religionssoziologische Folgen hatte. Andeutungsweise

sei noch vermerkt, daß der « Religionsstifter » oder besser : Gesandte und
Prophet Muhammad auf den abrahamitischen El Allah zurückgriff, alle anderen
Gottheiten jedoch verwarf.

In dem Vortrag « Das Ende der Geschichte Israels » (1972) legt Renditorff
die Unhaltbarkeit der Sicht von christlichen Alttestamentlern dar, nach der die
Geschichte Israels schon im Jahre 5S7 vChr, oder dann 70 nChr (bzw. 135 nChr)
infolge der Ablehnung Jesu als des Messias ein «Ende» gefunden habe. Das
Judentum führt die Geschichte Israels weiter ; das Alte Testament hat eine
doppelte Fortsetzung im Judentum und im Christentum. Hinzufügen könnte man
noch, daß die Bezeichnung « Spätjudentum » für das Volk in der nachexilischen
Zeit sehr verräterisch ist ; sie impliziert eigentlich, daß es dieses Volk nach Christus

gar nicht mehr gibt, wenn man ihm nicht eine jahrtausendelange « Spätzeit »

zubilligt. Es liegt auf der Hand, daß diese Sicht den Realitäten nicht gerecht wird.
Es wäre gut, wenn sich Alttestamentler nicht nur mit der christlichen, sondern
auch jüdischen und muslimischen Wirkungsgeschichte des Alten Testaments
befaßten. Dies trüge zum Praxisbezug bei und förderte auch bei aller Wahrung des

Propriums des eigenen Glaubens den notwendigen « Dialog » zwischen den
Religionen, wobei Rendtorff vor allem an dem Gespräch mit dem lebendigen Judentum
gelegen ist.

Herbert Schmid.

V. Huonder, ISRAEL SOHN GOTTES. Orbis Biblicus et Orientalis 6. Universdtäts-
verlag Freiburg Schweiz — Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1975. 231 S.

Der Vf. bemerkt im Vorwort zu seiner Arbeit, mit der er 1973 an der Universität

Freiburg/Schweiz doktorierte, es sei nicht seine Absicht, « sich eingehender mit
der Frage auseinanderzusetzen, in welchem Maß die christliche Theologie dem
jüdisch-alttestamentlichen Gehalt der Gottessohnschaft nicht gerecht werde»
(S. 15). Vom christlichen Verständnis der Gotteskindschaft des Menschen als
christliches Privileg ausgehend, hält er jedenfalls Kritik am christlichen
Gottessohnschaftsbegriff für voll berechtigt und bezieht sich dabei auf den Artikel von
M. Dienemann, Gotteskindschaft (Jüd. Lexikon II, 1928, Sparte 1233-1235), der sagt :

Damit dieses Bewusstsein der Gotteskindschaft als ein besonderer Vorzug,
als Charakteristikum gerade des Christentums erscheine, wird von den christlichen

Darstellern das Judentum als eine Religion gezeichnet, in der eine
solche Innigkeit des Glaubens und der Beziehung von Mensch und Gott
zueinander nicht bekannt sei, in der Gott nur als der strafende und zürnende
Rächer allen Unirechts gelte...

44



Dieser christlichen Darstellungsweise stehen nach Dienemann « die deutlichen
Stimmen der altjüdischen Frömmigkeit » entgegen, das heisst das Traditionsschrifttum

des Judentums.

Ausgehend von einschlägigen Sachgruppen der biblischen Literatur :

I. Der Erstgeborene Sohn (Ex. 4:22-23 - Jes. 63:8 - Hos. 11:1),

II. Gottessohnschaft im Vollzug (Dt. 14:1),

III. Söhne oder Nicht-Söhne (Dt. 32:5),

IV. Söhne und Töchter (Dt. 32:19 ; Jes. 43:6),
V. Sohnschaft in der Krise (Dt. 32:20; Jes. 1:2,4; 30:1,9; Jer. 3:14,19,22;

4:22), und
VI. Sohnschaft im Zukunftsbild (Jes. 45:11; Jer. 31:20; Hos. 2:1), unterzieht der
Vf. jeweils jede angeführte biblische Textstelle einer Untersuchung, zitiert dann
die einschlägigen älteren rabbinischen Quellen, dazu aber auch — und darin liegt
der Hauptwert seiner Abhandlung — mittelalterliche Autoren, darunter solche,
deren Kommentare den landläufigen rabbinischen Bibelausgaben nicht beigedruckt
sind, wie R. Eli'ezer aus Beaugency (Ende des 12. Jahrhunderts), R. Jesa'ja ha-Rison
von Trani (ungefähr 1180-1250) und R. Joseph b. Joseph Nahmias (Mitte des
14. Jahrhunderts).

Für die mittelalterlichen Kommentatoren kommt noch hinzu, dass sie oft in
Auseinandersetzungen mit christlichen Glaubenslehren verwickelt sind, wobei natürlich

die Frage der Gottessohnschaft Jesu eine ganz besondere Bedeutung besitzt.
Wiewohl dieser Punkt nicht unmittelbar zu dem vom Vf. angesprochenen Problemkreis

gehört, kann er dann doch nicht umhin, sich im « Ausblick » (S. 183ff.) auch
damit zu befassen, weil ja dieses Element in dar jüdischen so gut wie in der
christlichen Apologetik positiv oder negativ lregreiflicherweise einen sehr wichtigen
Platz einnimmt.

K. H.

H. Vorländer, MEIN GOTT. Die Vorstellungen vom persönlichen Gott im Alten
Orient und im Alten Testament. Verlag Butzon u. Bercker, Kevelar — Neu-
kirchner Verlag, Neukirchen/Vluyn 1975. XV u. 364 S., 108 DM.

Die bedeutende Erlanger Dissertation (1970/71) geht entsprechend dem Untertitel

der Vorstellung vom persönlichen Gott in Mesopotamien, Kleinasien, Arabien,
Syrien-Palästina und dann im Alten Testament nach. Zusammenfassend sagt V. im
Hinblick auf den Alten Orient u. a. :

Jeder Mensch, auch der König, hat eine (oder mehrere) persönliche Gott-
heit(en). Beim König sind die Übergänge zwischen persönlichen Göttern und
Staatsgöttern allerdings fliessend...

Die Ursachen für die Abwesenheit des persönlichen Gottes liegen in der
Sünde des Menschen... (S. 166f.).

Im Hinblick auf das A.T. ist beachtenswert, daß im Gegensatz zu Albrecht Alts
These von dem « Gott der Väter » der « Vätergott » keinen eigenen Typus, sondern
eine Erscheinungsform das « persönlichen Gottes » darstellte (S. 203ff.) und Jahwe
der persönliche Gott Davids (und seiner Dynastie) war (S. 231ff.). Der Jerusalemer
Tempel war sowohl Privatheiligtum als auch Staatsheiligtum. Es ist hier nicht
möglich, alle Beobachtungen und Ergebnisse V. s. zu referieren, wie z.B. die
Feststellung, daß die Vorstellung von dem persönlichen Gott auf das Verhältnis Jahwes

45



zu Israel übertragen wurde. Der Vf. geht im wesentlichen religionsphänomenolo-
gisch vor, schliesst jedoch die religionsgeschichtliche Betrachtungsweise nicht aus.
Zur allfälligen Weiterführung der Diskussion sei bemerkt, daß m.E. die Väterreligion
sozusaglen im zweiten Stadium eine persönliche El-Religion war. Hagar nannte
z.B. die an einen Strauch oder einen Brunnen gebundene Gottheit Lachaj Rai,
den « Gott meines Schauens (Gen 16, 13f.), d.h. den persönlichen El, der mich den
Wasserbrunnen schauen ließ (vgl. Geb 21, 19). Das Lokalnumen wurde als

persönliche Hinwendung Eis verstanden. Vor David war Jahwe der persönliche
Gott Moses und Josuas, wenn freilich auch die Mose- und Josuaüberlieferungen
geschichtlich nicht so leicht greifbar sind. V. stellt m.E. mit Recht fest, dass die
persönliche Verehrung Jahwes in den oberen Schichten weiter verbreitet (war) als

bei der niederen Bevölkerung » (S. 244). Die niedere Bevölkerung spielte nach der
Deportation der Oberschichten durch die Babylonier im Lande eine größere Rolle und
berief sich auf Abraham (z.B. Ez 33, 24). War die ethnische und religiöse Erzväter-
tradition durch den staatlichen Jerusalemer Jahwekult zurückgedrängt Sollte sie

aufgegeben werden (Jos 24), bis es schliesslich nach früheren Integrationen zur
deuteronomistischen Verbindung der Landverheissung an die Väter mit der Jahwe-
Thora des Mose kam V.'s Arbeit verdient angesichts der um sich greifenden
Hypothesen-Dämmerung in der alttestamentlichen Wissenschaft gründliche
Beachtung.

Herbert Schmid.

G. Delling, WORT UND VERKÜNDIGUNG IM NEUEN TESTAMENT. Stutt¬
garter Bibelstudien Nr. 58. Verlag Kath. Bibelwerk Stuttgart 1971. 166 S.

Wer einen zuverlässigen Uberblick über die Belegstellen für die Erfüllung der
alttestamentlichen Verheissungen im Neuen Testament einerseits, für die
grundlegende Bedeutung des Alten Testaments für das Neue anderseits, sucht, der greife
zu diesem Buch von D. Er findet hier gründliche und der heutigen Forschung
angemessene Antwort.

Die urchristliche Deutung des Christusgeschehens gründet sich auf alttesta-
mentliche Texte, so wird im ersten der 8 Kapitel ausgeführt. Und das alttestament-
liche Wort Gottes ist Wirklichkeit in Christus.

Die auffällige Tatsache, dass im N. T. nicht allein bei den judenchristlichen
Lesern, sondern auch bei den heidenchristlichen die Kenntnis und das Verstehen des
A. T, vorausgesetzt wird, lässt vermuten, dass in den heddenchristlichen Gemeinden
eine eingehende Lehrtätigkeit über alttestamentliches Denken und Verstehen
stattgefunden hat.

Im 3. Kap. wird der Geltungsanspruch des Wortes Jesu dargelegt. War zu
einem Problem ein Jesuswort gegeben, so erübrigte sich jede weitere Debatte. Beim
Weitergeben seiner Worte steht rein sachliche Treue im Vordergrund ; daß etwa
Gemeindeinteressen und Gemeindepolemiken maßgebend gewesen sein könnten,
wird vom Verfasser abgelehnt.

In der Interpretation des Jesusgeschehens ist von der Urohiistenheit eine
großartige theologische Leistung vollzogen worden. Das wird am deutlichsten da,
wo vorpaulinische und vorsynoptische Fragmente nachweisbar sind. Daraus ergibt
sich, daß die « Verkündigung des Anfangs » bleibende Bedeutung behalten hat.

Neben der Verkündigung, und in strenger Abhängigkeit von ihr, steht die
Lehre ; sie wird interpretiert als Aussage von den « Wegen » im Sinn von Ver-
haltuingsweisen.

46



Es folgt ein Kapitel über Gottes Wort und Gottes Handeln : Sein Wort ist
in sich selber ereignishaft. In diesem Zusammenhang kommt die Rede auf den
Glauben, der im letzten Kap. die Definition findet : Glaube ist die « Einbezogenheit
des Menschen in das in Christus gegebene Heil ». So ist denn Gotbes Heilshandeln
« dem Glauben voll und ganz voraus. »

Die Fülle der Perspektiven und die stetige Berufung auf Belegstellen kann
in einer knappen Wiedergabe nicht zur Geltung kommen. Es sei aber mit
Nachdruck empfohlen, die Mühe nicht zu scheuen, das Buch zu lesen. Mag es auch
vielfach eine Wiederholung von früher erworbenem Wissen bringen, so bietet doch
eine so sorgfältig erarbeitete Wiederholung reichen Gewinn.

M. Sp.

F. Hesse, ABSCHIED VON DER HEILSGESCHICHTE. Theologische Studien 108.
Theologischer Verlag Zürich 1971. 67 S.

Der Verfasser spricht deutlich aus, daß für ihn Israels Geschichte die
Geschichte der Taten Jahwes, — und zwar der hedlvollen Taten Jahwes, ist. Er
spricht von der « besonderen Erwählung Israels ». Wer ausspricht : « Gottes Volk »,
sagt so viel wie « Gottes-Ereignisse geschahen an Israel ». Dabei darf aber nicht
unausgesprochen bleiben, daß Jahwe selbst das Subjekt alles Geschehens ist. Er
ist frei, und « wo Gott etwas setzt, da ist es etwas Neues, nicht Voraussehbares oder
gar Vorausberechenbares. » Um der Souveränität Gottes willen darf nicht so
geredet werden, als ob es je eine Geschichte des Heils als Kontinuum gäbe. Gewiss :

Heilsgeschehen ist für den Verfasser eine kontinuierliche Folge von rettendem
Handeln Gottes Aber « Die Taten Gottes sprengen — prinzipiell — das Kontinuum

». Und allein der Glaubende sieht alles als von Gott gefügt. Das Novum
der Gottestat ist nur dem Glauben zugänglich.

Das gilt auch von der Botschaft des Neuen Testaments : die Heilsbedeutung des
Kreuzes und das die Jünger mit Gewißheit füllende Faktum, daß der Gekreuzigte
lebt, steht ausserhalb der Geschichtskontinuität. Das Gottesreich wird nie
« erlebbar » wie das Reich dieser Welt. Es ist ja « der verborgene Gott, der letztlich
der Herr und Lenker alles Geschehens bleibt ». Die Geschichte ist das « Kampffeld
des Willenswiderstreits zwischen Gott und dem Menschen ». Und « Heil » ist
bedingungslos von Gott gewährte Gabe. Darum sind Heilstaten « nicht dem Ge
schichtsforscher, auch nicht dem Religionswissenschaftler, sondern nur dem
Glaubenden einsichtig. »

Der Leser folgt den Ausführungen in ihrer penetranten Gründlichkeit zunächst
fast ohne Widerspruch. Es meldet sich aber allmählich ob des doktrinären
Geschichtsbegriffes ein Widerspruch an. Das Mißbehagen, mit dem — wie uns
gemeldet wird, — die Schrift von mancher Seite entgegengenommen worden ist,
dünkt uns nicht unbegründet.

M. Sp.

Anne de Moor, IM WEINGARTEN. Friedrich Reinhardt Verlag, Basel 1975.
159 Seiten.

Ein Pfarrhausidyll. Die Verfasserin gibt sich zwar redlich Mühe, nicht in
Schwarz-Weiss-Malerei zu machen, aber man wird den Eindruck nicht los, dass
sie von einer nicht mehr existenten oder überhaupt nie dagewesenen Welt berichtet.
Vielleicht ist das Büchlein deshalb doch nicht ganz so « harmlos », wie man es auf
den ersten Eindruck hin einstufen möchte. Für anspruchsvolle Leser scheint es mir
denkbar ungeeignet.

47



C. Thoma (Hersg.), JUDENTUM UND KIRCHE : VOLK GOTTES. Theologische
Berichte 3, Benziger Verlag Zürich 1974, 208 S. 29.50 DM.

Es ist eine gute Sache, daß im Rahmen einer theologischen Untersuchimg der
— leider oft verdrängte — Problemkreis des Verhältnisses zwischen Kirche und
Judentum in einer sachbezogenen Weise zur Sprache kommt. Es wird richtig
festgestellt : « Die Annahme der christlichen Botschaft konfrontiert sie (die Kirche)
notwendigerweise mit den Gegebenheiten dies Judentums » (S. 138).

Die Frage ist nur, wie dies geschieht. Etwa in dem Sinn, wie es die französische

Zeitung « La Croix » in einer Frage aufwirft : « Haben die Christen einen den
Juden vorbehaltenen Titel an sich gerissen » (S. 24). Die oft versteckt hinter
solchen Äußerungen steckende Meinung zielt auf eine Enterbung des Judentums
ab, die zum fruchtbaren — und furchtbaren — Nährboden des Antisemitismus aller
Schattierungen geworden ist. Oder erfolgt die Begegnung mit dem Judentum in der
Wieise, daß man in der Kirche sich dessen immer mehr bewußt wird, daß man mit
dem Evangelium auf jüdischen Fundamenten steht und geht

Wie ein roter Faden zieht sich das Ja auf diese Frage durch alle Artikel dieses
Buches. Dies bedeutet einmal, daß an der Erwählung des jüdischen Volkes
festgehalten (S. 27) und darum jede Art von Verwerfung ausgeschlossen wird. Dies
hat aber auch zur Folge, daß der Charakter der Einheit des ganzen GottesVolkes
(S. 69) durchgehalten wird — ein tröstlicher Hinweis auf die Heilung der
Zerrissenheit innerhalb der Christenheit. Werden deshalb nur so geringe, von
Mißverständnissen umlauerte Schritte aufeinander zu gemacht, weil und solange
das Ausmaß und die Reichweite dieser ersten Spaltung im Volkes Gottes, dieses
Urschisrnas zwischen Israel und der Kirche nicht zur Kenntnis genommen und
überdacht werden Und müßte in diesem Zusammenhang die Existenz des
jüdischen Volkes nicht als Einladung und Mahnung für einen für die Glaubwürdigkeit
des Zeugnisses unaufgebbaren Non-conformismus uns deutlich werden, nämlich im
Leben und Wirken in und für die Welt nicht unter die Botmäßigkeit der
verschiedenartigen Mächte und Gewalten dieser Welt zu geraten (S. 34).

In einem solchen knappen Hinweis können die vielfachen Anregungen, die
dieses Buch vermittelt, nicht erschöpfend wiedergegeben werden. Man möchte
aber hier Mut machen, selbst zu dieser wichtigen Lektüre zu greifen, um dadurch
für den Dienst der Kirche und in der Kirche entscheidende Impulse zu erfahren.

Rudolf Pfisterer.

Chaim Potok, DIE ERWÄHLTEN. R. Wunderlich-Verlag, Tübingen 1975. Aus dem
Amerikanischen übersetzt von Harry Maôr, 283 Seiten.

In Romanform schildert Chaim Potok hier sehr eindrücklich die Welt des
Chassidismus, aus der er selber herkommt. Erzählt wird die Geschichte einer
schwierigen Freundschaft zweier junger Juden, von denen der eine vom
amerikanisch-jüdischen Liberalismus herkommt, der andere aber zutiefst geprägt ist von
seinem Vater, einem chassidischen Rebben, als dessen Nachfolger er bestimmt ist
und den er doch aus innersten Gründen nicht zu werden vermag. Das Buch
hat mich sehr beeindruckt und tagelang nicht mehr losgelassen. Was für einem
erstaunlichen Reichtum der Gedanken, was für einer Tiefe des Leidens begegnet
einem da Das Romanhafte tritt völlig zurück, es ist wirklich nur äusserster Rahmen :

geschildert wird hier, schlicht und ohne jegliches Pathos, jüdisches Denken, Leben
und Leiden.

L.S.

48


	Rezensionen

