Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Keine Differenz zwischen Suendern und Bedraengten? : Reflexionen
zur Anthropologie und Soteriologie in den synoptischen Evangelien

Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KEINE DIFFERENZ
ZWISCHEN SUENDERN UND BEDRAENGTEN !

Reflexionen zur Anthropologie und Soferiologie
in den synoptischen Evangelien

von Ulrich Hedinger, Ziirich

So wenig in den vorjohanneischen Evangelien eine abgerundete
Christologie anzutreffen ist, so wenig auch eine einheitliche Anthro-
pologie, Hamartologie und Soteriologie. Der vorliegende Aufsatz
reflektiert das Verhiltnis Jesu zu den Siindern und zu den Bedringten.
Seine Grundfrage lautet : Besteht in den Synoptikern oder in einzelnen
Schichten derselben eine Differenz zwischen Siindern und Bedringten,
derart, dass sie die Qualifizierung der letzteren als Siinder ausschliesst ?
Die Beantwortung dieser Frage ist in dogmatisch-theologischer und in
politischer Hinsicht von Relevanz. Das Problem taucht in der Theologie
nur auf exegetisch- historischer Ebene auf und versinkt zumeist rasch
wieder, weil die Frage kaum gestellt wird, bzw. im vorneherein im Sinne
der Identitit von Siindern und Bedringten beantwortet ist. Auch die
Exegese der Synoptiker steht unter dem Primat der Anthropologie und
Hamartologie von Romer 3: Alle Menschen sind unterschiedslos
Stinder!. An dieser Zentralaussage paulinisch-lutherischer Anthropo-
logie hilt selbst die Theologie Jiirgen Moltmanns fest, welche die
Hoffnung fiir die Armen und Bedrdngten durchaus nicht in den
mythischen Bereich jenseits von Klassengeschichte und Klassenge-
sellschaft verlegen will. Zwar hat Moltmanns Satz, dass mit dem Tod
des Gottessohnes die Unterschiede zwischen « Besitzenden und Besitz-
losen », « Freien und Unfreien » unterwandert und gesprengt werden 2,
eine Spitze, die sich gegen die Religiositit und Moralitit der Besitzen-
den richtet. Im Zusammenhang mit dem von ihm iibernommenen
paulinischen Bekenntnis « Alle sind unterschiedslos Siinder » * vermag
sich Moltmanns Satz jedoch nicht von derjenigen religiésen Tradition
zu losen, welche den Gegensatz zwischen Bedringern und Bedringten
hamartologisch einklammert, bzw. auch die Bedringten als Siinder
qualifiziert.

L] L] -]

I. Jesus hat sich sowohl mit der Not und Bedréngnis sozial unter-
driickter, religits diskriminierter und moralisch entmiindigter Menschen
befasst als auch mit der Siinde, die er konkret als Unbarmherzigkeit,

12



Hartherzigkeit, Neid, Herrschsucht, Uebertretung des Dekalogs und
mangelnde Solidaritit mit den Armen verstand®. Stinde beruht auf
Schuld 5, sie trifft in ihren Auswirkungen Schuldige und Unschuldige
zugleich. Zwischen den Bereichen von Not einerseits und von Siinde
und Schuld andererseits erstreckt sich sozusagen eine mittlere Zone,
in welcher Jesus mit den « Siindern » umgeht, eine Zone, welche
sowohl durch die Koordinate « Not» als auch durch die Koordinate
« Schuld » bestimmt wird. Jesus hat sich mit den outcasts solidarisiert
und sich gegen teils pharisdische, teils vulgir- traditionalistische
Gesetzlichkeit gewandt, welche Ungliick und Bedringnis von der
Grosse der Siinde ableitet . Indessen wird Jesu Solidarisierung mit den
Bedringten durch die Rede von einem « radikalen » Siindenverstindnis
abgefangen. Alle menschliche Existenz ist in der theologischen Tradi-
tion durch Siinde und Schuld qualifiziert. Die Universalitit dieser
Bestimmung verfliichtigt die Siinde in den Bereich mythischer Abstrak-
tion von der Geschichte, widerspricht dem (fiir Jesus und die Synoptiker
konzedierten) konkreten Charakter der Siinde. Die angebliche
Radikalitit dieses Stindenverstindnisses kann sich nur noch in thesi,
nicht mehr in re, von gnostischer Verhiingnistheorie abgrenzen. Fiir
die «radikale » Siindenauffassung verweist H. Braun auf die « pri-
miren Spriiche » mit dem Urteil « boses Geschlecht » (genea poneera
kai moichalis) . Er versteht sie als Beweis und als Betonung des
« grundsitzlichen Boseseins des Menschen » durch Jesus, bzw. die
Jesustradition 8. Dabei ldsst er ausser acht, dass die Adressaten dieses
Urteils diejenigen sind, die von Jesus Zeichen fordern. Zwar nimmt
Braun andere Linien und Tendenzen in der Anthropologie der Jesus-
tradition wahr?. Er bezeichnet sie jedoch als die «Inkonsequenz »
(statt Infragestellung) des sog. radikalen Siindenverstindnisses; dadurch
biisst letzteres seinen Primat iiber die Anthropologie nicht ein. Blind
ist Braun und mit ihm der consensus communis theologorum fiir die
Spiritualitit von Anthropologie und Soteriologie, welche der redak-
tionelle Text von Matthdus 9,36 artikuliert. Blind ist er fiir das hier
bezeugte Erbarmen Jesu mit der Menge der Abgequilten und Er-
schopften. Im Bann des Bediirfnisses, eine einheitliche, alle mensch-
liche Existenz in sich fassende Anthropologie zu konstruieren, stiilpt
sich die Kategorie « grundsitzliches Bosesein » auch iiber die abge-
quilten Menschen. Mannigfaltigkeit und Relevanz des Umganges Jesu
mit den Menschen werden verstimmelt, wenn die Verlorenen, Abge-
quilten und Kleinen !, diese hirtelosen Schafen zu vergleichenden
Menschen, plotzlich in den Reihen des «bdsen und abtriinnigen
Geschlechtes » auftauchen. In der Geschichte der protestantischen
Dogmatik ist meist die Leugnung oder Bagatellisierung von Siinde und

13



Schuld bekdmpft worden !'. Ueber der Verlorenheit, die Schuld oder
mangelndes Schuldbewusstsein heisst, wurde die Verlorenheit ver-
gessen, die Not heisst, vielfach auch Schuldkomplex, dem keine reale
Schuld entspricht. Der « arme Lazarus » wurde zum stimulans karita-
tiver Frommigkeit ; die einheitlich gemachte, unter den Primat der
Hamartologie gestellte Anthropologie wurde durch ihn nicht erschiittert.
Dabei wiese er genau auf diejenige menschliche Existenz hin, die so
von Not geprigt wird, dass die Rede von der Schuld aller Menschen
nicht nur zum unbarmherzigen, sondern auch zum unrealistischen
Gerede wird. Zum Bereich der Verlorenheit jenseits des Bereiches der
Schuld gehéren die sozial und geistig- religios Armen, die um der
ihnen verheissenen Zukunft willen in der Jesustradition beide selig
gepriesen werden !°. Der Heilandsruf an die Miihseligen und Belade-
nen ® sollte die Fixierung auf menschliche Schuld lésen koénnen ;
jedenfalls zeigt er auf den Bereich, der nur durch Not und nicht auch
durch vorwerfbare Schuld regiert wird.

Dass der Heilandsruf zugleich auch an Siinder ergeht, auch Siinde und
Schuld in die Miihseligkeit und Last einschliesst, ist damit nicht bestritten.
Seine Adressaten sind sowohl im Bereich der Not als auch im oben erwihnten
Zwischenbereich von Not und Schuld anzutreffen ; auf den letzteren konzen-
trieren sich die drei lukanischen Gleichnisse vom Verlorenen 1*, inbesondere
das Gleichnis vom Verlorenen Sohn 18,

II. Ein Grund fiir die auch die Bedridngten umfassende Herrschaft
der Kategorie « Siinde » liegt im Terminus « Siinder » (hamartooloi),
bzw. in der Zweideutigkeit dieses Terminus in den Schichten der
synoptischen Evangelien. Nach dem Q genannten Ueberlieferungsstrang
ist Jesus der Freund der «Zollner und Siinder » !, Wiederholt trifft
Jesus der Vorwurf, mit den « Zsllnern und Siindern » zu essen 7. Dieser
Vorwurf wird mit den beiden Logien abgewehrt : « Nicht die Starken
bediirfen des Arztes, sondern die Kranken » '®; «Ich bin nicht ge-
kommen, Gerechte zu berufen, sondern Siinder » 1. Die « Annahme »,
Charakteristikum der Mahlgemeinschaft Jesu mit den Zoéllnern und
Siindern 2°, schliesst tendenziell die Siindenvergebung ein. Letztere
ist freilich nicht einfach forensische Annullierung des Geschehenen,
sondern Heilung, ein Prozess, welcher die verschiedenen Wurzeln des
Siinderseins und Ausgestossenseins iiberwindet. Die Mahlgemeinschaft
ist freilich auch nicht an Siindenbewusstsein und Siindenbekenntnis der
Zollner und Siinder gebunden. Fiir die synoptische Anthropologie,
die der sozialen und geistigen Situation der Zollner und Siinder ent-
spricht, kénnen Siinde und Not, Verstoss gegen Gottes Gebot und
Ausgestossensein von der herrschenden Religiositdt, nicht rigoros

14



getrennt werden. Die dem Kreis der Zéllner und Siinder entsprechende
Anthropologie — die keineswegs die fiir alle Menschen giiltige sein
kann — impliziert zwar eine wunscharfe Unterscheidung zwischen
Siinde und Not, berechtigt aber nicht zur Unterordnung der Anthro-
pologie unter den Primat von Siinde und Schuld, wie das weitgehend
im (westlichen) Katholizismus und Protestantismus geschah. Der
Umgang Jesu mit Menschen, der Annahme von Siindern ist, zugleich
der Heilung von Kranken verglichen wird und in der Mahlgemeinschaft
mit den Ausgestossenen kulminiert, iiberholt die Frage nach der meta-
physischen, ethischen oder psychologischen Willensfreiheit der einzel-
nen Menschen — eine Frage, die von der unter dem Primat von Siinde
und Schuld stehenden Anthropologie in der einen oder anderen
Variante streng bejaht wird 2.

Die Situation der « Zéllner und Siinder » ldsst sich unter den
Gesichtspunkten (a) der Schuld und (b) der Bedriingnis einer gesonder-
ten Betrachtung unterziehen. Unter dem Gesichtspunkt (a) sind die
« Zollner und Siinder » Siinder, die der Vergebung und Heilung be-
diirfen. Sie haben sich der Beachtung des Dekalogs entschlagen, dessen
zweite Tafel mit den sozialen Forderungen iibertreten, deren Erfiillung
Jesus wichtig war ?2. Thr Leben bewegt sich fern von der pharisdischen
Halacha (Gesetz), die durchaus nicht bloss kasuistisch- ritualistische
Spezialforderungen enthélt, sondern noch etwas vom Geist des
Dekalogs und der Ethik der Schriftpropheten atmet®. Es wire ein-
seitig, die Halacha einfach als « verknocherte Moral » abzutun®,
kniipft sie doch mit dem Gedanken von der Heiligung des tiglichen
Lebens mindestens auch an prophetische Ueberlieferungen an .
« Stinder und Zéllner » bedriicken und bedringen in sozialer Hinsicht
ihre Mitmenschen : die Zoéllner erscheinen nach der Zeit Jesu auf einer
Liste, welche die als rduberisch geltenden Berufe notierte . Sie zeigt
die von legalisierter Klein- und Mittelkriminalitit gepriigten Gewerbe
und Titigkeiten auf, welche zu einer agrarischen, unter Fremdbe-
setzung lebenden Gesellschaft passen. Die negative Rede von « Zdllnern
und Siindern » ist also nicht schon per se Ausfluss moralistisch « phari-
sdischer » Selbstgerechtigkeit ; in ihr kann sich durchaus auch der
Protest derer artikulieren, die von den Vertretern oder Trigern der
Klein- und Mittelkriminalitit betrogen werden *. Berufs- und Lebens-
vollzug der Zollner und Siinder unterscheidet sich von demjenigen der
Gerechten oder Gesunden, die sich als Individuen an den Geboten
orientieren %, Zwischen der Beachtung der auf Solidaritit hin orien-
tierten Gebote und der Gesetzlichkeit der religiés herrschenden Kreise
muss scharf unterschieden werden ; sonst entsteht die Gefahr, die
Zollner idealisierend nur als «der Gesetzlichkeit widerstrebende

15



Schicht » zu verstehen, sie mit den Bedringten schlechthin zu iden-
tifizieren und ihre Ferne vom gottlichen Gebot ausser Acht zu
lassen #. Gegeniiber der reformatorischen Siinden- und Gnadenlehre
ist zu betonen, dass der Begriff des « Gerechten », der Gegenbegrift
zu den « Zollnern und Siindern », nicht a priori ein ironischer Begriff
ist. Den Zollnern und Siindern als Uebertretern der Gebote kontrastie-
ren die Gerechten als « wirklich Gerechte » ». Die jesuanische Ver-
heissung des Reiches Gottes ldsst freilich die Pervertierung des Be-
griffes « Gerechter » zu einem statisch-individualistischen nicht zu.
Gerecht ist nicht der, der abseits von der Gesellschaft gut ist, sondern
der, der nach umfassender Gerechtigkeit hungert und diirstet ',

Die « Siinder und Zollner » sind auch unter dem Gesichtspunkt
(b) ihrer Bedringnis zu verstehen. Dazu fithrt schon das Logion, das
sie mit Kranken vergleicht. In ihrem riuberischen, Gebote brechenden
Tun reflektiert sich auch die Siinde der herrschenden Moralitit und
Frommigkeit. Thr Lebensvollzug, ihre gesellschaftliche Stellung ist
nicht einfach durch ihre Schuld zu charakterisieren. Sie sind eine Art
« Mittelklasse » und zugleich, im religios- moralischen Sinn, outcasts.
Sie werden von der Moralitit der religiés herrschenden Kreise diskri-
miniert — und zugleich von diesen indirekt gebraucht. Die religits
herrschenden Kreise haben sich, die Fraktion der Sadduzier offen-
sichtlicher als die Fraktion der Pharisder, mit den rémischen Okkupan-
ten arrangiert ; die wirtschaftliche und soziale Funktion der « Zollner
und Siinder » stiitzt dieses arrangement. Im Verkehr mit den moralisch
und religiés herrschenden Kreisen und dariiber hinaus sehen sich die
Stinder und Zéllner immer wieder « Gerechten » gegeniiber, deren
Tun und Sein keinerlei Hunger und Durst nach umfassender Gerechtig-
keit bezeugt, sondern sich als Auszeichnung gegeniiber den « iibri-
gen » ® versteht. Thre Gebotserfiilllung pervertiert so zur Selbstge-
rechtigkeit, welche die «{ibrigen» wvon Gerechtigkeit und Heil
ausschliesst. Im Zuge dieser Perversion entfremden sich die von ihnen
respektierten Gebote von ihrem prophetischen Ursprung, vermehren
und verflechten sie sich zu Netzen kasuistischer Vorschriften, schliess-
lich setzen sie das gottliche Gebot der Solidaritit ausser Kraft 3, Dabei
werden sie denen, die sie befolgen und beachten, entweder zu einem
harten Joch® oder zum Alibi bequemen Wohllebens *. Ihre Hirte
wirkt sich auch bei denen aus, die sie nicht befolgen ; deren #dussere
und innere Distanz zu den (zu Potenzen der Heteronomie, bzw.
Gesetzlichkeit pervertierten) Geboten schligt ihnen zur Diskriminie-
rung aus, ihnen wird der Name « Siinder » zugeschoben. Dem
moralischen und teilweise auch schon sozialen Druck * der « Gerech-
ten » gegeniiber sind die Zollner und Siinder bedringte Kreatur.

16



Jesus ironisiert den ihnen iibergestiilpten Schandnamen « Siinder ».
Angesichts des Moralismus der « Gerechten », der sie zu outcasts
macht, vollends aber angesichts der Gemeinschaft Jesu mit ihnen sind
die Zollner und Siinder nur noch « Siinder », deren Siinde (nur noch)
in ihrer Distanz zur Gesetzlichkeit besteht. Sie sind Jesu Freunde *".

J. Haas bezeichnet als Grund der Freundschaft zwischen Jesus und
den Zollnern deren « Empfinglichkeit fiir seine Heilsverkiindigung »,
« da sie sich selber als Siinder fiihlten » 3. Solche Ableitung der
Bereitschaft fiir Jesu Verkiindigung von Siindenbewusstsein und
Siindengefiihl ist Kennzeichen einer unter dem Primat der Hamartologie
stehenden Anthropologie. Sie iibersieht, dass die Siinder und Zollner
einfach auch von ihrer Bedringnis und Not her fiir Jesu messianische
Verkiindigung empfinglich waren, bzw. durch seine der Gesetzlichkeit
radikal absagende Gemeinschaft empfinglich gemacht wurden. Zwar
konnte sich die pietistisch gepriigte Ansicht von J. Haas und anderer
auf Jesu Gleichnis vom Pharisder und Zollner berufen®. Sie verabso-
lutiert jedoch die Erzidhlung dieses Gleichnisses, lisst sie zu einer
allgemein giiltigen Anthropologie (fiir Zollner und Siinder) gerinnen.
Sie iibersieht die messianische, Siindengefithl und Siinde tiberragende
Tat Jesu, welche den Vorwurf der « Gerechten » provoziert: dass
Jesus mit den Zollnern und Siindern ist und isst .

L] & L

III. Der Umgang Jesu mit denen, die zugleich (vor dem gottlichen
Gebot) Siinder und (vor der herrschenden Moralitit) « Siinder » sind,
darf sein Verhiltnis zu Gruppen, Klassen, Einzelnen nicht zuriicktreten
lassen, die alternativ von Schuld oder Not bestimmt sind. Der Kreis der
Siinder und « Siinder » ist von dem unter Abschnitt (I) notierten Kreis
der im spezifischen Sinn Bedriingten, nidmlich der Abgequilten, der
« Kleinen », der sozial und religios- geistig Armen wohl zu unterschei-
den. Dem Bedringten im spezifischen Sinn des Wortes steht nicht der
Gerechte gegeniiber #!, vielmehr die Verfithrer der «Kleinen », bzw.
die (sozial oder geistig) Reichen, welche die Armen ihrer Armut
tiberlassen *2. Zwar konnte die Kategorie « religiose Armut » den Kreis
der Zollner und Siinder treffend charakterisieren. Wihrend aber deren
Ferne vom gottlichen Gebot auch unter dem Aspekt der Schuld
bedacht werden kann, entfillt die Schuld fiir die von Jesus, bzw. der
matthdischen Tradition selig gepriesenen geistig Armen. Offen lassen
miissen wir die Frage, wie nah die geistig Armen denen zu riicken
wiren, die nach Gerechtigkeit hungern, wie nah oder fern denen,
die « Gnade bei Gott und Menschen » finden *.

17



Sowohl die sozial als auch die religids- geistig Armen sind Bedringte, an
die Jesus die Verheissung der Zukunft richtet und an die er seine Gegenwart
bindet. Tendenziell bestand in der Geschichte des Christentums die Gefahr,
Jesu Solidarisierung mit den religits- geistig Armen gegen seine Solidarisierung
mit den sozial Armen auszuspielen. Der umgekehrten Gefahr erliegt K. Kautskys
von der Theologie wenig beachtetes Werk « Der Ursprung des Christentums ».
Der Autor meint in der Verschiedenheit des Begriffes der Armen in der
Seligpreisung der lukanischen Feldrede und in der matthiischen Bergpredigt 4
einen Prozess der Spiritualisierung der sozial- 6konomischen Armut erkennen
zu miissen ; eine Spiritualisierung, die ihn zur Verurteilung der matthdischen
Bergpredigt als «revisionistisch » fithrt 5. Der Vorwurf iibersiecht den
geschichtlich, soziologisch und theologisch komplexen Sachverhalt, dass zur
Zeit Jesu die religios Armen nicht mit den sozial Armen koinzidierten 48, Beide
waren Diskriminierte, Bedringte. Die Feindschaft, die Jesus erfuhr, richtete
sich sowohl gegen seine Solidarisierung mit den einen als auch gegen diejenige
mit den andern. Seine Gemeinschaft mit den religits (aber nicht sozial) Armen,
mit den Zollnern, war wohl ein Grund dafiir, dass Jesus doch nicht den un-
bedingten Riickhalt bei den zelotisch inspirierten Schichten, den « Proletariern
Jerusalems » und den « Banden Galildas » besass, den Kautsky aus den — gegen
ihre eigene revisionistische Tendenz interpretierten — Evangelientexten
herausliest *7. Keineswegs aber berechtigt Jesu Gemeinschaft mit den religits
Armen zu einer Eliminierung des lukanischen Wehe gegen die Reichen. Wo
eine solche stattfand, wurde auch die Seligpreisung der religits- geistig Armen
‘pervertiert : an die Stelle der messianischen, die religids- geistigen Unter-
schiede iiberholenden Zukunft trat die moralistische Empfehlung der gegen-
wiirtigen Tugend Demut, welche den Reichen letztlich zur Bestitigung ihres
Reichseins diente *8. Fiir die sozial Armen und Gedriickten fiihrte die
Empfehlung der Demut zur Glorifizierung ihres Status. Im Zuge der Purifi-
zierung Jesu vom politischen Messianismus konnte schliesslich das Theologische
Wérterbuch die Matth 5,5 selig gepriesenen Sanftmiitigen verstehen «als
solche, die auf Grund ihrer gedriickten Lage nicht ihren eigenen Willen,
sondern Gottes grossen und gnidigen Willen anerkennen » 4°. Die hier propa-
gierte Identifizierung der gedriickten Lage mit dem « gniidigen Willen Gottes »
verdringt das Bewusstsein von Bedringnis und Unrecht und ldsst an seine
Stelle ein inflatorisches Bewusstsein von Siinde treten. Die Verkiindigung des
gnidigen Willens Gottes, bzw. der Vergebung der Schulden wird eskamotiert,
wenn sie an die Stelle der Solidarisierung Jesu mit den Bedriickten und an die
Stelle seines Wehes gegen die tritt, welche die Bedringnisse herauffiihren.
Wo die Bedringnis der Armen unter die Siinde geriickt wird, da wird Jesu
Lieben zur Vergebung verkiirzt, des Grundzuges der sich mit den Armen
solidarisierenden Auflehnung beraubt und — unglaubhaft.

Dass bei den « Zéllnern und Siindern » Bedringnis und Schuld
einander nahe riicken, berechtigt nicht zur Leugnung der Differenz
zwischen Bedringnis und Schuld, zwischen Bedriangten und Siindern.

Zum Schluss muss kurz nach dem Verhiltnis Jesu zu denen gefragt
werden, die weder als Bedriingte im spezifischen Sinn des Wortes
noch als Bedringte und Siinder zugleich bestimmt werden kénnen,
sondern sich als Siinder qualifizieren. Sie konstituieren den Kreis, der
Hunger, Hoffnungslosigkeit, Gefangenschaft, Elend verursacht oder

18



aufgrund schuldhafter Ignoranz duldet. Die synoptischen Traditionen
geben hier keinerlei Anlass, das Verhiltnis Jesu zu diesem Kreis wie
zum Kreis der Siinder und « Siinder » als Vergebung aufzufassen.
Gericht und Ausschluss von der messianischen Zukunft Gottes drohen
denen, welche sich der Hungernden, Fremden, Kranken und Ge-
fangenen nicht angenommen haben ®. Ebenso droht dem hartherzigen
Knecht das Gericht, welcher die ihm von Gott erwiesene Barmherzig-
keit (Vergebung) seinem verschuldeten Bruder nicht erweisen oder
bezeugen wollte *!. Die erwihnten Ueberlieferungen bilden zusammen
mit anderen eine Sperre gegen eine « all-verséhnlerische » Soteriologie,
welche die Vergebung allen Menschen zuspricht, ohne die Verbindung
der Vergebung mit der Entmachtung der Unrechttiter zu wahren.
Dass aber Vergebung aus dem Kreis der spezifischen Schuld und Siinde
ausgeschlossen wire, dem widerspriche schon die vom Strang Q
iberlieferte Bitte um Vergebung der Schulden im Unservater. Schliess-
lich weist auch die im lukanischen Sondergut (auftauchende in gewich-
tigen Handschriften allerdings fehlende) Bitte des Gekreuzigten :
« Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun » % darauf
hin, dass es keine Hollenzone menschlicher Schuld gibt, an der die
Vergebung abprallen miisste. Der im Unterschied zu sechs der sieben
makkabéischen Mirtyrer  ohne Drohung gegen die Feinde sterbende
Jesus richtet sich gegen den Zwang zur Reziprozitit menschlichen
Verhaltens. Indessen muss und darf die jesuanische Vergebungsbitte
fiir seine Mérder dem Kolorit und der Gestalt nach von der Vergebung
unterschieden bleiben, welche Jesus im Zuge der Gemeinschaft und
Freundschaft den Zollnern und Siindern zusprach 3. Die Vergebungs-
bitte fiir seine Morder kann und soll Jesu Protest gegen die Diskrimi-
nierung von Siindern, « Stindern » und Bedriingten nicht wirkungslos
machen, wie er integral mit dem Vergebungszuspruch an die « Zsllner
und Siinder » verbunden ist. Ebensowenig kann Jesu Vergebungszu-
spruch alle Bedringten zunichst zu Siindern machen ; dadurch wiirde
sein Protest gegen ihre Situation und gegen ihre Bedriinger verblassen und
schliesslich zum Lobpreis des den Bedridngten und Demiitigen gerade
in ihrer Situation offenbaren « grossen und gnidigen Willen Gottes » %
umgeleugnet werden.

19



NOTAE

! Der katholische Theologe J. Haas konzediert, dass Jesus nicht lehrhaft iiber die
Siinde gesprochen, sondern sich mit der «konkreten Siinde» auseinandergesetzt
hat. Im Sinne der entkonkretisierenden, entgeschichtlichenden Mythisierung der
Siinde meint er dann doch, Jesus habe die « allgemeine Verbreitung der Siinde
vorausgesetzt » (Die Stellung Jesu zu Siinde und Siinder nach den vier Evange-
lien, 1953, S. 34). Die Auffassung vom « grundsiitzlichen Bosesein des Menschen »
ist nach H. Braun in den poneeros- Stellen der synoptischen Evangelien begriindet,
withrend die Terminologien mit den Stimmen hamart’, opheileema, paraptooma
das grundsiitzliche Siindersein « kaum » betonen (Spitjiidisch- héretischer und
friihchristlicher Radikalismus II, 2) 1969, S. 117f). Im Zuge seiner Interpretation
des synoptischen Befundes nimmt sich die Bemerkung, die Jesustradition kionne
die Siinde auch « unradikal » fassen, als Zugestindnis aus (s.aaO, S. 212, n. 3).

2 Der gekreuzigte Gott, 1972, S. 181.
* ebd.

* Hamartia wird in den Synoptikern als Einzelsiinde verstanden. Jesus und die
Urgemeinde «sahen den Menschen in der Wirklichkeit der Siinden, die ganz
bestimmte Einzelsiinden waren » (W. Grundmann, ThW I, 308). Solange freilich
noc};1 von «dem » Menschen gesprochen wird, ist die Siinde nicht konkret ver-
standen.

5Zu recht betont J. Haas den unaufléslichen Zusammenhang zwischen Siinde und
Schuld in den Evangelien (aaO, S. 102f).

¢s. Luk 13, 1f. Der sich hier ausdriickende religiése Pragmatismus mit antigali-
ldischer Spitze ist nicht einfach auf das Konto pharisiischer Frommigkeit zu
verbuchen. Jesu Verhalten ist seinerseits nicht auf den Nenner eines abstrakten
Antipharisdismus zu bringen (vgl. dazu U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus, ThZ,
1969, S. 40ff). Zur Zeit Jesu waren die Nichtpharisier, der ’Am- Ha-Ares, noch
nicht identisch mit dem « religits und sozial gedriickten kleinen Mann », an den
sich die messianische Botschaft Jesu vorziiglich wandte (s. R. Meyer, Der’Am-Ha-
Ares, Judaica 3, 1947, S. 194).

T Mt 12, 39/ Luk 11, 29 ; Mt 16 4.

8220, S. 121, n. 3.

®Etwa Stellen, die vom « guten Menschen » sprechen ; ebd.
10Zu den Mikroi vgl. Mk 9, 42b par.

11 Typisch der Satz von Julius Miiller : Die Schuld ist viel grosser und reicht weiter
als das Schuldbewusstsein des Menschen (Die christliche Lehre von der Siinde I,
1844, S. 241).

121k 6, 20 u. Mt 538.
13 Mt 11, 28f.

4 Ll 15, 1,

16 Lk 15, 11-24.

16 Mt 11, 19; Lk 16, 34. Gerade im Ueberlieferungsstrang Q werden die Zollner
und Siinder auch negativ qualifiziert : als diejenigen, die sich nur unter den
Bedingungen bequemer Reziprozitit aufs Lieben einlassen (Mt 5, 46 u. Lk6, 32 ;
hier ist allerdings nur der Ausdruck « Siinder », dort nur der Ausdruck « Zsllner »
anzutreffen). Die Frage ist nicht leicht zu entscheiden, ob sich in dieser Quali-
fizierung pharisiisch gepriigte Frommigkeit artikuliert oder eine theologisch zu
beachtende Abwehr irretlex antinomistischer Tendenzen vollzieht. Im matthiischen
Sondergut begegnet die rigorose Zensurierung des sich verfehlenden und
halsstarrigen Bruders als « Heiden und Zollner » (Mt 18, 17).

17 Mk 2, 16 par.

20



18 Mk 2, 17b par; in Lk ist der Begriff « Starker » ersetzt durch « Gesunder ».

19 Mk 2, 17c par. K. Kautsky betrachtet es als Verfilschung der Solidarisierung Jesu
mit den der « Gesetzlichkeit widerstrebenden Schichten », dass in Lk 5, 32 noch
der Begriff (Berufung) «zur Busse» eingefiigt wurde. Dass Jesus die Siinder
zur Busse beruft, das wire ihm von den Herrschenden nicht veriibelt worden
(s. Der Ursprung des Christentums, 1910/1968, S. 385) ; vgl. unten.

20 Vgl. die Einleitung zu den lukanischen Gleichnissen vom Verlorenen, Lk 15,2.

*1]. Haas bestimmt die Willensfreiheit als entscheidende Grosse der Anthropologie
und Hamartologie ; dabei ordnet er mit Thomas die Mdoglichkeit des Menschen,
das Bése zu wollen, dem bloss zulassenden Willen Gottes unter (aaO, S. 40 u.
75, n. 4). Auch fiir Calvins Hamartologie spielt die psychologische Willensfreiheit
eine zentrale Rolle ; wie seine Rezeption des Bernhardinischen Begriffes « abso-
lutum velle » zeigt (s. Instititutio von 1559, Ausgabe P. Barth und W. Niesel,
1928ff ; Buch II, 3,5).

*2Vgl. Mk 10, 19f par.

2% Sonst konnte der Zollner sein Bekenntnis schon gar nicht im Spiegel der phari-
sdischen Forderung gewinnen ; s. H. Braun, aaQ, S. 117, n. 4.

21 So tendenziell J. Haas, aaO, S. 88.
*5s. R. Meyer, aaQ, S. 182.

6 Kodifiziert wurde die Liste erst um 150 n. Chr. ; sie nennt die Transportgewerbe,
Hirten, Krimer, Veranstalter von Taubenwettfliigen ; Hausierer und Gerber (als
Berufe, die mit Frauen in Berithrung kommen); vor allem Steuerheber und
Zollner (s. J. Jeremias, Zollner und Siinder, ZNW 1930, S. 295ff).

*7 Vielleicht hat die negative Qualifizierung der Zollner und Siinder in Q, bzw.
im matthiischen Sondergut ihre Wurzel hier (s. N. 13).

*s. Mk 10, 20 par.
29 So in der Tendenz K. Kautsky, ebd (N. 16).

80 Der Begriff « wirklich Gerechter » deckt bei Braun nur die cinzelnen Punkte
seines Verhaltens (S. 34, n. 3; idhnlich schon ThW I, 335).

81 g, Mt 5,6. Hunger und Durst nach Gerechtigkeit als Kennzeichen des Gerechten
oder Guten wird von Bonhoeffers Bestimmung des Gutseins nicht beriicksichtigt.
Bonhoeffer anerkennt das Gutsein des Menschen nur in Hinsicht auf das « Vor-
letzte » ; fiir diese Beschrinkung bezahlt er mit einer statisch- individualistischen
Auffassung des Guten (s. Ethik, 1949, S. 90). Restlose Zustimmung verdient sein
Protest gegen eine Christologie, die aus der Anthropologie zunichst immer
Hamarto%ogie macht, s. Widerstand und Ergebung, 1956, S. 231).

2s. Lk 18, 11f.

335, Mk 7, 13 u. Mt 15,3.
Mt 11, 30.

1 Mt 23, 23.

16 Vgl. N. 4.

47 Mt 11, 19.

38 J. Haas, aaO, S. 87.
05, N. 20.

Mk 2, 16 par; Lk 15.2.

I Nach Mt 10, 40-42 besteht sogar ein inniger Zusammenhang zwischen « Kleinen »,
« Gerechten » und « Propheten ».

125, Lk 16, 20f.

21



#3Vgl. Lk 2, 52. Der «Heilandsruf » (s. N. 10) geht die «religios Armen» in
beiderlei Gestalt an, sowohl die von aussen Bedriingten als auch die zugleich
Schuldigen und Bedréingten.

415, N. Qa,

45 Der Ursprung des Christentums, 1910/1968, S. 346.
6 Vgl. N. 4.

#7230, S. 385; vgl. S. 387.

# 5, 1Tim 6, 17ff.

¥ ThW VI, 649f. Im selben Atemzug spricht der Autor vom Gegensatz Jesu zum
« politischen Messianismus », von einem Gegensatz, der die antijiidische, spiri-
tualisierende Tradition des Christentums anzeigt.

50 Mt 25, 41ff.

51 Mt 18, 33ff.

52 Lk 23, 34.

53 2 Makk 7, 9ff.
5+5. N. 13.

555, N. 42

22



	Keine Differenz zwischen Suendern und Bedraengten? : Reflexionen zur Anthropologie und Soteriologie in den synoptischen Evangelien

