
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Keine Differenz zwischen Suendern und Bedraengten? : Reflexionen
zur Anthropologie und Soteriologie in den synoptischen Evangelien

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KEINE DIFFERENZ
ZWISCHEN SUENDERN UND BEDRAENGTEN \

Reflexionen zur Anthropologie und Soteriologie
in den synoptischen Evangelien

von Ulrich Hedinger, Zürich

So wenig in den vorjohanneischen Evangelien eine abgerundete
Christologie anzutreffen ist, so wenig auch eine einheitliche
Anthropologie, Hamartologie und Soteriologie. Der vorliegende Aufsatz
reflektiert das Verhältnis Jesu zu den Sündern und zu den Bedrängten.
Seine Grundfrage lautet : Besteht in den Synoptikern oder in einzelnen
Schichten derselben eine Differenz zwischen Sündern und Bedrängten,
derart, dass sie die Qualifizierung der letzteren als Sünder ausschliesst
Die Beantwortung dieser Frage ist in dogmatisch-theologischer und in
politischer Hinsicht von Relevanz. Das Problem taucht in der Theologie
nur auf exegetisch- historischer Ebene auf und versinkt zumeist rasch
wieder, weil die Frage kaum gestellt wird, bzw. im vorneherein im Sinne
der Identität von Sündern und Bedrängten beantwortet ist. Auch die
Exegese der Synoptiker steht unter dem Primat der Anthropologie und
Hamartologie von Römer 3 : Alle Menschen sind unterschiedslos
Sünder h An dieser Zentralaussage paulinisch-lutherischer Anthropologie

hält selbst die Theologie Jürgen Moltmanns fest, welche die
Hoffnung für die Armen und Bedrängten durchaus nicht in den
mythischen Bereich jenseits von Klassengeschichte und Klassengesellschaft

verlegen will. Zwar hat Moltmanns Satz, dass mit dem Tod
des Gottessohnes die Unterschiede zwischen « Besitzenden und Besitzlosen

», « Freien und Unfreien » unterwandert und gesprengt werden2,
eine Spitze, die sich gegen die Religiosität und Moralität der Besitzenden

richtet. Im Zusammenhang mit dem von ihm übernommenen
paulinischen Bekenntnis « Alle sind unterschiedslos Sünder » 3

vermag
sich Moltmanns Satz jedoch nicht von derjenigen religiösen Tradition
zu lösen, welche den Gegensatz zwischen Bedrängern und Bedrängten
hamartologisch einklammert, bzw. auch die Bedrängten als Sünder
qualifiziert.

o o a

I. Jesus hat sich sowohl mit der Not und Bedrängnis sozial
unterdrückter, religiös diskriminierter und moralisch entmündigter Menschen
befasst als auch mit der Sünde, die er konkret als Unbarmherzigkeit,

12



Hartherzigkeit, Neid, Herrschsucht, Uebertretung des Dekalogs und
mangelnde Solidarität mit den Armen verstand'1. Sünde beruht auf
Schuld 5, sie trifft in ihren Auswirkungen Schuldige und Unschuldige
zugleich. Zwischen den Bereichen von Not einerseits und von Sünde
und Schuld andererseits erstreckt sich sozusagen eine mittlere Zone,
in welcher Jesus mit den « Sündern » umgeht, eine Zone, welche
sowohl durch die Koordinate « Not » als auch durch die Koordinate
« Schuld » bestimmt wird. Jesus hat sich mit den outcasts solidarisiert
und sich gegen teils pharisäische, teils vulgär- traditionalistische
Gesetzlichkeit gewandt, welche Unglück und Bedrängnis von der
Grösse der Sünde ableitet1'. Indessen wird Jesu Solidarisierung mit den
Bedrängten durch die Rede von einem « radikalen » Sündenverständnis
abgefangen. Alle menschliche Existenz ist in der theologischen Tradition

durch Sünde und Schuld qualifiziert. Die Universalität dieser

Bestimmung verflüchtigt die Sünde in den Bereich mythischer Abstraktion

von der Geschichte, widerspricht dem (für Jesus und die Synoptiker
konzedierten) konkreten Charakter der Sünde. Die angebliche
Radikalität dieses Sündenverständnisses kann sich nur noch in thesi,
nicht mehr in re, von gnostischer Verhängnistheorie abgrenzen. Für
die « radikale » Sündenauffassung verweist H. Braun auf die «

primären Sprüche » mit dem Urteil « böses Geschlecht » (genea poneera
kai moichalis) Er versteht sie als Beweis und als Betonung des

« grundsätzlichen Böseseins des Menschen » durch Jesus, bzw. die
Jesustradition 8. Dabei lässt er ausser acht, dass die Adressaten dieses
Urteils diejenigen sind, die von Jesus Zeichen fordern. Zwar nimmt
Braun andere Linien und Tendenzen in der Anthropologie der
Jesustradition wahr!). Er bezeichnet sie jedoch als die « Inkonsequenz »

(statt Infragestellung) des sog. radikalen Sündenverständnisses; dadurch
biisst letzteres seinen Primat über die Anthropologie nicht ein. Blind
ist Braun und mit ihm der consensus communis theologorum für die
Spiritualität von Anthropologie und Soteriologie, welche der
redaktionelle Text von Matthäus 9,36 artikuliert. Blind ist er für das hier
bezeugte Erbarmen Jesu mit der Menge der Abgequälten und
Erschöpften. Im Bann des Bedürfnisses, eine einheitliche, alle menschliche

Existenz in sich fassende Anthropologie zu konstruieren, stülpt
sich die Kategorie « grundsätzliches Bösesein » auch über die
abgequälten Menschen. Mannigfaltigkeit und Relevanz des Umganges Jesu
mit den Menschen werden verstümmelt, wenn die Verlorenen,
Abgequälten und Kleinen diese hirtelosen Schafen zu vergleichenden
Menschen, plötzlich in den Reihen des « bösen und abtrünnigen
Geschlechtes » auftauchen. In der Geschichte der protestantischen
Dogmatik ist meist die Leugnung oder Bagatellisierung von Sünde und

13



Schuld bekämpft worden n. Ueber der Verlorenheit, die Schuld oder
mangelndes Schuldbewusstsein heisst, wurde die Verlorenheit
vergessen, die Not heisst, vielfach auch Schuldkomplex, dem keine reale
Schuld entspricht. Der « arme Lazarus » wurde zum Stimulans karitativer

Frömmigkeit ; die einheitlich gemachte, unter den Primat der
Hamartologie gestellte Anthropologie wurde durch ihn nicht erschüttert.
Dabei wiese er genau auf diejenige menschliche Existenz hin, die so

von Not geprägt wird, dass die Rede von der Schuld aller Menschen
nicht nur zum unbarmherzigen, sondern auch zum unrealistischen
Gerede wird. Zum Bereich der Verlorenheit jenseits des Bereiches der
Schuld gehören die sozial und geistig- religiös Armen, die um der
ihnen verheissenen Zukunft willen in der Jesustradition beide selig
gepriesen werden 12. Der Heilandsruf an die Mühseligen und Belade-
nen13 sollte die Fixierung auf menschliche Schuld lösen können ;

jedenfalls zeigt er auf den Bereich, der nur durch Not und nicht auch
durch vorwerfbare Schuld regiert wird.

Dass der Heilandsruf zugleich auch an Sünder ergeht, auch Sünde und
Schuld in die Mühseligkeit und Last einschliesst, ist damit nicht bestritten.
Seine Adressaten sind sowohl im Bereich der Not als auch im oben erwähnten
Zwischenbereich von Not und Schuld anzutreffen ; auf den letzteren konzentrieren

sich die drei lukanischen Gleichnisse vom Verlorenen14, inbesondere
das Gleichnis vom Verlorenen Sohn16.

II. Ein Grund für die auch die Bedrängten umfassende Herrschaft
der Kategorie « Sünde » liegt im Terminus « Sünder » (hamartooloi),
bzw. in der Zweideutigkeit dieses Terminus in den Schichten der
synoptischen Evangelien. Nach dem Q genannten Ueberlieferungsstrang
ist Jesus der Freund der « Zöllner und Sünder » 10. Wiederholt trifft
Jesus der Vorwurf, mit den « Zöllnern und Sündern » zu essen17. Dieser
Vorwurf wird mit den beiden Logien abgewehrt : « Nicht die Starken
bedürfen des Arztes, sondern die Kranken » 18

; « Ich bin nicht
gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Sünder » 1!). Die « Annahme »,
Charakteristikum der Mahlgemeinschaft Jesu mit den Zöllnern und
Sündern20, schliesst tendenziell die Sündenvergebung ein. Letztere
ist freilich nicht einfach forensische Annullierung des Geschehenen,
sondern Heilung, ein Prozess, welcher die verschiedenen Wurzeln des
Sünderseins und Ausgestossenseins überwindet. Die Mahlgemeinschaft
ist freilich auch nicht an Sündenbewusstsein und Sündenbekenntnis der
Zöllner und Sünder gebunden. Für die synoptische Anthropologie,
die der sozialen und geistigen Situation der Zöllner und Sünder
entspricht, können Sünde und Not, Verstoss gegen Gottes Gebot und
Ausgestossensein von der herrschenden Religiosität, nicht rigoros

14



getrennt werden. Die dem Kreis der Zöllner und Sünder entsprechende
Anthropologie — die keineswegs die für alle Menschen gültige sein
kann — impliziert zwar eine unscharfe Unterscheidung zwischen
Sünde und Not, berechtigt aber nicht zur Unterordnung der Anthropologie

unter den Primat von Sünde und Schuld, wie das weitgehend
im (westlichen) Katholizismus und Protestantismus geschah. Der
Umgang Jesu mit Menschen, der Annahme von Sündern ist, zugleich
der Heilung von Kranken verglichen wird und in der Mahlgemeinschaft
mit den Ausgestossenen kulminiert, überholt die Frage nach der
metaphysischen, ethischen oder psychologischen Willensfreiheit der einzelnen

Menschen — eine Frage, die von der unter dem Primat von Sünde
und Schuld stehenden Anthropologie in der einen oder anderen
Variante streng bejaht wird21.

Die Situation der « Zöllner und Sünder » lässt sich unter den

Gesichtspunkten (a) der Schuld und (b) der Bedrängnis einer gesonderten

Betrachtung unterziehen. Unter dem Gesichtspunkt (a) sind die
« Zöllner und Sünder » Sünder, die der Vergebung und Heilung
bedürfen. Sie haben sich der Beachtung des Dekalogs entschlagen, dessen

zweite Tafel mit den sozialen Forderungen übertreten, deren Erfüllung
Jesus wichtig war 22. Ihr Leben bewegt sich fern von der pharisäischen
Plalacha (Gesetz), die durchaus nicht bloss kasuistisch- ritualistische
Spezialforderungen enthält, sondern noch etwas vom Geist des

Dekalogs und der Ethik der Schriftpropheten atmet23. Es wäre
einseitig, die Halacha einfach als « verknöcherte Moral » abzutun24,
knüpft sie doch mit dem Gedanken von der Heiligung des täglichen
Lebens mindestens auch an prophetische Ueberlieferungen an25.

« Sünder und Zöllner » bedrücken und bedrängen in sozialer Hinsicht
ihre Mitmenschen : die Zöllner erscheinen nach der Zeit Jesu auf einer
Liste, welche die als räuberisch geltenden Berufe notierte x. Sie zeigt
die von legalisierter Klein- und Mittelkriminalität geprägten Gewerbe
und Tätigkeiten auf, welche zu einer agrarischen, unter Fremdbesetzung

lebenden Gesellschaft passen. Die negative Bede von « Zöllnern
und Sündern » ist also nicht schon per se Ausfluss moralistisch «

pharisäischer » Selbstgerechtigkeit ; in ihr kann sich durchaus auch der
Protest derer artikulieren, die von den Vertretern oder Trägern der
Klein- und Mittelkriminalität betrogen werden27. Berufs- und Lebensvollzug

der Zöllner und Sünder unterscheidet sich von demjenigen der
Gerechten oder Gesunden, die sich als Individuen an den Geboten
orientieren28. Zwischen der Beachtung der auf Solidarität hin
orientierten Gebote und der Gesetzlichkeit der religiös herrschenden Kreise
muss scharf unterschieden werden ; sonst entsteht die Gefahr, die
Zöllner idealisierend nur als « der Gesetzlichkeit widerstrebende

15



Schicht » zu verstehen, sie mit den Bedrängten schlechthin zu
identifizieren und ihre Ferne vom göttlichen Gebot ausser Acht zu
lassen2!). Gegenüber der reformatorischen Sünden- und Gnadenlehre
ist zu betonen, dass der Begriff des « Gerechten », der Gegenbegriff
zu den « Zöllnern und Sündern », nicht a priori ein ironischer Begriff
ist. Den Zöllnern und Sündern als Uebertretern der Gebote kontrastieren

die Gerechten als « wirklich Gerechte » 8n. Die jesuanische Ver-
heissung des Reiches Gottes lässt freilich die Pervertierung des

Begriffes « Gerechter » zu einem statisch-individualistischen nicht zu.
Gerecht ist nicht der, der abseits von der Gesellschaft gut ist, sondern
der, der nach umfassender Gerechtigkeit hungert und dürstet81.

Die « Sünder und Zöllner » sind auch unter dem Gesichtspunkt
(b) ihrer Bedrängnis zu verstehen. Dazu führt schon das Logion, das

sie mit Kranken vergleicht. In ihrem räuberischen, Gebote brechenden
Tun reflektiert sich auch die Sünde der herrschenden Moralität und
Frömmigkeit. Ihr Lebensvollzug, ihre gesellschaftliche Stellung ist
nicht einfach durch ihre Schuld zu charakterisieren. Sie sind eine Art
« Mittelklasse » und zugleich, im religiös- moralischen Sinn, outcasts.
Sie werden von der Moralität der religiös herrschenden Kreise
diskriminiert — und zugleich von diesen indirekt gebraucht. Die religiös
herrschenden Kreise haben sich, die Fraktion der Sadduzäer
offensichtlicher als die Fraktion der Pharisäer, mit den römischen Okkupanten

arrangiert ; die wirtschaftliche und soziale Funktion der « Zöllner
und Sünder » stützt dieses arrangement. Im Verkehr mit den moralisch
und religiös herrschenden Kreisen und darüber hinaus sehen sich die
Sünder und Zöllner immer wieder « Gerechten » gegenüber, deren
Tun und Sein keinerlei Hunger und Durst nach umfassender Gerechtigkeit

bezeugt, sondern sich als Auszeichnung gegenüber den « übrigen

»82 versteht. Ihre Gebotserfüllung pervertiert so zur
Selbstgerechtigkeit, welche die « übrigen » von Gerechtigkeit und Heil
ausschliesst. Im Zuge dieser Perversion entfremden sich die von ihnen
respektierten Gebote von ihrem prophetischen Ursprung, vermehren
und verflechten sie sich zu Netzen kasuistischer Vorschriften, schliesslich

setzen sie das göttliche Gebot der Solidarität ausser Kraft83. Dabei
werden sie denen, die sie befolgen und beachten, entweder zu einem
harten Joch84 oder zum Alibi bequemen Wohllebens8a. Ihre Härte
wirkt sich auch bei denen aus, die sie nicht befolgen ; deren äussere
und innere Distanz zu den (zu Potenzen der Heteronomie, bzw.
Gesetzlichkeit pervertierten) Geboten schlägt ihnen zur Diskriminierung

aus, ihnen wird der Name « Sünder » zugeschoben. Dem
moralischen und teilweise auch schon sozialen Druck 86 der « Gerechten

» gegenüber sind die Zöllner und Sünder bedrängte Kreatur.

16



Jesus ironisiert den ihnen übergestülpten Schandnamen « Sünder ».

Angesichts des Moralismus der « Gerechten », der sie zu outcasts
macht, vollends aber angesichts der Gemeinschaft Jesu mit ihnen sind
die Zöllner und Sünder nur noch « Sünder », deren Sünde (nur noch)
in ihrer Distanz zur Gesetzlichkeit besteht. Sie sind Jesu Freunde37.

J. Haas bezeichnet als Grund der Freundschaft zwischen Jesus und
den Zöllnern deren « Empfänglichkeit für seine HeilsVerkündigung »,
« da sie sich selber als Sünder fühlten »38. Solche Ableitung der
Bereitschaft für Jesu Verkündigung von Sündenbewusstsein und
Sündengefühl ist Kennzeichen einer unter dem Primat der Hamartologie
stehenden Anthropologie. Sie übersieht, dass die Sünder und Zöllner
einfach auch von ihrer Bedrängnis und Not her für Jesu messianische

Verkündigung empfänglich waren, bzw. durch seine der Gesetzlichkeit
radikal absagende Gemeinschaft empfänglich gemacht wurden. Zwar
könnte sich die pietistisch geprägte Ansicht von J. Haas und anderer
auf Jesu Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner berufen 30. Sie verabsolutiert

jedoch die Erzählung dieses Gleichnisses, lässt sie zu einer
allgemein gültigen Anthropologie (für Zöllner und Sünder) gerinnen.
Sie übersieht die messianische, Sündengefühl und Sünde überragende
Tat Jesu, welche den Vorwurf der « Gerechten » provoziert : dass

Jesus mit den Zöllnern und Sündern ist und isst40.

« » o

III. Der Umgang Jesu mit denen, die zugleich (vor dem göttlichen
Gebot) Sünder und (vor der herrschenden Moralität) « Sünder » sind,
darf sein Verhältnis zu Gruppen, Klassen, Einzelnen nicht zurücktreten
lassen, die alternativ von Schuld oder Not bestimmt sind. Der Kreis der
Sünder und « Sünder » ist von dem unter Abschnitt (I) notierten Kreis
der im spezifischen Sinn Bedrängten, nämlich der Abgequälten, der
« Kleinen », der sozial und religiös- geistig Armen wohl zu unterscheiden.

Dem Bedrängten im spezifischen Sinn des Wortes steht nicht der
Gerechte gegenüber41, vielmehr die Verführer der «Kleinen», bzw.
die (sozial oder geistig) Reichen, welche die Armen ihrer Armut
überlassen 42. Zwar könnte die Kategorie « religiöse Armut » den Kreis
der Zöllner und Sünder treffend charakterisieren. Während aber deren
Ferne vom göttlichen Gebot auch unter dem Aspekt der Schuld
bedacht werden kann, entfällt die Schuld für die von Jesus, bzw. der
matthäischen Tradition selig gepriesenen geistig Armen. Offen lassen
müssen wir die Frage, wie nah die geistig Armen denen zu rücken
wären, die nach Gerechtigkeit hungern, wie nah oder fern denen,
die « Gnade bei Gott und Menschen » finden43.

17



Sowohl die sozial als auch die religiös- geistig Armen sind Bedrängte, an
die Jesus die Verheissung der Zukunft richtet und an die er seine Gegenwart
bindet. Tendenziell bestand in der Geschichte des Christentums die Gefahr,
Jesu Solidarisierung mit den religiös- geistig Armen gegen seine Solidarisierung
mit den sozial Armen auszuspielen. Der umgekehrten Gefahr erliegt K. Kautskys
von der Theologie wenig beachtetes Werk « Der Ursprung des Christentums ».
Der Autor meint in der Verschiedenheit des Begriffes der Armen in der
Seligpreisung der lukanischen Feldrede und in der matthäischen Bergpredigt44
einen Prozess der Spiritualisierung der sozial- ökonomischen Armut erkennen
zu müssen ; eine Spiritualisierung, die ihn zur Verurteilung der matthäischen
Bergpredigt als « revisionistisch » führt46. Der Vorwurf übersieht den
geschichtlich, soziologisch und theologisch komplexen Sachverhalt, dass zur
Zeit Jesu die religiös Armen nicht mit den sozial Armen koinzidierten 46. Beide
waren Diskriminierte, Bedrängte. Die Feindschaft, die Jesus erfuhr, richtete
sich sowohl gegen seine Solidarisierung mit den einen als auch gegen diejenige
mit den andern. Seine Gemeinschaft mit den religiös (aber nicht sozial) Armen,
mit den Zöllnern, war wohl ein Grund dafür, dass Jesus doch nicht den
unbedingten Rückhalt bei den zelotisch inspirierten Schichten, den « Proletariern
Jerusalems » und den « Banden Galiläas » besass, den Kautsky aus den — gegen
ihre eigene re|vdsiondstischie Tendenz interpretierten — Evangelientexten
herausliest 4T. Keineswegs aber berechtigt Jesu Gemeinschaft mit den religiös
Armen zu einer Eliminierang des lukanischen Wehe gegen die Reichen. Wo
eine solche stattfand, wurde auch die Seligpreisung der religiös- geistig Armen
pervertiert : an die Stelle der messianischen, die religiös- geistigen
Unterschiede überholenden Zukunft trat die moralistische Empfehlung der
gegenwärtigen Tugend Demut, welche den Reichen letztlich zur Bestätigung ihres
Reichseins diente48. Für die sozial Armen und Gedrückten führte die
Empfehlung der Demut zur Glorifizierung ihres Status. Im Zuge der Purifi-
zierung Jesu vom politischen Messianismus konnte schliesslich das Theologische
Wörterbuch die Matth 5,5 selig gepriesenen Sanftmütigen verstehen « als

solche, die auf Grund ihrer gedrückten Lage nicht ihren eigenen Willen,
sondern Gottes grossen und gnädigen Willen anerkennen » 40. Die hier propagierte

Identifizierung der gedrückten Lage mit dem « gnädigen Willen Gottes »

verdrängt das Bewusstsein von Bedrängnis und Unrecht und lässt an seine
Stelle ein inflatorisches Bewusstsein von Sünde treten. Die Verkündigung des

gnädigen Willens Gottes, bzw. der Vergebung der Schulden wird eskamotiert,
wenn sie an die Stelle der Solidarisierung Jesu mit den Bedrückten und an die
Stelle seines Wehes gegen die tritt, welche die Bedrängnisse heraufführen.
Wo die Bedrängnis der Armen unter die Sünde gerückt wird, da wird Jesu
Lieben zur Vergebung verkürzt, des Grundzuges der sich mit den Armen
solidarisierenden Auflehnung beraubt und — unglaubhaft.

Dass bei den « Zöllnern und Sündern » Bedrängnis und Schuld
einander nahe rücken, berechtigt nicht zur Leugnung der Differenz
zwischen Bedrängnis und Schuld, zwischen Bedrängten und Sündern.

Zum Schluss muss kurz nach dem Verhältnis Jesu zu denen gefragt
werden, die weder als Bedrängte im spezifischen Sinn des Wortes
noch als Bedrängte und Sünder zugleich bestimmt werden können,
sondern sich als Sünder qualifizieren. Sie konstituieren den Kreis, der
Hunger, Hoffnungslosigkeit, Gefangenschaft, Elend verursacht oder

18



aufgrund schuldhafter Ignoranz duldet. Die synoptischen Traditionen
geben hier keinerlei Anlass, das Verhältnis Jesu zu diesem Kreis wie
zum Kreis der Sünder und « Sünder » als Vergebung aufzufassen.
Gericht und Ausschluss von der messianischen Zukunft Gottes drohen
denen, welche sich der Hungernden, Fremden, Kranken und
Gefangenen nicht angenommen haben50. Ebenso droht dem hartherzigen
Knecht das Gericht, welcher die ihm von Gott erwiesene Barmherzigkeit

(Vergebung) seinem verschuldeten Bruder nicht erweisen oder
bezeugen wollte51. Die erwähnten Ueberlieferungen bilden zusammen
mit anderen eine Sperre gegen eine « all-versöhnlerische » Soteriologie,
welche die Vergebung allen Menschen zuspricht, ohne die Verbindung
der Vergebung mit der Entmachtung der Unrechttäter zu wahren.
Dass aber Vergebung aus dem Kreis der spezifischen Schuld und Sünde

ausgeschlossen wäre, dem widerspräche schon die vom Strang Q
überlieferte Bitte um Vergebung der Schulden im Unservater. Schliesslich

weist auch die im lukanischen Sondergut (auftauchende in gewichtigen

Handschriften allerdings fehlende) Bitte des Gekreuzigten :

« Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun » 52 darauf
hin, dass es keine Höllenzone menschlicher Schuld gibt, an der die
Vergebung abprallen müsste. Der im Unterschied zu sechs der sieben
makkabäischen Märtyrer53 ohne Drohung gegen die Feinde sterbende
Jesus richtet sich gegen den Zwang zur Reziprozität menschlichen
Verhaltens. Indessen muss und darf die jesuanische Vergebungsbitte
für seine Mörder dem Kolorit und der Gestalt nach von der Vergebung
unterschieden bleiben, welche Jesus im Zuge der Gemeinschaft und
Freundschaft den Zöllnern und Sündern zusprach:A. Die Vergebungsbitte

für seine Mörder kann und soll Jesu Protest gegen die Diskriminierung

von Sündern, « Sündern » und Bedrängten nicht wirkungslos
machen, wie er integral mit dem Vergebungszuspruch an die « Zöllner
und Sünder » verbunden ist. Ebensowenig kann Jesu Vergebungszuspruch

alle Bedrängten zunächst zu Sündern machen ; dadurch würde
sein Protest gegen ihre Situation und gegen ihre Bedränger verblassen und
schliesslich zum Lobpreis des den Bedrängten und Demütigen gerade
in ihrer Situation offenbaren « grossen und gnädigen Willen Gottes » 55

umgeleugnet werden.

19



NOTAE

1 Der katholische Theologe J. Haas konzediert, dass Jesus nicht lehrhaft über die
Sünde gesprochen, sondern sich mit der « konkreten Sünde » auseinandergesetzt
hat. Im Sinne der entkonkretisierenden, enitgeschichtlichenden Mythisierung der
Sünde meint er dann doch, Jesus habe die « allgemeine Verbreitung der Sünde
vorausgesetzt» (Die Stellung Jesu zu Sünde und Sünder nach den vier Evangelien,

1953, S. 34). Die Auffassung vom « grundsätzlichen Bösesein des Menschen »

ist nach H. Braun in den poneeros- Stellen der synoptischen Evangelien begründet,
während die Terminologien mit den Stämmen hamart', opheileema, paraptooma
das grundsätzliche Sündersein « kaum » betonen (Spätjüdisch- häretischer und
frühchristlicher Badikalismus II, 2) 1969, S. 117f). Im Zuge seiner Interpretation
des synoptischen Befundes nimmt sich die Bemerkung, die Jesustradition könne
die Sünde auch « unradikal » fassen, als Zugeständnis aus (s.aaO, S. 212, n. 3).

2 Der gekreuzigte Gott, 1972, S. 181.
3 ebd.
4 Hamartia wird in den Synoptikern als Einzelsünde verstanden. Jesus und die

Urgemeinde « sahen den Menschen in der Wirklichkeit der Sünden, die ganz
bestimmte Einzelsünden waren » (W. Grundmann, ThW I, 308). Solange freilich
noch von « dem » Menschen gesprochen wird, ist die Sünde nicht konkret
verstanden.

5 Zu recht betont J. Haas den unauflöslichen Zusammenhang zwischen Sünde und
Schuld in den Evangelien (aaO, S. 102f).

0 s. Luk 13, lf. Der sich hier ausdrückende religiöse Pragmatismus mit antigali-
läischer Spitze ist nicht einfach auf das Konto pharisäischer Frömmigkeit zu
verbuchen. Jesu Verhalten ist seinerseits nicht auf den Nenner eines abstrakten
Antipharisäismus zu bringen (vgl. dazu U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus, ThZ,
1969, S. 40ff). Zur Zeit Jesu waren die Nichtpharisäer, der 'Am- Hä-Ares, noch
nicht identisch mit dem « religiös und sozial gedrückten kleinen Mann », an den
sich die messianische Botschaft Jesu vorzüglich wandte (s. R. Meyer, Der'Am-Hâ-
Ares, Judaica 3, 1947, S. 194).

7 Mt 12, 39/ Luk 11, 29 ; Mt 16,4.
8 aaO, S. 121, n. 3.
9 Etwa Stellen, die vom « guten Menschen » sprechen ; ebd.

30 Zu den Mikroi vgl. Mk 9, 42b par.
11 Typisch der Satz von Julius Müller : Die Schuld ist viel grösser und reicht weiter

als das Schuldbewusstsein des Menschen (Die christliche Lehre von der Sünde I,
1844, S. 241).

12 Lk 6, 20 u. Mt 5,3.
13 Mt 11, 28f.
14 Lk 15, Iff.
35 Lk 15, 11-24.
10 Mt 11, 19 ; Lk 16, 34. Gerade im Ueberlieferungsstrang Q werden die Zöllner

und Sünder auch negativ qualifiziert : als diejenigen, die sich nur unter den
Bedingungen bequemer Reziprozität aufs Lieben einlassen (Mt 5, 46 u. Lk6, 32 ;
hier ist allerdings nur der Ausdruck « Sünder », dort nur der Ausdruck « Zöllner »
anzutreffen). Die Frage ist nicht leicht zu entscheiden, ob sich in dieser
Qualifizierung pharisäisch geprägte Frömmigkeit artikuliert oder eine theologisch zu
beachtende Abwehr irreflex antinomistischer Tendenzen vollzieht. Im matthäischen
Sondergut begegnet die rigorose Zensurierung des sich verfehlenden und
halsstarrigen Bruders als « Heiden und Zöllner » (Mt 18, 17).

17 Mk 2, 16 par.

20



18 Mk 2, 17b par ; in Lk ist der Begriff « Starker » ersetzt durch « Gesunder ».

1!' Mk 2, 17c par. K. Kautsky betrachtet es als Verfälschung der Solidarisierung Jesu
mit den der « Gesetzlichkeit widerstrebenden Schichten », dass in Lk 5, 32 noch
der Begriff (Berufung) «zur Busse» eingefügt wurde. Dass Jesus die Sünder
zur Busse beruft, das wäre ihm von den Herrschenden nicht verübelt worden
(s. Der Ursprung des Christentums, 1910/1968, S. 385) ; vgl. unten.

""Vgl. die Einleitung zu den lukanischen Gleichnissen vom Verlorenen, Lk 15,2.

21 J. Haas bestimmt die Willensfreiheit als entscheidende Grösse der Anthropologie
und Hamartologie ; dabei ordnet er mit Thomas die Möglichkeit des Menschen,
das Böse zu wollen, dem bloss zulassenden Willen Gottes unter (aaO, S. 40 u.
75, n. 4). Auch für Calvins Hamartologie spielt die psychologische Willensfreiheit
eine zentrale Rolle ; wie seine Rezeption des Bernbardinischen Begriffes « abso-
lutum volle » zeigt (s. Instititutio von 1559, Ausgabe P. Barth und W. Niesei,
1928ff ; Buch II, 3,5).

22 Vgl. Mk 10, 19f par.
23 Sonst könnte der Zöllner sein Bekenntnis schon gar nicht im Spiegel der

pharisäischen Forderung gewinnen ; s. IL Braun, aaO, S. 117, n. 4.
24 So tendenziell J. Haas, aaO, S. 88.
25 s. R. Meyer, aaO, S. 182.
20 Kodifiziert wurde die Liste erst um 150 n. Chr. ; sie nennt die Transportgewerbe,

Hirten, Krämer, Veranstalter von Taubenwettflügen ; Hausierer und Gerber (als
Berufe, die mit Frauen in Berührung kommen) ; vor allem Steuerheber und
Zöllner (s. J. Jeremias, Zöllner und Sünder, ZNW 1930, S. 295ff).

27 Vielleicht hat die negative Qualifizierung der Zöllner und Sünder in Q, bzw.
im matthäischen Sondergut ihre Wurzel hier (s. N. 13).

28 s. Mk 10, 20 par.
211 So in der Tendenz K. Kautsky, ebd (N. 16).
30 Der Begriff « wirklich Gerechter » deckt bei Braun nur die einzelnen Punkte

seines Verhaltens (S. 34, n. 3 ; ähnlich schon ThW I, 335).
31 s. Mt 5,6. Hunger und Durst nach Gerechtigkeit als Kennzeichen des Gerechten

oder Guten wird von Bonhoeffers Bestimmung des Gutseins nicht berücksichtigt.
Bonhoeffer anerkennt das Gutsein des Menschen nur in Hinsicht auf das «
Vorletzte » ; für diese Beschränkung bezahlt er mit einer statisch- individualistischen
Auffassung des Guten (s. Ethik, 1949, S. 90). Restlose Zustimmung verdient sein
Protest gegen eine Christologie, die aus der Anthropologie zunächst immer
Hamartologie macht, s. Widerstand und Ergebung, 1956, S. 231).

32 s. Lk 18, llf.
33 s. Mk 7, 13 u. Mt 15,3.
34 Mt 11, 30.
35 Mt 2.3, 23.
30 Vgl. N. 4.

37 Mt 11, 19.

38 J. Haas, aaO, S. 87.

30 s. N. 20.
40 Mk 2, 16 par ; Lk 15,2.
11 Nach Mt 10, 40-42 besteht sogar ein inniger Zusammenhang zwischen « Kleinen »,

« Gerechten » und « Propheten ».
12 s. Lk 16, 20f.

21



43Vgl. Lk 2, 52. Der «Heilandsruf» (s. N. 10) geht die «religiös Armen» in
beiderlei Gestalt an, sowohl die von aussen Bedrängten als auch die zugleich
Schuldigen und Bedrängten.

44 s. N. 9a.
40 Der Ursprung des Christentums, 1910/1968, S. 346.

40 Vgl. N. 4.
47 aaO, S. 385 ; vgl. S. 387.
48 s. lTim 6, 17ff.
40 ThW VI, 649f. Im selben Atemzug spricht der Autor vom Gegensatz Jesu zum

« politischen Messianismus », von einem Gegensatz, der die antdjüdische, spiri-
tualisierende Tradition des Christentums anzeigt.

50 Mt 25, 41ff.
61 Mt 18, 33ff.
52 Lk 23, 34.
53 2 Makk 7, 9ff.
04 s. N. 13.

36 s. N. 42-

22


	Keine Differenz zwischen Suendern und Bedraengten? : Reflexionen zur Anthropologie und Soteriologie in den synoptischen Evangelien

