
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Das Gürtellied : Hit'allesu dodim

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GÜRTELLIED
Hit'allesu dodim

Übersetzt und erklärt von Johann Maier, Köln

1 Seid fröhlich, Freunde, [ ] Seele,
die Erde hüllt sich uns in Lust

(1)

Wie schön die Welt, wirft sie den Mantel
der Riedenblüte sich herum,

5 wie eine Braut tritt vor die Sonne
in Seide sie und Spitzen hin.

(2)

Wie schmeichelst, Feld, du mir mit Sträuchern,
mit Blütenkelchen auf dem Grün,
herrlich der Blumen Kunst und Fülle

10 hier gelb, dort rötlich anzusehn.

(3)

Schau früh am Tag die Myrtenzweige —
sie perlen alle voller Tau,
was ruft dir Taube zu und Schwalbe

Sie schilt dein Lied : Schweig und hör zu

(4)

15 Komm, Frühling, doch, verzieh nicht länger
und still des Feldes Sehnsucht bald,
das dich begehrt und keinen andern,

als « Wall und Mauer » stets bewehrt.

(5)

In deinen Tagen blühen Mandeln,
nimm ein paar Zweige in die Hand
mit Veilchen und mit roten Rosen,

seh ich Aaron im Ornat.

(6)

Den Zitrusbaum ziert er mit Früchten
unübersehbar im Gezweig,
der Rebe Knospenhüllen sprengend

mehrt er ihr Wachstum und Gestalt.

97

20

so



(7)

Denkt, Brüder, an die Rebentochter,
die Heldenkraft den Menschen ruft,
allein sie schenkt mir Licht und Freude,

30 stimmt die Betrübten hell und froh

(8)

Nur vollgefüllt fass ich den Becher
mit Giradbalsam, der mich heilt,
ja, wüssten's alle, die da ernten,

sie böten keine Traube feil

(9)

35 Zum Pfand mein Leben der « Gazelle »

Sie schenkt dem Freund verstohlen ein,
ihr Blick, verdunkelt unter Schleiern,

verheisst uns, ihn enthüllt zu sehn.

(10)

Als abends die « Gazellen » strahlten,
40 bemerkte ich, wie das Gestirn

nur zögernd und vereinzelt nahte,
indes das « stumme Schaf » aufging ;

(H)
Die Sonne ruht an ihrer Stätte
im Meer, sonst sorgt sie für ihr Volk,

45 den Löwen scheut, reckt er den Rachen
voll Durst bis zu dem « Eimer » hin

(12)

Der Stier stösst gegen Nord und Süden
die Hörner weit zur Venus hoch,
der Mars, barfuss und bloss, schweigt düster —

50 ich fürchte, er betrügt ihn noch

(13)

Orions Blick vom Weltenrande
strebt nicht dem Scheideweg mehr zu,
die Bärin streckt sich aus am Himmel —

und die Plejaden meidest du

98



(14)
55 Stolz prangt der Mond in seinem Glänze

[

]
(15)

Ihr Leute jauchzt, fröhnt dem Vergnügen,
60 frohlocket alle beim Pokal

und singet laut : « Wie schön und lieblich,
wie göttlich Mond- und Sonnenstrahl »

«

Text :

J. Schirmann, New Hebrew Poems from the Genizah, Jerusalem 1965, S. 343-346.

Und zwar aus MS Cambridge, Taylor-Schechter — Collection K 16,
Nr. 39, mit den Zeilen 7-55, und aus der New Series derselben Sammlung,

Nr. 108, eine verkürzte Fassung, in der aber Anfang und Ende
des Gedichts fast ganz erhalten sind. Zwei Lücken bleiben, eine kleine in
ZI. 1 und eine von 3 Zeilen in Strophe 14.

Das « Gürtellied » ist eine der charakteristischen Gattungen der
« spanischen Schule » innerhalb der hebräischen Dichtung des Mittelalters.

Der Liedeingang und die Strophenschlüsse (« Gürtel ») — in der
Ubersetzung sind sie vorgerückt — stimmen im Metrum mit dem
Gesamtgedicht überein, haben jedoch durchgehend denselben
Zeilenendreim, während dieser in den einzelnen Strophen wechselt.
Liedeingang und Strophenschlüsse wurden nämlich beim Liedvortrag refrainartig

gesungen, wie die Gattung überhaupt recht populär war und
volksliedhafte Züge aufweist. Dies gilt noch viel mehr für das arabische
Vorbild der Gattung, während in der hebräischen Poesie — da das
Hebräische ja nicht Umgangssprache war — in der Regel doch die
Merkmale der Kunstdichtung überwiegen. Im vorliegenden Fall ist
allerdings eine gewisse Nachlässigkeit in bezug auf das Metrum zu
beobachten, was jedoch nicht unbedingt ursprünglich sein muss, solche
Lieder waren eben ziemlich populär und daher wohl auch dem Prozess
des « Zersingens » unterworfen.

Zur Illustration der poetischen Form und des Klanges die Strophe 5

in Transkription :

Hinneh hejameka parchu sheqedim
qach na' bejadeka mehärn '"chadim
gam ha'amed shoshan 'etzäl weradim

'ad 'ächäzäh mazzäh ja'täh kesalmah

- - v v - -

99



Das übersetzte Gürtellied weist eine überdurchschnittlich hohe Zahl
von Strophen auf, die aber durch Gedankenführung und Bilderfolge
gleichwohl den Eindruck einer überzeugend geschlossenen Dichtung
vermitteln, selbst die formalen Schwächen wettmachen und zweifellos
dem Lied auch eine gewisse Attraktivität im breiteren Publikum sicherten.

In schwärmerischer Weise besingt der Dichter den Frühling, die Zeit
der geselligen Gelage in den neu erblühenden Gärten, preist den Wein
und die Mädchen (bzw. Knaben), die ihn einschenken (was nicht ohne
Koketterie geschieht) und stellt der Schilderung der Blütenpracht des

Sonnentages die Beschreibung des Sternenhimmels gegenüber, solcher-
massen den gesamten Tageslauf, vom taufrischen Morgen bis in die
Nacht, umspannend.

Manche Einzelheiten mögen den Leser an ein berühmtes Beispiel
deutschsprachiger Dichtung mit ähnlichen Motiwerknüpfungen
erinnern, nämlich an Johann Wolfgang v. Goethes « Mailied » :

Wie herrlich leuchtet mir die Natur
Wie glänzt die Sonne wie lacht die Flur

Es dringen Blüten aus jedem Zweig
Und tausend Stimmen aus dem Gesträuch,

Und Freud und Wonne aus jeder Brust,
O Erd, O Sonne, o Glück, o Lust

0 Lieb, o Liebe, so golden schön,
Wie Morgenwolken auf jenen Höhn 1

Du segnest herrlich das frische Feld,
Im Blütendampfe die volle Welt.

O Mädchen, Mädchen, wie lieb ich dich
Wie blickt dein Auge Wie liebst du mich

So liebt die Lerche Gesang und Luft,
Und Morgenblumen den Himmelsduft.

Wie ich dich liebe mit warmen Blut,
die du mir Jugend und Freud und Mut

Zu neuen Liedern und Tänzen gibst.
Sei ewig glücklich, wie du mich hebst

100



Selbstverständlich ist diese Originaldichtung nicht in ihrem
formalpoetischen Rang mit einer — möglichst wörtlich gehaltenen —
Übersetzung zu vergleichen, wie sie hier für das Gürtellied geboten wurde.
Berührungen in bezug auf Motive und Bilder sind aber deutlich, freilich

nicht auf Grund einer besonderen Beziehung zwischen den beiden
Gedichten sondern im Rahmen des üblichen « Repertoirs » poetischer
Naturschilderungen. Bedeutsamer ist das in beiden Gedichten zum
Ausdruck kommende Lebensgefühl, denn in dieser Hinsicht ist die
Entsprechung viel verblüffender, zumal zwischen beiden Gedichten ja
beinahe ein Abstand von einem halben Jahrtausend besteht. Im besonderen

geistig-kulturellen Klima des maurischen Spanien und in dessen

Ausstrahlungsbereich ist manches vorweggenommen worden, was sich
ansonsten erst im Gefolge der Renaissance und in der Neuzeit entfalten
konnte. Wie gewisse aufklärerische Tendenzen damals im maurischen
Spanien dem menschlichen Denken einen Freiraum im Rahmen des

religiösen Denkens oder auch ausserhalb dieses Rahmens abzugrenzen
begannen, hat sich auch ein neues Lebensgefühl und eine neue
Naturbetrachtung ergeben, die Ansätze zu einer profanen Wertung in sich

trugen, was in der weltlichen Poesie zum Teil überschwänglich zum
Ausbruch kam. Während in der Tradition die Wertung des Lebens, der
Welt, der Natur und des historischen Geschehens so gut wie völlig der
heilsgeschichtlich-religiösen Sicht unterworfen war, wurden nun Lebenslust

und Sinn für Schönheit davon abgesetzt und mit einem Eigenwert
versehen. Dies ist nicht auf die hebräische Dichtung beschränkt gewesen,

dieser Zug zur Verweltlichung eignete auch der arabischen Dichtung
dieser Zeit und Region und ihre Gattungen und Konventionen haben
den hebräischen Dichtern weithin als Vorbild gedient. Aber die hebräischen

Autoren vermochten diese Verweltlichung in einer viel deutlicheren

Weise zu demonstrieren, denn sie verwendeten ja die Sprache der
Heiligen Schrift, deren Motive und Bilder, für ihre religiösen wie
weltlichen Dichtungen, womit ein unübersehbarer und für viele damalige
Fromme auch anstosserregender Profanierungsprozess in Gang kam.
Ganz besonders geeignet war dafür natürlich das biblische Hohelied,
eine volkstümliche Liebesliedersammlung, die mit der Kanonisierung
aber nicht mehr als solche verstanden wurde, sondern allegorisch auf
das Verhältnis zwischen Gott und Israel gedeutet werden musste. Die
Verwendung von Hoheliedmotiven kann gelegentlich so ausfallen,
dass nicht mehr erkennbar ist, ob es sich um ein religiöses Gedicht
oder um ein weltliches Liebeslied handelt. Darüber hinaus gebrauchten
die Dichter auch alle anderen Texte der Bibel als Quelle für
sprachlich-stilistische Mittel und zwar mit einer erstaunlichen Unbefangenheit

selbst gegenüber zentralen Texten der Heiligen Schrift. Mit dem

101



Niedergang des « Goldenen Zeitalters » im 12./13.Jh. verlor sich
allerdings diese Unbefangenheit und Weltbewertung wieder und die
traditionelle, religiös begründete Sicht gewann erneut die Oberhand, von
einigen Nachwirkungen abgesehen. Eine dieser Nachwirkungen ist
charakteristischerweise im Bereich der italienischen Renaissance zu
beobachten, etwa in den Gedichten des Immanuel von Rom.

Zu Goethes « Mailied » ist also eine Entsprechung im Blick auf
Naturbetrachtung und Lebensgefühl gegeben, auch die Verbindung
zwischen Frühlingserwachen und Liebeserlebnis, aber für das letztere
gilt doch etwas anderes. Uber die Beziehung des « Mailiedes » zu einer
bestimmten Episode in Goethes Leben besteht ja kein Zweifel, was man
für den Dichter des Gürtelliedes nicht annehmen kann. Dieses ist
konventioneller, « typischer » gehalten, die Verbindung zwischen den
Motiven Frühling — Mädchen ist gattungsbedingt und überdies weiter
verknüpft mit der typischen Situation des Zechgelages, für die solche
Lieder geschrieben wurden.

Zu einzelnen Strophen und Zeilen :

Der Liedeingang :

Die Aufforderung an die Freunde, in froher Stimmung zu feiern,
verweist auf das entsprechende Erscheinungsbild der Natur : auch diese
ist festlich geschmückt, und hat sich, wie es selbstbewusst heisst,
speziell für den Kreis der Zecher in frohes Jauchzen (gil) gehüllt, womit
der Dichter das Motiv vom Umhüllen eines Gewandes einführt, das
dann noch einige Male aufgegriffen wird und noch beherrschender
erscheint, wenn man bedenkt, dass der Liedeingang als Refrain wiederholt

wurde.

Strophe 1 :

Die drei ersten Strophen beschreiben nun den festlichen Zustand
der Welt. Dabei verwendet der Dichter in ZI. 3 ein Motiv aus
Psalm 104,2 (« der du in Licht dich hüllst wie in einen Mantel »), das
auch später noch einmal aufgenommen wird (Zeile 22). Des Reimes

wegen änderte der Autor allerdings wahrscheinlich salmah zu simlah,
was ein Abschreiber, der den Psalmvers im Kopf hatte, übersah und
vom Herausgeber (J. Schirmann) wiederhergestellt wurde. Die
Übertragung eines Vergleichs, der im biblischen Text auf Gott bezogen ist,

102



auf eine Naturerscheinung, ist kennzeichnend, auch die letzte Zeile des
Gedichts (ZI. 62) verfährt so. Freilich ist es nur das Bild des

Mantelumhüllens, das aufgegriffen wird, statt des Lichts im Psalm tritt hier
die Blütenpracht der Weinberge ein, die sich die Erde umhüllt — als

ma'teh tehillah, was aus Jesaja 61,3 stammt und dort (in der Zürcher
Bibel ist der Text verändert übersetzt) « eine Hülle aus Lob » im
Gegensatz zu einer betrübten Stimmung bedeutet, hier aber als
Prunkgewand gemeint ist. Dass der Jesaja-Text eine Verheissung für die
Heilszeit betrifft, kümmert den Dichter nicht, er nimmt die Ausdrücke
und Bilder, wo immer er sie findet. Im Sonnenschein (Zeile 5-6) sieht
die Welt im Blütenkleid so herrlich und Lebensfreude ausstrahlend aus,
dass der Dichter ein weiteres Bild heranzieht, nämlich das der farbenfroh

gekleideten und reich geschmückten Braut. Anregungen für seine
Ausdrucksweise fand er dabei in Ezechiel 16,10-13, wo eine solche
Einkleidung beschrieben ist, dort freilich bildlich angewendet und auf
Jerusalem bezogen. Des Metrums wegen ergänzt der Herausgeber
(J. Schirmann) am Anfang von ZI. 6 ein hi' (« sie »). Wörtlich heisst
die Zeile : « (sie) bedeckt sich mit Gewändern (tilbeshot) aus Seide und
Buntwirkerei ». Das Wort tilboshät ist in der Bibel nur Jes 59,17 belegt,
wie aber die meisten seltenen oder einmaligen biblischen Wörter in der
Dichtung des Mittelalters besonders gern verwendet worden.

Das Bild der Braut hat der Dichter möglicherweise einem Gedicht
des Jehuda Hallevi entlehnt, wie J. Schirmann in der Edition bemerkt.
Im Gedicht 'Ärätz kejaldah wird ZI. 2 der Frühling als Braut bezeichnet,
die der Winter gefangen hält und die sich nach der « Zeit der Liebe »

sehnt, in der sie dann festlich gekleidet hervortritt (ZI. 4), sich dabei
gebärdend wie ein selbstgefälliges junges Mädchen, das sich Tag für
Tag neu einkleidet und die Gewänder um sich verstreut, ein Bild für
den bunten Wechsel der Farben in der wiedererwachten Natur.

Strophe 2 :

Das grünende, blühende Feld « schmeichelt » (bzw. liebkost : 'gb)
dem Betrachter mit Gräsern, Sträuchern und geöffneten Blüten. Zu
Zeile 12 ist aus dem oben erwähnten Gedicht Jehuda Hallevis die Zeile 7
zu vergleichen : «... wechselt sie Tag für Tag der Pflanzen Anblick,
einmal blass-grün, dann wieder rot, gleich der 'Gazelle' beim Kuss des
Geliebten ».

Strophe 3 :

In aller Morgenfrühe wirkt der frische Frühlingstag besonders schön,
daher die Aufforderung, sich im Garten umzusehen, die tautropfen-

103



behangenen Zweige zu betrachten und dem Gesang der Vögel zu
lauschen, vor deren Kunst menschlicher Gesang zum Schweigen verurteilt
ist. Für die hebräischen Ausdrücke torim wesisim (Turteltauben und
Schwalben) vgl. Jer 8,7 — in einem völlig anderen Zusammenhang ; in
der hebräischen Dichtung dieser Periode wurde das Wortpaar gern
verwendet. Zeile 14 enthält ein Wortspiel. Die Vögel schelten den singenden

Menschen mit den Worten : Mishma' wedumah, die in Genesis 25,14
zwei Völkernamen sind (vgl. auch I Chr. 1,30), hier aber in ihrer eigentlichen

Wortbedeutung verstanden werden sollen. Mishma' ist, was man
hört, das Gerücht etwa (vgl. Psalm 94,17; 115,17), dumah ist das Schweigen,

und beide Ausdrücke stehen hier anstelle des Imperativs.

Strophe 4 :

Die 4. bis 6. Strophe richtet sich unmittelbar an den Frühling
(zamir), der zunächst als Geliebter des Feldes bezeichnet wird, das sich
nach ihm sehnt, und zwar in wohlbewahrter Unberührtheit. Der Dichter
bringt es mit dem Bild « chajil wechomah », Bollwerk und Mauer, zum
Ausdruck, das er Klagelieder 2,8 entnommen hat, wo es — in einem
ganz anderen Zusammenhang — auf das zerstörte Jerusalem bezogen
ist. Möglicherweise wurde er dazu durch den Gebrauch von « Mauer »

im Hohelied 8,9-10 dazu angeregt Ist sie eine Mauer... ; Ich bin eine
Mauer und meine Brüste sind wie Türme... »).

Strophe 5 :

Ein ganz eigentümliches Bild entwickelt der Dichter auf Grund der
Farbzusammenstellung von Mandelblüten, Veilchen und Rosen, und
zwar in Zeile 22 : 'ad 'ächazäh mazzäh ja'täh kesalmah. Der Ausdruck
mazzäh — « Sprengender » — ist eindeutig bestimmbar, er stammt aus
den biblischen Opfertexten, wo davon die Rede ist, dass ein Teil des

Opferblutes oder einer Reinigungsflüssigkeit an eine bestimmte Stelle
gesprengt werden soll. In Mischna und Talmud wird daher das
Partizipium mazzäh für den Priester gebraucht, der diese Zeremonie durchführt,

und in der Folge wurde mazzäh als Synonym für Priester verwendet.

Folgerichtig hat man dann auch ben mazzäh oder mazzäh ben
mazzäh als Bezeichnung für den Priesternachkommen gebraucht und in
der synagogalen Poesie wurde diese Ausdrucksweise ebenfalls heimisch,
zumal in einer bestimmten Gattung, in der 'Abodah (für den
Versöhnungstag) gerade der Ritus des Hohepriesters für diesen Tag
beschrieben zu werden pflegte. Mit mazzäh ist hier also der Priester,
wahrscheinlich der Hohepriester gemeint, und da Aaron ja als Stamm-

104



vater bzw. Typo des Priesters schlechthin galt, ist die Übersetzung mit
« Aaron » sinngemäss zu rechtfertigen.

Schwieriger ist der Rest der Zeile. Der Ausdruck salmah wurde nicht
für Priesterkleidung verwendet und dürfte sich auch hier — trotz
eines gewissen Zwangs metri causa zur Wahl des Wortes — nicht
unmittelbar darauf beziehen, ausserdem ist mit dem ke davor eindeutig
der Vergleich beibehalten, der in Psalm 104,2 ('atah 'or kesalmah)
vorliegt (vgl. oben zu Zeile 3). Die Zeile wäre also dementsprechend zu
übersetzen : « So sehe ich den Sprengenden sich umhüllen wie einen
Mantel », wobei das Objekt, das er sich umhüllt, offen bleibt. Diese
elliptische Ausdrucksweise ist vielleicht vom Vergleich in Psalm 104,2
her zu deuten. Wie dort Gott sich das Licht wie einen Mantel umhüllt,
so der Hohepriester mit vergleichbarem Effekt seinen Ornat. Die
Wirkung des hohepriesterlichen Amtsgewandes wurde ja in der Tradition
durchaus als eine überirdische beschrieben, schon im Buch Sirach 50,5 ff.
und im Rahmen der Gattung der Abodah ebenfalls geradezu stereotyp
— sachlich im Einklang mit den einschlägigen Midraschtraditionen. Die
Farben von Mandelblüte, Veilchen und Rosen erinnerten den Dichter
also an die Beschreibung des priesterlichen Ornats — etwa Ex 28,5 ff.
— und da mit der Priesterkleidung von alters her auch eine kosmolo-
gische Symbolik verbunden war, lag es gar nicht so fern, den Vergleich
in Psalm 104,2 in dieser Weise aufzugreifen. Eigentümlich bleibt auf
alle Fälle das schillernde Verhältnis, in das auf diese Weise der personifizierte

Frühling und der mazzäh (der Priester) geraten. Auch da gibt
es allerdings in der Tradition Anknüpfungspunkte. Dem Ritus des Hohe-
priesters am Versöhnungstag schrieb man — wie dem Neujahrs- und
Laubhüttenfest — eine nicht geringe Bedeutung für das Gedeihen in
der Natur für das folgende Jahr zu. Der Frühling in unserem Gürtellied
erfüllt eine ähnliche, eröffnende Funktion, freilich noch unmittelbarer.

Strophe 6 :

Zeile 23 spielt mit dem Wort hadar (Pracht), einmal taucht es in der
Baumbezeichnung 'etz hadar (Zitrusbaum) auf, dann in der beliebten
Wortpaarbildung « Pracht und Herrlichkeit » : « Die Früchte der Zitrus-
bäume dienen ihm zu Pracht und Herrlichkeit ». Mit 'etz hadar, das in
Lev 23,40 im Zusammenhang mit dem Feststrauss für das Laubhüttenfest

erwähnt ist, ist traditionellerweise der Etrog gemeint. Zeile 24 :

unübersehbar — wörtlich : unvermisst und nicht fehlend (lo' nifqad
ivelo' nä'dar). In Zeile 25 ist pittach semadar aus Hohelied 7,13
verwendet. Der Frühling sprengt nicht nur die Knospen der Rebe, er sorgt
auch für weiteres Wachstum und für die Ausformung der Frucht.

105



Strophe 7 :

Die Strophen 7-9 gelten bereits der Situation des Zechgelages.
Anknüpfend an die in der letzten Strophe erwähnte wachstumsfördernde
Wirkung des Frühlings in bezug auf die Reben erinnert der Dichter sein
Publikum an die « Rebentochter » (bat zemorah), den Wein ; wörtlich :

« Vergesst, ihr Brüder, nicht die Rebentochter ». Sie vermag es nämlich,
den Geschöpfen (heri'ot), d.h. Menschen, Heldenkraft herbeizurufen,
oder, wenn man die Zeile anders aufasst, die Menschen mit Macht
herbeizurufen (zum Gelage). In Zeile 30 heisst es wörtlich : « jede betrübte
Seele ».

Strophe 8 :

« Balsam Gileads », ist auf Grund von Jer 8,22 (« ist denn kein
Balsam mehr in Gilead ») geprägt und in der hebräischen Dichtung
ein vielverwendeter Begriff geworden, nicht zuletzt auch in den
Trinkliedern, zumal der Wein — wie auch hier — als Arznei bezeichnet
wurde, die den Kummer vergessen lässt und somit die Betrübten heilt.
Der wahre Wert dieser Arznei ist, so meint der Dichter, den Winzern
erfreulicherweise unbekannt, denn sonst würden sie selbst nicht um
« Kostbarkeit der Erde », also um keinen Preis auch nur eine Traube
feilbieten.

Strophe 9 :

Sich als Pfand der Geliebten auszuliefern, sein Leben pathetisch
mit einer Schwurformel einzusetzen, gehört zum Repertoir der
Liebesdichtung. Die Deutung dieser Strophe wird über die Zeile 35 hinaus

schwierig. Der Liebling ('ofär — Gazelle) beugt sich nieder, um
« sie » einzuschenken, was sich offenbar auf die « Rebentochter » in
der 7. Strophe zurückbezieht, also auf den Wein. Dies balla't,
verstohlen, unmerklich, was besser passt als die andere mögliche Deutung
auf « gemächlich ». Gemeint ist offensichtlich, dass der Liebling
unaufgefordert — und wenn auch unmerklich so doch mit einer gewissen
Schelmerei — dem Freund nachfüllt, dabei kokett den Schleier
ziehend, sodass der versteckte Blick erst recht verheissungsvoll wirkt.
Zeile 37 (ra'ah 'äshun 'ajin 'otäh redido) ist 'äshun wohl als «Finsternis»
zu verstehen, das Wort kommt Prov 20,20 vor und wurde traditionell
so gedeutet (Targum, Kommentare). Das Femininsuffix in ZI 38 bei
har'otah dürfte sich auf 'ajin (Auge, Blick) zurückbeziehen.

Strophe 10 :

Mit dieser Strophe wird der Ubergang zur folgenden Betrachtung
des Sternenhimmels eingeleitet. Aus Strophe 8 wird das Stichwort

106



« Gazelle » aufgegriffen : Wenn am Abend die « Gazellen », die
weineinschenkenden Mädchen (Knaben) auftreten, « aufblühen », wie es

wörtlich heisst (parchu), dann so strahlend, dass die Sterne sich zu
kommen scheuen. Während sie sonst in Scharen aufgehen, kommen
sie in dieser Situation « nicht herdenweise » und scheu zurückhaltend.
In Zeile 40 lautet der Text wörtlich : « weidete mein Herz (Sinn)
Gestirn ». Dieser Ausdruck für das aufmerksame Betrachten der Sterne
ist aus dem Arabischen übernommen und war sehr beliebt. Die
Bezeichnung « stummes Schaf » (rachel nä'Hamah) in Zeile 42 gilt dem
Sternbild Widder, das für diese Jahreszeit ja gilt, und ist aus Jesaja 53,7

gewonnen, aus einem Text über den leidenden Gottesknecht, was wieder

zeigt, wie wenig der Kontext für die Wahl der Redewendungen
und Bilder massgebend war.

Strophe 11 :

In dieser abendlichen Stunde ruht die Sonne bereits an ihrem
Lagerplatz « im Meer », im Westen, während sie sonst — untertags —
für die Geschöpfe unter ihr zu sorgen pflegt. Im Folgenden werden
verschiedene Sternbilder und Gestirne erwähnt und mit bestimmten,
sie charakterisierenden Vorstellungen verbunden. Der Löwe, furchterregend,

reisst sein Maul auf, weil er Durst hat, und zwar zum « Eimer »

hin, was (deli) das Tierkreiszeichen Wassermann bedeutet.

Strophe 12 :

Als nächstes tritt das Tierkreiszeichen Stier ins Blickfeld : Es
erweckt den Eindruck, als stiesse der Stier seine Hörner auf die Venus

zu, während der Planet Mars, ein wilder Geselle, der für Krieg und
Ränke verantwortlich ist, auf der Lauer liegt. « Barfuss und bloss »

(sholal we'arom) bezeichnet hier wohl seinen verwilderten Zustand, und
ist Micha 1,8 entnommen.

Strophe 13 : i

Es folgen einige weitere Beobachtungen zum Sternenhimmel der
Jahreszeit. Der Orion (kesil), die « Bärin » (bzw. « Löwin », 'ajish) und
die Plejaden (kimah) werden genannt, ihre Bezeichnungen stammen
aus Hiob 38,31-32. Sie alle werden von alters her mit der Vorstellung
verbunden, dass sie Einfluss auf das Gedeihen in der Natur haben. Die
Zeile 54 lautet wörtlich : « was ist dir, dass du dich mit den Plejaden
nicht verbindest ».

107



Strophe 14 :

Die erhaltene erste Zeile gilt dem Mond. Die Bezeichnung sahar
ist in der Bibel nur Hohelied 7,3 belegt, ist aber unter dem Einfluss
des Aramäischen in der talmudischen Zeit und weiterhin recht
gebräuchlich geworden. Auch « in seinem Glänze » — behillo — ist
ein Beispiel für einen solchen Vorgang der Einbürgerung eines hapax
legomenon, eines biblisch nur einmal belegten Wortes. Man sah es in
Hiob 29,3 wozu Raschi bemerkt, dass es sich um einen Ausdruck für
Licht und Freude handle. Im Kommentar zu Hiob 31,26 verwendet er
das Nomen selbst und auch in der Literatur und speziell Poesie des

spanischen Judentums war es geläufig.

Strophe 15 :

Den Schluss des Liedes bildet eine erneute Aufforderung zu
festlichem Gelage und schliesslich auch zum Anstimmen eines bestimmten
Liedes, dessen Anfang ausdrücklich zitiert wird : Mah tob wena'im
kidmut pene 'el sahar wechammah. Das Wortpaar « schön und lieblich »

ist aus Psalm 133,1 (« Wie schön und lieblich ist es, wenn Brüder
einträchtig beisammen sitzen ») und wurde in der Poesie gern verwendet.
Es gibt auch einige Gedichte, die ähnlich beginnen, aber das hier
zitierte ist nicht erhalten. Die letzte Zeile ist auch anders erklärbar.
« Göttlich » in der Ubersetzung steht für kidmut pene 'el (wörtlich :

« wie das Aussehen des Angesichts Gottes »), aber möglich ist auch die
von J. Schirmann in der Edition vorgeschlagene Deutung von 'el als
verkürztes 'elläh (diese) und damit die Ubersetzung : « Wie das
Aussehen dieser (vorhin Genannten) ist Sonne und Mond (anzusehen) ».

108


	Das Gürtellied : Hit'allesu dodim

