Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Das Gurtellied : Hit'allesu dodim
Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10

15

20

DAS GURTELLIED
Hit'all®su dodim
Ubersetzt und erklirt von Johann Maier, Kiln

Seid frohlich, Freunde, [....... ] Seele,
die Erde hiillt sich uns in Lust !

1)
Wie schén die Welt, wirft sie den Mantel
der Riedenbliite sich herum,
wie eine Braut tritt vor die Sonne
in Seide sie und Spitzen hin.

| 2)
Wie schmeichelst, Feld, du mir mit Striuchern,
mit Bliitenkelchen auf dem Griin,
herrlich der Blumen Kunst und Fiille
hier gelb, dort rotlich anzusehn.

. (3)
Schau frith am Tag die Myrtenzweige —
sie perlen alle voller Tau,
was ruft dir Taube zu und Schwalbe ?
Sie schilt dein Lied : Schweig und hér zu !

(4)
Komm, Friihling, doch, verzieh nicht linger
und still des Feldes Sehnsucht bald,
das dich begehrt und keinen andern,
als « Wall und Mauer » stets bewehrt. '

(5)
In deinen Tagen blilhen Mandeln,
nimm ein paar Zweige in die Hand
mit Veilchen und mit roten Rosen,
so seh ich Aaron im Ornat.

(6)
Den Zitrusbaum ziert er mit Friichten
uniibersehbar im Gezweig,
der Rebe Knospenhiillen sprengend
mehrt er ihr Wachstum und Gestalt.

97



30

35

40

45

50

98

(7)
Denkt, Briider, an die Rebentochter,
die Heldenkraft den Menschen ruft,

allein sie schenkt mir Licht und Freude,
stimmt die Betriibfcen hell und froh !

(8)
Nur vollgefiillt fass ich den Becher
mit Gil‘adbalsam, der mich heilt,
ja, wiissten’s alle, die da ernten,
sie béten keine Traube feil |

(9)
Zum Pfand mein Leben der « Gazelle » !
Sie schenkt dem Freund verstohlen ein,
ihr Blick, verdunkelt unter Schleiern,
verheisst uns, ihn enthiillt zu sehn.

(10)

Als abends die « Gazellen » strahlten,

bemerkte ich, wie das Gestirn

nur zdgernd und vereinzelt nahte,
indes das « stumme Schaf » aufging ;

(11)

Die Sonne ruht an ihrer Stitte

im Meer, sonst sorgt sie fiir ihr Volk,

den Léwen scheut, reckt er den Rachen
voll Durst bis zu dem « Eimer » hin !

(12)

Der Stier stosst gegen Nord und Siiden
die Horner weit zur Venus hoch,

der Mars, barfuss und bloss, schweigt diister —

ich fiirchte, er betriigt ihn noch !
(13)

Orions Blick vom Weltenrande

strebt nicht dem Scheideweg mehr zu,

die Birin streckt sich aus am Himmel —
und die Plejaden meidest du ?



(14)

55 Stolz prangt der Mond in seinem Glanze
f = = =& =
. ]
(15)
Thr Leute jauchzt, frohnt dem Vergniigen,
60 frohlocket alle beim Pokal

und singet laut: « Wie schén und lieblich,
wie gottlich Mond- und Sonnenstrahl » |

&

Text : ~
J. Schirmann, New Hebrew Poems from the Genizah, Jerusalem 1965, S. 343-346.
Und zwar aus MS Cambridge, Taylor-Schechter — Collection K 16,
Nr. 39, mit den Zeilen 7-55, und aus der New Series derselben Samm-
lung, Nr. 108, eine verkiirzte Fassung, in der aber Anfang und Ende
des Gedichts fast ganz erhalten sind. Zwei Liicken bleiben, eine kleine in
Z1. 1 und eine von 3 Zeilen in Strophe 14.
Das « Giirtellied » ist eine der charakteristischen Gattungen der
« spanischen Schule » innerhalb der hebriischen Dichtung des Mittel-
alters. Der Liedeingang und die Strophenschliisse (« Giirtel ») — in der
Ubersetzung sind sie vorgeriickt — stimmen im Metrum mit dem
Gesamtgedicht iiberein, haben jedoch durchgehend denselben Zei-
lenendreim, wihrend dieser in den einzelnen Strophen wechselt. Lied-
eingang und Strophenschliisse wurden nédmlich beim Liedvortrag refrain-
artig gesungen, wie die Gattung iiberhaupt recht populir war und
volksliedhafte Ziige aufweist. Dies gilt noch viel mehr fiir das arabische
Vorbild der Gattung, wihrend in der hebridischen Poesie — da das
Hebriische ja nicht Umgangssprache war — in der Regel doch die
Merkmale der Kunstdichtung iiberwiegen. Im vorliegenden Fall ist
allerdings eine gewisse Nachldssigkeit in bezug auf das Metrum zu
beobachten, was jedoch nicht unbedingt urspriinglich sein muss, solche
Lieder waren eben ziemlich populidr und daher wohl auch dem Prozess
des « Zersingens » unterworfen.
Zur Illustration der poetischen Form und des Klanges die Strophe 5
in Transkription :
Hinneh bfjameka parchu shéqedim
gach na’ b¢jadeka mehdm **chadim
gam ha‘*med shoshan ’etzdil wradim
‘ad ’dch®zih mazzih ja‘tih k°salmah
- - Vv - - - - - v - -
«

99



Das iibersetzte Giirtellied weist eine tiberdurchschnittlich hohe Zahl
von Strophen auf, die aber durch Gedankenfithrung und Bilderfolge
gleichwohl den Eindruck einer iiberzeugend geschlossenen Dichtung
vermitteln, selbst die formalen Schwiichen wettmachen und zweifellos
dem Lied auch eine gewisse Attraktivitidt im breiteren Publikum sicher-
ten. In schwirmerischer Weise besingt der Dichter den Friihling, die Zeit
der geselligen Gelage in den neu erblithenden Girten, preist den Wein
und die Midchen (bzw. Knaben), die ihn einschenken (was nicht ohne
Koketterie geschieht) und stellt der Schilderung der Bliitenpracht des
Sonnentages die Beschreibung des Sternenhimmels gegeniiber, solcher-
massen den gesamten Tageslauf, vom taufrischen Morgen bis in die
Nacht, umspannend.

Manche Einzelheiten mdgen den Leser an ein berithmtes Beispiel
deutschsprachiger Dichtung mit dhnlichen Motivverkniipfungen erin-
nern, nimlich an Johann Wolfgang v. Goethes « Mailied » :

Wie herrlich leuchtet mir die Natur !
Wie glinzt die Sonne wie lacht die Flur !
Es dringen Bliiten aus jedem Zweig
Und tausend Stimmen aus dem Gestriuch,
Und Freud und Wonne aus jeder Brust,

O Erd, O Sonne, o Gliick, o Lust !

O Lieb, o Liebe, so golden schén,
Wie Morgenwolken auf jenen Héhn |
Du segnest herrlich das frische Feld,
Im Bliitendampfe die volle Welt.

O Midchen, Midchen, wie lieb ich dich !
Wie blickt dein Auge ! Wie liebst du mich |
So liebt die Lerche Gesang und Luft,
Und Morgenblumen den Himmelsduft.
Wie ich dich liebe mit warmen Blut,
die du mir Jugend und Freud und Mut
Zu neuen Liedern und Tinzen gibst.
Sei ewig gliicklich, wie du mich liebst !

100



Selbstverstindlich ist diese Originaldichtung nicht in ihrem formal-
poetischen Rang mit einer — moglichst wortlich gehaltenen — Uber-
setzung zu vergleichen, wie sie hier fiir das Giirtellied geboten wurde.
Beriithrungen in bezug auf Motive und Bilder sind aber deutlich, frei-
lich nicht auf Grund einer besonderen Beziehung zwischen den beiden
Gedichten sondern im Rahmen des iiblichen « Repertoirs » poetischer
Naturschilderungen. Bedeutsamer ist das in beiden Gedichten zum Aus-
druck kommende Lebensgefiihl, denn in dieser Hinsicht ist die Ent-
sprechung viel verbliiffender, zumal zwischen beiden Gedichten ja
beinahe ein Abstand von einem halben Jahrtausend besteht. Im beson-
deren geistig-kulturellen Klima des maurischen Spanien und in dessen
Ausstrahlungsbereich ist manches vorweggenommen worden, was sich
ansonsten erst im Gefolge der Renaissance und in der Neuzeit entfalten
konnte. Wie gewisse aufklirerische Tendenzen damals im maurischen
Spanien dem menschlichen Denken einen Freiraum im Rahmen des
religiésen Denkens oder auch ausserhalb dieses Rahmens abzugrenzen
begannen, hat sich auch ein neues Lebensgefiihl und eine neue Natur-
betrachtung ergeben, die Ansitze zu einer profanen Wertung in sich
trugen, was in der weltlichen Poesie zum Teil iiberschwinglich zum Aus-
bruch kam. Wihrend in der Tradition die Wertung des Lebens, der
Welt, der Natur und des historischen Geschehens so gut wie vollig der
heilsgeschichtlich-religiosen Sicht unterworfen war, wurden nun Lebens-
lust und Sinn fiir Schénheit davon abgesetzt und mit einem Eigenwert
versehen. Dies ist nicht auf die hebréische Dichtung beschrinkt gewe-
sen, dieser Zug zur Verweltlichung eignete auch der arabischen Dichtung
dieser Zeit und Region und ihre Gattungen und Konventionen haben
den hebriischen Dichtern weithin als Vorbild gedient. Aber die hebrii-
schen Autoren vermochten diese Verweltlichung in einer viel deutliche-
ren Weise zu demonstrieren, denn sie verwendeten ja die Sprache der
Heiligen Schrift, deren Motive und Bilder, fiir ihre religiésen wie welt-
lichen Dichtungen, womit ein uniibersehbarer und fiir viele damalige
Fromme auch anstosserregender Profanierungsprozess in Gang kam.
Ganz besonders geeignet war dafiir natiirlich das biblische Hohelied,
eine volkstiimliche Liebesliedersammlung, die mit der Kanonisierung
aber nicht mehr als solche verstanden wurde, sondern allegorisch auf
das Verhéltnis zwischen Gott und Israel gedeutet werden musste. Die
Verwendung von Hoheliedmotiven kann gelegentlich so ausfallen,
dass nicht mehr erkennbar ist, ob es sich um ein religitses Gedicht
oder um ein weltliches Liebeslied handelt. Dariiber hinaus gebrauchten
die Dichter auch alle anderen Texte der Bibel als Quelle fiir sprach-
lich-stilistische Mittel und zwar mit einer erstaunlichen Unbefangen-
heit selbst gegeniiber zentralen Texten der Heiligen Schrift. Mit dem

101



Niedergang des « Goldenen Zeitalters » im 12./13.Jh. verlor sich aller-
dings diese Unbefangenheit und Weltbewertung wieder und die tradi-
tionelle, religiés begriindete Sicht gewann erneut die Oberhand, von
einigen Nachwirkungen abgesehen. Eine dieser Nachwirkungen ist cha-
rakteristischerweise im Bereich der italienischen Renaissance zu be-
obachten, etwa in den Gedichten des Immanuel von Rom.

Zu Goethes « Mailied » ist also eine Entsprechung im Blick auf
Naturbetrachtung und Lebensgefiihl gegeben, auch die Verbindung
zwischen Friihlingserwachen und Liebeserlebnis, aber fiir das letztere
gilt doch etwas anderes. Uber die Beziehung des « Mailiedes » zu einer
bestimmten Episode in Goethes Leben besteht ja kein Zweifel, was man
fiir den Dichter des Giirtelliedes nicht annehmen kann. Dieses ist kon-
ventioneller, « typischer » gehalten, die Verbindung zwischen den
Motiven Friihling — Midchen ist gattungsbedingt und iiberdies weiter
verkniipft mit der typischen Situation des Zechgelages, fiir die solche
Lieder geschrieben wurden.

Zu einzelnen Strophen und Zeilen :

Der Liedeingang :

Die Aufforderung an die Freunde, in froher Stimmung zu feiern,
verweist auf das entsprechende Erscheinungsbild der Natur : auch diese
ist festlich geschmiickt, und hat sich, wie es selbstbewusst heisst, spe-
ziell fiir den Kreis der Zecher in frohes Jauchzen (gil) gehiillt, womit
der Dichter das Motiv vom Umbhiillen eines Gewandes einfiihrt, das
dann noch einige Male aufgegriffen wird und noch beherrschender
erscheint, wenn man bedenkt, dass der Liedeingang als Refrain wieder-
holt wurde. |

Strophe 1 : !

Die drei ersten Strophen beschreiben nun den festlichen Zustand
der Welt. Dabei verwendet der Dichter in Zl. 3 ein Motiv aus
Psalm 104,2 (« der du in Licht dich hiillst wie in einen Mantel »), das
auch spiter noch einmal aufgenommen wird (Zeile 22). Des Reimes
wegen #dnderte der Autor allerdings wahrscheinlich salmah zu simlah,
was ein Abschreiber, der den Psalmvers im Kopf hatte, iibersah und
vom Herausgeber (J. Schirmann) wiederhergestellt wurde. Die Uber-
tragung eines Vergleichs, der im biblischen Text auf Gott bezogen ist,

102



auf eine Naturerscheinung, ist kennzeichnend, auch die letzte Zeile des
Gedichts (Z1. 62) verfihrt so. Freilich ist es nur das Bild des Man-
telumbhiillens, das aufgegriffen wird, statt des Lichts im Psalm tritt hier
die Bliitenpracht der Weinberge ein, die sich die Erde umbhiillt — als
ma‘teh t°hillah, was aus Jesaja 61,3 stammt und dort (in der Ziircher
Bibel ist der Text verindert iibersetzt) « eine Hiille aus Lob » im
Gegensatz zu einer betriibten Stimmung bedeutet, hier aber als Prunk-
gewand gemeint ist. Dass der Jesaja-Text eine Verheissung fiir die
Heilszeit betrifft, kiimmert den Dichter nicht, er nimmt die Ausdriicke
und Bilder, wo immer er sie findet. Im Sonnenschein (Zeile 5-6) sieht
die Welt im Bliitenkleid so herrlich und Lebensfreude ausstrahlend aus,
dass der Dichter ein weiteres Bild heranzieht, nimlich das der farben-
froh gekleideten und reich geschmiickten Braut. Anregungen fiir seine
Ausdrucksweise fand er dabei in Ezechiel 16,10-13, wo eine solche
Einkleidung beschrieben ist, dort freilich bildlich angewendet und auf
Jerusalem bezogen. Des Metrums wegen erginzt der Herausgeber
(J. Schirmann) am Anfang von Zl. 6 ein hi’ (« sie »). Wortlich heisst
die Zeile : « (sie) bedeckt sich mit Gewindern (tilb®shot) aus Seide und
Buntwirkerei ». Das Wort tilboshdt ist in der Bibel nur Jes 59,17 belegt,
wie aber die meisten seltenen oder einmaligen biblischen Woérter in der
Dichtung des Mittelalters besonders gern verwendet worden.

Das Bild der Braut hat der Dichter moglicherweise einem Gedicht
des Jehuda Hallevi entlehnt, wie J. Schirmann in der Edition bemerkt.
Im Gedicht *Ardtz k¢jaldah wird ZI. 2 der Friihling als Braut bezeichnet,
die der Winter gefangen hélt und die sich nach der « Zeit der Liebe »
sehnt, in der sie dann festlich gekleidet hervortritt (Z1. 4), sich dabei
gebirdend wie ein selbstgefilliges junges Midchen, das sich Tag fiir
Tag neu einkleidet und die Gewénder um sich verstreut, ein Bild fiir
den bunten Wechsel der Farben in der wiedererwachten Natur.

Strophe 2 :

Das griinende, blithende Feld « schmeichelt » (bzw. liebkost : ‘gb)
dem Betrachter mit Grisern, Striuchern und gedffneten Bliiten. Zu
Zeile 12 ist aus dem oben erwihnten Gedicht Jehuda Hallevis die Zeile 7
zu vergleichen : « ... wechselt sie Tag fiir Tag der Pflanzen Anblick,
einmal blass-griin, dann wieder rot, gleich der ‘Gazelle’ beim Kuss des
Geliebten ».

Strophe 3 :

In aller Morgenfriihe wirkt der frische Friihlingstag besonders schon,
daher die Aufforderung, sich im Garten umzusehen, die tautropfen-

108



behangenen Zweige zu betrachten und dem Gesang der Vigel zu lau-
schen, vor deren Kunst menschlicher Gesang zum Schweigen verurteilt
ist. Fiir die hebriischen Ausdriicke torim wefsisim (Turteltauben und
Schwalben) vgl. Jer 8,7 — in einem véllig anderen Zusammenhang ; in
der hebriischen Dichtung dieser Periode wurde das Wortpaar gern ver-
wendet. Zeile 14 enthilt ein Wortspiel. Die Vigel schelten den singen-
den Menschen mit den Worten : Mishma* wédumah, die in Genesis 25,14
zwei Volkernamen sind (vgl. auch I Chr. 1,30), hier aber in ihrer eigent-
lichen Wortbedeutung verstanden werden sollen. Mishma® ist, was man
hort, das Geriicht etwa (vgl. Psalm 94,17; 115,17), dumah ist das Schwei-
gen, und beide Ausdriicke stehen hier anstelle des Imperativs.

Strophe 4 :

Die 4. bis 6. Strophe richtet sich unmittelbar an den Friihling
(zamir), der zunichst als Geliebter des Feldes bezeichnet wird, das sich
nach ihm sehnt, und zwar in wohlbewahrter Unberiihrtheit. Der Dichter
bringt es mit dem Bild « chajil w*chomah », Bollwerk und Mauer, zum
Ausdruck, das er Klagelieder 2,8 entnommen hat, wo es — in einem
ganz anderen Zusammenhang — auf das zerstorte Jerusalem bezogen
ist. Moglicherweise wurde er dazu durch den Gebrauch von « Mauer »
im Hohelied 8,9-10 dazu angeregt ( Ist sie eine Mauer... ; ... Ich bin eine
Mauer und meine Briiste sind wie Tirme... »).

Strophe 5 :

Ein ganz eigentiimliches Bild entwickelt der Dichter auf Grund der
Farbzusammenstellung von Mandelbliiten, Veilchen und Rosen, und
zwar in Zeile 22 : ‘ad ’dchizih mazzih ja‘tih k°salmah. Der Ausdruck
mazzih — « Sprengender » — ist eindeutig bestimmbar, er stammt aus
den biblischen Opfertexten, wo davon die Rede ist, dass ein Teil des
Opferblutes oder einer Reinigungsfliissigkeit an eine bestimmte Stelle
gesprengt werden soll. In Mischna und Talmud wird daher das Parti-
zipium mazzdh fiir den Priester gebraucht, der diese Zeremonie durch-
fithrt, und in der Folge wurde mazzdh als Synonym fiir Priester verwen-
det. Folgerichtig hat man dann auch ben mazzih oder mazzih ben
mazzih als Bezeichnung fiir den Priesternachkommen gebraucht und in
der synagogalen Poesie wurde diese Ausdrucksweise ebenfalls heimisch,
zumal in einer bestimmten Gattung, in der ‘Abodah (fiir den Ver-
s6hnungstag) gerade der Ritus des Hohepriesters fiir diesen Tag
beschrieben zu werden pflegte. Mit mazzih ist hier also der Priester,
wahrscheinlich der Hohepriester gemeint, und da Aaron ja als Stamm-

104



vater bzw. Typo des Priesters schlechthin galt, ist die Ubersetzung mit
« Aaron » sinngemiss zu rechtfertigen.

Schwieriger ist der Rest der Zeile. Der Ausdruck salmah wurde nicht
fiir Priesterkleidung verwendet und diirfte sich auch hier — trotz
eines gewissen Zwangs metri causa zur Wahl des Wortes — nicht
unmittelbar darauf beziehen, ausserdem ist mit dem k° davor eindeutig
der Vergleich beibehalten, der in Psalm 104,2 (‘atah ’or k°salmah) vor-
liegt (vgl. oben zu Zeile 3). Die Zeile wire also dementsprechend zu
iibersetzen : « So sehe ich den Sprengenden sich umbhiillen wie einen
Mantel », wobei das Objekt, das er sich umhiillt, offen bleibt. Diese
elliptische Ausdrucksweise ist vielleicht vom Vergleich in Psalm 104,2
her zu deuten. Wie dort Gott sich das Licht wie einen Mantel umhiillt,
so der Hohepriester mit vergleichbarem Effekt seinen Ornat. Die Wir-
kung des hohepriesterlichen Amtsgewandes wurde ja in der Tradition
durchaus als eine tiberirdische beschrieben, schon im Buch Sirach 50,5 ff.
und im Rahmen der Gattung der Abodah ebenfalls geradezu stereotyp
— sachlich im Einklang mit den einschligigen Midraschtraditionen. Die
Farben von Mandelbliite, Veilchen und Rosen erinnerten den Dichter
also an die Beschreibung des priesterlichen Ornats — etwa Ex 28,5 ff.
— und da mit der Priesterkleidung von alters her auch eine kosmolo-
gische Symbolik verbunden war, lag es gar nicht so fern, den Vergleich
in Psalm 104,2 in dieser Weise aufzugreifen. Eigentiimlich bleibt auf
alle Fille das schillernde Verhiltnis, in das auf diese Weise der personi-
fizierte Friithling und der mazzih (der Priester) geraten. Auch da gibt
es allerdings in der Tradition Ankniipfungspunkte. Dem Ritus des Hohe-
priesters am Vers6hnungstag schrieb man — wie dem Neujahrs- und
Laubhiittenfest — eine nicht geringe Bedeutung fiir das Gedeihen in
der Natur fiir das folgende Jahr zu. Der Friihling in unserem Giirtellied
erfiillt eine dhnliche, er6ffnende Funktion, freilich noch unmittelbarer.

Strophe 6 :

Zeile 23 spielt mit dem Wort hadar (Pracht), einmal taucht es in der
Baumbezeichnung ‘etz hadar (Zitrusbaum) auf, dann in der beliebten
Wortpaarbildung « Pracht und Herrlichkeit » : « Die Friichte der Zitrus-
biume dienen ihm zu Pracht und Herrlichkeit ». Mit ‘etz hadar, das in
Lev 23,40 im Zusammenhang mit dem Feststrauss fiir das Laubhiitten-
fest erwihnt ist, ist traditionellerweise der Etrog gemeint. Zeile 24 :
uniibersehbar — wortlich : unvermisst und nicht fehlend (lo’ nifgad
welo’ ndi‘dar). In Zeile 25 ist pittach s*madar aus Hohelied 7,13 ver-
wendet. Der Friihling sprengt nicht nur die Knospen der Rebe, er sorgt
auch fiir weiteres Wachstum und fiir die Ausformung der Frucht.

105



Strophe 7 :

Die Strophen 7-9 gelten bereits der Situation des Zechgelages.
Ankniipfend an die in der letzten Strophe erwihnte wachstumsférdernde
Wirkung des Friihlings in bezug auf die Reben erinnert der Dichter sein
Publikum an die « Rebentochter » (bat z°morah), den Wein ; wortlich :
« Vergesst, ihr Briider, nicht die Rebentochter ». Sie vermag es nidmlich,
den Geschépfen (b°ri’ot), d.h. Menschen, Heldenkraft herbeizurufen,
oder, wenn man die Zeile anders aufasst, die Menschen mit Macht her-
beizurufen (zum Gelage). In Zeile 30 heisst es wortlich : « jede betriibte
Seele ».

Strophe 8 :

« Balsam Gileads », ist auf Grund von Jer 8,22 («ist denn kein
Balsam mehr in Gilead ? ») gepridgt und in der hebriischen Dichtung
ein vielverwendeter Begriff geworden, nicht zuletzt auch in den Trink-
liedern, zumal der Wein — wie auch hier — als Arznei bezeichnet
wurde, die den Kummer vergessen lisst und somit die Betriibten heilt.
Der wahre Wert dieser Arznei ist, so meint der Dichter, den Winzern
erfreulicherweise unbekannt, denn sonst wiirden sie selbst nicht um
« Kostbarkeit der Erde », also um keinen Preis auch nur eine Traube
feilbieten.

Strophe 9 :

Sich als Pfand der Geliebten auszuliefern, sein Leben pathetisch
mit einer Schwurformel einzusetzen, gehort zum Repertoir der Lie-
besdichtung. Die Deutung dieser Strophe wird iiber die Zeile 35 hin-
aus schwierig. Der Liebling (‘ofdr — Gazelle) beugt sich nieder, um
« sie » einzuschenken, was sich offenbar auf die « Rebentochter » in
der 7. Strophe zuriickbezieht, also auf den Wein. Dies balla’t, ver-
stohlen, unmerklich, was besser passt als die andere mégliche Deutung
auf « gemichlich ». Gemeint ist offensichtlich, dass der Liebling unauf-
gefordert — und wenn auch unmerklich so doch mit einer gewissen
Schelmerei — dem Freund nachfiillt, dabei kokett den Schleier zie-
hend, sodass der versteckte Blick erst recht verheissungsvoll wirkt.
Zeile 37 (ra’ah ’“shun ‘ajin ‘otih r°dido) ist **shun wohl als « Finsternis»
zu verstehen, das Wort kommt Prov 20,20 vor und wurde traditionell
so gedeutet (Targum, Kommentare). Das Femininsuffix in Z1 38 bei
har’otah diirfte sich auf ‘ajin (Auge, Blick) zuriickbeziehen.

Strophe 10 :

Mit dieser Strophe wird der Ubergang zur folgenden Betrachtung
des Sternenhimmels eingeleitet. Aus Strophe 8 wird das Stichwort

106



« Gazelle » aufgegriffen : Wenn am Abend die « Gazellen », die wein-
einschenkenden Mé#dchen (Knaben) auftreten, « aufblithen », wie es
wortlich heisst (parchu), dann so strahlend, dass die Sterne sich zu
kommen scheuen. Wihrend sie sonst in Scharen aufgehen, kommen
sie in dieser Situation « nicht herdenweise » und scheu zuriickhaltend.
In Zeile 40 lautet der Text wortlich: « weidete mein Herz (Sinn)
Gestirn ». Dieser Ausdruck fiir das aufmerksame Betrachten der Sterne
ist aus dem Arabischen iibernommen und war sehr beliebt. Die
Bezeichnung « stummes Schaf » (rachel ni’élamah) in Zeile 42 gilt dem
Sternbild Widder, das fiir diese Jahreszeit ja gilt, und ist aus Jesaja 53,7
gewonnen, aus einem Text iiber den leidenden Gottesknecht, was wie-
der zeigt, wie wenig der Kontext fiir die Wahl der Redewendungen
und Bilder massgebend war.

Strophe 11 :

In dieser abendlichen Stunde ruht die Sonne bereits an ihrem
Lagerplatz « im Meer », im Westen, wihrend sie sonst — untertags —
fiir die Geschopfe unter ihr zu sorgen pflegt. Im Folgenden werden
verschiedene Sternbilder und Gestirne erwihnt und mit bestimmten,
sie charakterisierenden Vorstellungen verbunden. Der Lowe, furchter-
regend, reisst sein Maul auf, weil er Durst hat, und zwar zum « Eimer »
hin, was (d°li) das Tierkreiszeichen Wassermann bedeutet.

Strophe 12 :

Als nichstes tritt das Tierkreiszeichen Stier ins Blickfeld : Es
erweckt den Eindruck, als stiesse der Stier seine Hérner auf die Venus
zu, wihrend der Planet Mars, ein wilder Geselle, der fiir Krieg und
Rinke verantwortlich ist, auf der Lauer liegt. « Barfuss und bloss »
(sholal w*‘arom) bezeichnet hier wohl seinen verwilderten Zustand, und
ist Micha 1,8 entnommen.

Strophe 13 : . |

Es folgen einige weitere Beobachtungen zum Sternenhimmel der
Jahreszeit. Der Orion (k®sil), die « Bérin » (bzw. « Léwin », ‘gjish) und
die Plejaden (kimah) werden genannt, ihre Bezeichnungen stammen
aus Hiob 38,31-32. Sie alle werden von alters her mit der Vorstellung
verbunden, dass sie Einfluss auf das Gedeihen in der Natur haben. Die
Zeile 54 lautet wortlich : « was ist dir, dass du dich mit den Plejaden
nicht verbindest ? ».

107



Strophe 14 :

Die erhaltene erste Zeile gilt dem Mond. Die Bezeichnung sahar
ist in der Bibel nur Hohelied 7,3 belegt, ist aber unter dem Einfluss
des Aramiischen in der talmudischen Zeit und weiterhin recht
gebriuchlich geworden. Auch «in seinem Glanze » — b¢hillo — ist
ein Beispiel fiir einen solchen Vorgang der Einbiirgerung eines hapax
legomenon, eines biblisch nur einmal belegten Wortes. Man sah es in
Hiob 29,3 wozu Raschi bemerkt, dass es sich um einen Ausdruck fiir
Licht und Freude handle. Im Kommentar zu Hiob 31,26 verwendet er
das Nomen selbst und auch in der Literatur und speziell Poesie des
spanischen Judentums war es gelaufig.

Strophe 15 :

Den Schluss des Liedes bildet eine erneute Aufforderung zu fest-
lichem Gelage und schliesslich auch zum Anstimmen eines bestimmten
Liedes, dessen Anfang ausdriicklich zitiert wird : Mah tob w°na‘im
kidmut p°ne ’el sahar wéchammah. Das Wortpaar « schon und lieblich »
ist aus Psalm 183,1 (« Wie schén und lieblich ist es, wenn Briider ein-
trichtig beisammen sitzen ») und wurde in der Poesie gern verwendet.
Es gibt auch einige Gedichte, die #hnlich beginnen, aber das hier
zitierte ist nicht erhalten. Die letzte Zeile ist auch anders erklirbar.
« Géttlich » in der Ubersetzung steht fiir kidmut p°ne ’el (wortlich :
« wie das Aussehen des Angesichts Gottes »), aber méglich ist auch die
von J. Schirmann in der Edition vorgeschlagene Deutung von ‘el als
verkiirztes ’ellih (diese) und damit die Ubersetzung : « Wie das Aus-
sehen dieser (vorhin Genannten) ist Sonne und Mond (anzusehen) ».

108



	Das Gürtellied : Hit'allesu dodim

