Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Mose Ibn Ezra : der furchtbare Gott (Ha-'el ha-Nora’)
Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10

15

20

25

MOSE IBN EZRA : DER FURCHTBARE GOTT
(Ha-'el ha-Nora’)

Ubersetzt und erklirt von Johann Maier

Der furchtbare Gott, angerufen von Westen und Osten, -
gebietet der Sonne — und sie geht nicht auf.
Der verborgen, in seinen Wundern offenbar jedem Auge,
der zunichte macht michtige Herren,
Der Geheimnis und Schuld der Geschépfe erkennt,
der all ihre Herzen gebildet,
Der wunderbar leuchten ldsst Sterne am Himmel,
ihr Heer herausfiihrt nach seiner Zahl,
Der iiberall weilt und nirgendwo wohnt,
zur Erde sein Wort schickt, dass sein Wort eilt,
Der Finsternis umkehrt in Mittagsglut,
der den Felsen verwandelt zum Weiher,
Der die Welt fiir seine Geschopfe erschuf
und im Himmel gebaut seinen Soller,
Der Volker hinunterstiirzt in das Verderben
und daherfihrt am uralten Himmel,
Der mein Herz gebildet, das Gewissen mir priift —
« Ein wissender Zeuge » — Ausspruch des Herrn |,
Der das Heer der Serafen verteilt rechts und links
um den Herrn der ganzen Erde gestellt in der Hohe,
Der das Wasser untermm Himmel an einen Ort bannt,
des Meeres Flut ruft, auf die Erde ausgiesst,
Der des Menschen Sinn priift und ihm auch vergilt,
den mit Gnade umgibt, der dem Herrn sich vertraut,
Der auf Wolken rasch fahrt und auf Lichtfliigeln eilt
ist der grosse, der michtige, furchtbare Gott !

49



Text : S. Bernstein, Mose ibn Ezra. The Collected Liturgical Poetry,
Tel Aviv 1957, S. 227-228.

Vgl. I. Davidson, Thesaurus of Med. Hebr, Poetry II, He 61.
Das Gedicht ist ein Teil einer liturgischen Komposition — einer soge-
nannten Qerobah — zum Grossen Vershnungstag in den Riten von
Algier, Barcelona, Avignon und Carpentras, der Gattung nach ein soge-
nannter « Silluq ».

Jede Zeile beginnt mit dem Artikel (Ha-), der hier Relativfunktion
hat, und einem folgenden Partizipium, Kennzeichen hymnischen Stils,
durch die stindige Wiederholung des Artikels mit einem gewissen lita-
neiartigen Zug. Die zweizeiligen Verse weisen Zeilenendreim auf. Hinter
dem Artikel (Ha-) erscheint mit doppeltem Alphabet (in jedem Vers als
derselbe Buchstabe zweimal bzw. in jeder seiner beiden Zeilen einmal)
das Namensakrostichon : 'NJ MShH BR J'QB : « Ich, Mose ben Jakob ».

Zur Illustration die beiden ersten Verse in Umschrift :
Ha-’el ha-nora’ ha-nigra’ mi-ma‘“rab umi-mizrach
ha-’omer la-chiris welo’ jizrach
Ha-nistar ubnifl® otajw nir’dh lekol ‘ajin
ha-noten roz°nim ¢ ajin

Ein bestimmtes Metrum liegt nicht vor, doch wird stereoty in der
2. Zeile jedes Verses (in der Ubersetzung eingeriickt) ein Bibelvers ver-
wertet. Der einleitenden ersten Zeile entspricht die letzte, bestitigende
Zeile, wihrend die Serie der Partizipialsitze dazwischen die so am
Anfang und am Ende betonte Aussage illustriert.

&

Zu einzelnen Zeilen :

Zeile 1: Westen und Osten, Niedergang und Aufgang der Sonne,
| sind als Extreme gedacht : soweit die Sonne reicht in ihrem
Tageslauf, wird der Name des Herrn angerufen. Der Ge-
danke ist bestimmt durch Stellen wie Ps 50,1 und 113,3,
wohl vor allem durch den letztgenannten Psalmvers (« Vom
Aufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergang wird gelobt

der Name des Herrn »).

« Der furchtbare Gott (ha-’el ha-nora’) » begegnet in
bestimmten Gebetstexten der spitbiblischen Zeit, Neh 1,5
und vor allem 9,32, sowie in Dan 9,4, und war von daher
in der liturgischen Tradition fest beheimatet.



Zeile 2 :
Zeile 3 :

Zeile 4 :
Zeile 5 :

Zeile 6 :
Zeile 7 :

Zeile 8 :
Zeile 9 :

Zeile 10 :
Zeile 11 :

Zeile 12 :

Zitat aus Hiob 9,7.

Der Gedanke, dass Gott selbst verborgen und unerkennbar
bleibt, also nur durch seine Werke den Menschen offenbar
wird, ist im religiésen Denken des Mittelalters weit verbrei-
tet. Fiir Mose ibn Ezra war dies ein offenbar wichtiges theo-
logisches Anliegen, er hat es mehrfach betont, vgl. etwa das
Gedicht Kol ma‘eseh ’Adonaj, iibersetzt in Judaica 27, 1971,
S. 177-180.

Zitat aus Jes 40,23.

Vgl. inhaltlich Jer 16,17 (« Denn meine Augen schauen
alle ihre Wege, sie kénne sich vor mir nicht verstecken und
ihre Schuld bleibt meinen Augen nicht verborgen »). Die
« Geheimnisse », wortlich « die versteckten Dinge », die der
Mensch in sich verborgen wihnt, werden von Gott erkannt.

Zitat aus Psalm 33,15.

Sterne, im Text k°silim, ist hier etwas ungewdhnlich ge-
braucht, denn k®sil ist eigentlich der Orion. Wahrscheinlich
sind mit dem Plural vor allem die besonders hell leuchten-
den Sterne gemeint, moglicherweise handelt es einfach um
einen poetischen Gebrauch des Wortes.

Zitat aus Jes 40,26.

Ha-shoken bfkol magqom w®en maqgom limdoro — der an
jedem Ort einwohnt, dem aber kein Ort als Wohnstatt die-
nen kann. Damit ist die Allgegenwart bei gleichzeitiger Ab-
lehnung einer rdumlich-6rtlichen Bindung zum Ausdruck
gebracht, wie es den philosophischen Voraussetzungen des
Verfassers entspricht.

Zitat von Psalm 147,15

Vgl. in etwa den Gedanken in Amos 5,8 : « Der das Sieben-
gestirn gemacht und den Orion, der die Finsternis (#zal-
mawdit) zum Morgen verwandelt ». Hier aber gar in « Licht
des Mittags », ein Gedanke, der in anderer Formulierung
Jesaja 58,10 bezeugt ist (« ... und dein Dunkel wird wie der
helle Mittag »).

Zitat aus Psalm 114,8.

51



Zeile 13 :

Zeile 14 :

Zeile 15 :

Zeile 16 :

Zeile 17 :

Zeile 18 :

Zeile 19 :

Zeile 20 :

52

Gott schuf die Welt ja nicht fiir sich, denn er bedarf ja
keiner Sache, sondern fiir die Geschopfe, womit speziell die
Menschen gemeint sind. Er selbst steht iiber dieser geschaf-
fenen Welt, wie mit der folgenden Zeile betont wird.

Zitat aus Amos 9,6. Im Gegensatz zur vorigen Zeile soll
dieses Zitat, in iibertragenem Sinne zu deuten, die Uber-
weltlichkeit Gottes hervorheben, damit Gottes Unabhéngig-
keit von der Welt, die er geschaffen hat, noch einmal ver-
deutlicht wird.

ha-roded ‘ammim : zum Ausdruck vgl. Jes 45,1 (« dass ich
Volker vor dir niederwerfe ») und Psalm 144,2, das in der
traditionellen Auslegung auf « Vilker» bezogen wurde («der
die Volker unter mich zwingt »). Weiter wértlich : « Und
sie in die Grube des Verderbens hinabfiihrt », wie Psalm
55,24.

Zitat aus Psalm 68,34, aber mit dem Artikel (Ha-) allein
statt la- (wegen des durchgehenden Schemas).

Vgl. oben Zeile 6 ; « Gewissen » — matzpun, hier chadre
matzpuni, die Kammern meines Verborgensten, Innersten
(das Wort ist biblisch in Obadja 6 belegt), wobei offenbar
schon der mittelalterliche Sprachgebrauch (matzpun — Ge-
wissen) vorauszusetzen ist. Zum Ausdruck insgesamt ver-
gleiche Prov. 20,27 (« durchforscht alle Kammern des Lei-
bes »). |

Zitat aus Jer 29,23, aber ohne das « Ich » (« Ich bin ») am
Anfang, weil erst das zweite Wort ein Partizipium mit Arti-

kel (ha-jodea’) ist.

Hier sind die Motive aus Jesaja 6 — die Serafen — und aus
I K6n 22,19 (« ... und das ganze Heer des Himmels um ihn
zur Rechten und zur Linken ») verbunden. « In der Hohe »
aus der folgenden Zeile gehort im hebr. Text noch hierher :
be‘ariitz, was aber wohl nicht, wie S. Bernstein in der Edition
(S. 401) zur Stelle meint, mit ‘aritz, « gewaltig », « macht-
voll », zusammenhingt, sondern der geldufige Pijjut-Aus-
druck fiir « Himmelshohe » ist.

Zitat aus Sacharja 4,14, sehr gut zum Inhalt der vorherge-
henden Zeile passend.



Zeile 21 : Vgl. Genesis 1,9 (« Und Gott sprach : Das Wasser unter dem
 Himmel sammle sich an einem Ort... »), und zwar b°mdrdtz
— mit Anstrengung, Kraft, (daher in der Ubersetzung
« bannt »), in Anlehnung an gewisse Chaoskampfmotive in
Bibel und Uberlieferung (vgl. Hiob 26,12 ; Ps 104,6 ff. und
ofter). Das Wort mdrdtz ist biblisch noch nicht belegt, in den
Qumrantexten aber wahrscheinlich 1 QH III,11 vorhanden,
spiter erst wieder im frithen Pijjut (Kalir) gebriuchlich
geworden.

Zeile 22 : Zitat aus Amos 9,6.
Zeile 24 : Zitat aus Psalm 32,10.

Zeile 25: Vgl. Jes 19,1 (« Siehe, der Herr fihrt einher auf schneller
Wolke... »).

Zeile 26 : Zitat aus Nehemia 32,10 mit deutlichem Anklang an die
Zeile 1, womit sich der Gedankenkreis schliesst.

&

Die Gebete und religiosen Dichtungen fiir den Grossen Versshnungs-
tag sind weitgehend von dem Gegensatz Gott — Mensch bestimmt ;
der iiberweltliche, grosse und furchtbare Gott erscheint dem Beter als
umso gewaltiger, je mehr er selbst, durch die liturgisch vorgeschriebenen
Bekenntnisse angeregt, seine eigene Unzulinglichkeit, Hinfélligkeit und
Siindhaftigkeit erkennt. Die Kluft, die so zwischen Gott und Mensch
sich aufzutun droht, wird auf zweierlei Weise iiberbriickt. Einmal wird
Gott nicht nur als Schopfer und Herr, als gross und furchtbar geschil-
dert, sondern auch als Erhalter der Welt. Zum andern wird seine Gnade
betont. Im « Silluq » freilich wird gattungscharakteristisch die Grosse
und Uberweltlichkeit Gottes hervorgehoben und in der Regel noch
mehr als hier auch durch Beschreibungen der himmlischen Umgebung
Gottes unterstrichen. Fiir den mittelalterlichen Beter kommt zu all dem
ein weiterer, nicht unwichtiger Gedanke. Die Uberweltlichkeit Gottes
wurde von den philosophisch orientierten Theologen teilweise so stark
betont, dass eine individuelle Vorsehung nicht mehr annehmbar schien.
Im iibersetzten Gedicht wird der Gedanke, dass Gott alles weiss, beur-
teilt und vergilt, ausdriicklich vermerkt, und es ist gerade der Gegen-
satz zwischen den « grossen » Taten des Schopfers und Erhalters und
dieser Zuwendung zum Einzelnen, der dem Gedicht in seiner etwas
schwerfillig-feierlichen Diktion einen eigentiimlichen Reiz verleiht.

53



	Mose Ibn Ezra : der furchtbare Gott (Ha-'el ha-Nora')

