Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 31 (1975)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Bahya b. Joseph ibn Pakuda, THE BOOK OF DIRECTION TO THE DUTIES
OF THE HEART. From the original Arabic version Al-Hiddya ilé Fara’id Al-
Quldb. Translated and edited by Menahem Mansoor. The Littman Library
of Jewish Civilisation. Routledge & Kegan Paul, London 1973. 472 S.

Unter dem hebriischen Titel der Ubersetzung von Ibn Tibbon, Hovot ha-leva-
vot, « Die Herzenspflichten », ist das Buch Bachja Ibn Paqtdas fiir viele Genera-
tionen frommer Juden ein Handbuch inneren Lebens geblieben und wurde in
zahlreiche Sprachen iibersetzt. Der Vf., Direktor des Department of Hebrew
and Semitic Studies der Universitit Wisconsin (USA), will nun auch dem
englischsprachigen Leserpublikum eine Ubersetzung dieses Hauptwerkes jiidischer
Spiritualitiit aus dem arabischen Urtext bieten. Seine Vorlage dafiir ist die kri-
tische Ausgabe von A.S. Yahuda!. Die bereits existierende englische Ubertragung
von M. Hyamson?2 hat den hebriischen Text Ibn Tibbons zur Grundlage. Die
bekannteste deutsche Ubersetzung — ebenfalls aufgrund des hebriischen Textes
— ist die von M. Baumgarten3. Im Jahre 1950 erschien in Paris eine — inzwi-
schen neu aufgelegte —, nach den Angaben des Verfassers ebenfalls auf das arabi-
sche Original zuriickgehende franzésische Ubersetzung von A. Chouraqui 4.

Besonders aufschlussreich ist die Einleitung M.’s, die den Leser mit den phi-
losophischen, theologischen und spirituellen Grundlagen des Hidaja vertraut macht.
Die philosophischen Elemente, auf die sich Bachja stiitzt, sind sowohl nicht-plato-
nischen als platonischen (oder, besser, neuplatonischen) Ursprungs, wobei letztere
deutlich iiberwiegen. Man hat Bachja ja auch den neuplatonischen Traktat Kitdb
Md’éni al-Nafs, « Buch iiber die Erwiigungen der Seele», zugeschrieben®, doch
wurde diese Urheberschaft bereits von I. Goldziher, J. Guttmann und A. Barisov
stark in Frage gestellt. Der Vf. schliesst sich dieser Ansicht schon aus dem Grunde
an, weil Bachja im Hidaja die platonischen Ideen von den Emanationen ausdriick-
lich zuriickweist, die im Ma’éni al-Nafs vertreten werden.

Nicht in Abrede zu stellen ist hingegen, dass Bachja die Enzyklopidie der
Ikkwadn al-Séfé (« Briidder der Reinheit ») gekannt und beniitzt hat, einer neupla-
tonischen philosophischen Richtung im Islam, die allen jiidischen Religionsphiloso-
phen vertraut war. Die « Briider » sind es hochstwahrscheinlich auch, die Bachja
in seinem Werk als «die Philosophen » anspricht.

Theologisch gesehen ist Bachja, wie die meisten jiidischen Behglcmsphﬂoso-
phen, vom Kaldm abhingig, und damit von den Mutazeliten, das heisst von der
rationalistischens Schule die, wiewohl sie sich ebenfalls der philosophischen Kate-
gorien bedient, dennoch eine Reaktion gegen den iibermichtigen Einfluss grie-
chischen Denkens auf die Theologie darstellt, doch geht, der Natur von Bachja’s
Traktat entsprechend, der Haupteinfluss von der mystischen und asketischen Theo-
logie des Islam aus, und damit von den Sifis und dem Zuhd. Vertreter dieser Rich-
tung sind es ja, die in ihren Schriften gerne den Ausdruck Qulidb («die Herzen »)
gebrauchen &, und ihnen hat Bachja auch den Titel seines Werkes entlehnt.

In diesem Zusammenhang stellt sich auch die Frage nach dem Einfluss von
Al-Ghasalis 7 Al-Higma fi Makhidqat Allah (« Wiederbelebung der religitsen Wissen-
schaften ») auf Bachja Ibn Paqéida, der vor allem von A.S. Yahuda, dem Heraus-
geber des arabischen Textes des Hidaja, unterstrichen wurde. Dieses Problem ist
wesentlich mit der Datierung Bachjas verbunden, auf das wir noch zuriickkommen
werden.

186



Aus dem Gesagten konnte man leicht den Eindruck gewinnen, Bachja sei
wesentlich von moslemischen Autoren abhiingig. Das ist jedoch keineswegs der
Fall. Seine tiefen Wurzeln liegen eindeutig in der jiidischen Tradition, und seine
Quellen sind die Bibel, der Talmud, der Midrasch, sowie seine grossen Vorginger,
auf die er sich ausdriicklich beruft, unter ihnen vor allem Sa’adja b. Josef al Faj-
jomi, 882-942, Oberhaupt der Akademie von Sura in Babylonien und Verfasser
des Buches Kitdb al-Amanat wal-I'tigidat®. Unter den Talmudkodifikatoren
erwihnt Bachja Hifis b. Jasliah (10. Jhdt.), Autor eines — arabisch geschriebenen
— Sdfer ha-Miswot («Buch der Gebote»). Neben Sa’adja beruft sich Bachja
auch noch auf andere jiidische spekulative Schriften, wie das dem letzten Schul-
oberhaupt von Sura, Samuel b. Hofni (1 1034), zugeschriebene « Buch der Prinzi-
pien des Gesetzes», das allgemein David b. Merwin al-Miigammais (9.10.
Jhdt) aus Rakka in Mesopotamien zugeschriecbene « Buch der 20 Traktate» u.a.

M. stellt in diesem Zusammenhang auch die Frage, warum Bachja Salomo
Ibn Gabirol ® unerwihnt lisst, und zwar sowohl sein philosophisches Werk als auch
seine ethischen Abhandlungen Mivhar Peninim («Perlenlese ») und Tiqqin Mid-
dot ha-Nifisch (« Anleitung zur Verbesserung der Seeleneigenschaften »). David
Kaufmann 10 vertritt die Meinung, dass Bachja Ibn Gabirol beeinflusst habe und
nicht umgekehrt. Er weist u. a. darauf hin, dass die zehn Paare von Antithesen im
Tigqin den zehn Fihigkeiten der Seele bei Bachja entsprechen.

In dem der Enthaltsamkeit gewidmeten Kapitel des Hidaja erwihnt Bachja
« eine ausgezeichnete literarische Komposition iiber die Asketik.. Sie wurde von
einem Frommen als sein an seinen Sohn gerichtetes Testament verfasst. Es gefiel
mir so sehr, dass ich es hier, so wie ich es fand, am Ende dieses Traktates wie-
dergebe, anstatt mit einer eigenen Ermahnung und Belehrung zu schliessen ». Nun
existieren mehrere solcher « moralischer Testamente », und M. denkt an das #lteste
erhaltene Dokument dieser Art (Sawwaot), dessen Autor Ele’azar b. Isaak aus
Worms ist (um 1080).

Die Person Bachjas

Georges Vajda schreibt in seiner Introduction a la Pensée Juive du Moyen
Agell:

Bachja ist der Mann eines einzigen Buches, und hinter diesem Buch ver-
schwimmt die Person des Verfassers so sehr, dass sein Leben sozusagen unbe-
kannt bleibt und man seine Lebensdaten nur mehr héchst ungenau, und selbst
dann nur mit Hilfe von Kombinationen subtiler Gelehrsamkeit bestimmen
kann.

In der Tat wissen wir von Bachja sehr wenig, ja es ist nichteinmal sicher, wie
sein Name ausgesprochen werden muss. Seinen Vatersnamen Ibn Paqfida kennen
wir aus Ibn Tibbons Einleitung zur hebriischen Ubersetzung des Hidaja. Ibn
Tibbon nennt Bachja ha-dejjan, d.h. Richter an einem Rabbinatsgericht. Seine
Heimat ist « Andaltis », und damit das maurische Spanien. Manche nehmen an, er
habe in Saragossa gelebt, wieder andere nennen Cordova als die Stadt seiner Her-
kunft, doch lésst sich nichts Sicheres behaupten.

Uber das Abfassungsdatum des Hidaja gibt es mehrere Hypothesen. M. schliesst
sich der Meinung von Kokovtzov an'2, der sich fiir die Zeit zwischen 1050 und
1080 ausspricht. Mose b. Jakob Ibn Ezra (um 1060-1139), in Schiiler des Isaak
Ghijat (f 1089), bringt in einem in der Bibliothek von Leningrad aufbewahrten
Fragment seines philosophischen Traktats Maqgadlat al-Hadiga (hebriisch Ardgat
ha-Bossim, « Das Duftbeet ») eine Kritik Bachjas und bemerkt dazu: « Was hitte
er zu unserer Zeit gesagt? »

187



Was bewog Bachja, den Hidaja zu verfassen ?

Das Zeitalter Bachjas vernachlissigte das innere Leben. Die religiosen Bestre-
bungen des Judentums waren fast ausschliesslich auf das Studium der Tradition
ausgerichtet, wozu sich dann seit Sa’adja Gaon die Tendenz gesellte, diese Tradi-
tion mit Hilfe der Philosophie zu erkliren. Das religiése Leben als solches war zum
Grossteil zur Routine geworden, bei der das Denken in den Hintergrund trat.
Bachja klagt, man beschiftige sich vollig einseitig mit den Spitzfindigkeiten der
talmudischen Argumentation und vernachlissige dabei das wirklich Wesentliche,
nimliche die Herzensfrommigkeit. Aus dieser Erkenntnis heraus verfasste er den
Hidaja als Anleitung zu einer echten Spiritualitit.

Das will nun keineswegs besagen, dass die jiidischen Gesetzeslehrer die spiri-
tuelle Dimension des Judentums verkannt hiitten. Sie haben sie immer wieder in
den Vordergrung gestellt, doch hinterliessen sie kein System jiidischer Spiritua-
litit, schon einfach deshalb nicht, weil das Judentum an sich jedem derartigen
System abhold ist. Wie bereits gesagt wurde, beniitzt Bachja ausgiebig die jiidi-
schen Traditionsquellen, doch seine Terminologie und der gesamte Aufbau seines
Werkes gehen auf molemische Vorbilder zuriick, vor allem auf die asketischen
Schriftsteller des Islam. Doch bindet sich Bachja niemals sklavisch an diese seine
Vorbilder. Er beniitzt seine Quellen frei und souverin, und seine Stirke liegt in
der Synthese.

Durch die Originalitit seiner Konzeption und seine gegliickte Synthese gelang
es Bachja, eine wahre Liicke im jiidischen religiésen Leben zu fiillen. Er ist so
zum spirituellen Autor des Judentums schlechthin geworden. Gewiss, Bachjas
Hidaja hat keinen nachhaltigen Einfluss auf die jiidische religionsphilosophische
Literatur des Mittelalters ausgeiibt, doch hat er das Herz des Volkes gewonnen.
Alle spirituellen Bewegungen, die im Laufe der Jahrhunderte im Judentum ent-
standen sind, haben auf das Buch Hovot ha-Levavot zuriickgegriffen, das fiir sie
eine nie versiegende Quelle echter Inspiration gewesen ist.

Der Aufbau und die Struktur des Hidaja (S. 39 ff.)

Der Hidaja ist im wahrsten Sinn des Wortes ein Handbuch inneren Lebens,
eine « Einfithrung in die Herzenspflichten ». Diese Herzenspflichten stehen in kei-
nerlei Gegensatz zu den Aufgaben des Leibes, und auch nicht zu den #Husseren
Handlungen und zu den Ubungen der Enthaltsamkeit, wie sie von der Moral und
der Religion gefordert werden.

Das Ziel Bachjas ist es, unser inneres Leben mit dem #usseren Leben in Ein-
klang zu bringen, damit wir so fihig seien, dem Schépfer mit unserem ganzen
Herzen und mit allen unseren Fihigkeiten zu dienen, wie es im zentralen Gebot
der Torah gefordert wird (5. Mos 6:4-5) : « Hore Israel, der Herr, unser Gott, ist
ein einig-einziger Herr. Und du sollst den Herrn, deinen Gott, licben von ganzem
Herzen, von ganzer Seele und mit all deiner Kraft. »

Der Traktat Bachjas besteht aus einer Einleitung und aus den folgenden zehn
« Pforten » :

Die Einheit Gottes

Die Betrachtung der geschaffenen Dinge
Der Gottesdienst

Das Gottvertrauen

Die Herzensfrommigkeit

Die Demut

Ly ool N

188



7. Die Busse

8. Die Selbsterkenntnis

9. Die Liuterung (Askese)
10. Die wahre Gottesliebe

In der Einleitung entwickelt Bachja den Plan seines Werkes. Es bei einem
rein Husserlichen Konformismus in der Erfiillung der géttlichen Gebote bewenden
zu lassen, erscheint ihm nicht nur unbefriedigend, sondern dariiber hinaus der
Erhabenheit und der wahren Absicht der Torah unwiirdig. Deshalb muss man
diese Stufe iiberwinden. Gott hat uns Erkenntnis verlichen, und dank dieser
Erkenntnis ist es uns moglich, eine hohere Stufe zu erreichen. Vom religitsen
Standpunkt aus gesehen erreicht man diese Stufe durch die Gotteserkenntnis, die
gleichzeitig das Ziel und das Endstadium jeder Erkenntnis und Wissenschaft ist.

Bachja bleibt nun nicht bei einer Initiation im rabbinisch-traditionellen Sinn
stehen. Gewiss, das intellektuelle Erfassen der Tradition ist eine Notwendigkeit,
und Bachja setzt es auch als selbstverstindlich voraus. Hinsichtlich der gottlichen
Gebote muss man zwischen zwei Kategorien unterscheiden : die Gebote, die eine
dussere Haltung erfordern einerseits, und andererseits die Vorschriften, die auf eine
innere Haltung hinzielen. Obwohl nun diese innere Haltung in der von der Torah
selbst aufgestellten Wertskala weitaus hoher steht als die rein Husserliche Haltung,
stellt Bachja dennoch fest, dass dieser Aspekt im traditionellen jiidischen Unterricht
seiner Zeit fast vollig in den Hintergrund getreten ist.

Auf dieser Stufe seiner Analyse entdeckt Bachja ein véllig neues Universum,
das er nun mit grosstem Eifer erforscht, obwohl er dabei ginzlich auf sich selbst
gestellt ist und sich keinem Fiihrer anvertrauen kann. Der Hidaja ist im Grunde
die Beschreibung der spirituellen Entdeckungen seines Autors und der Etappen,
die er dabei durchlaufen hat. Erleuchtet durch ein inneres Licht ist es sein Bestre-
ben, seine Glaubensbriider an seinen eigenen Entdeckungen teilhaben zu lassen. Er
z6gert, weicht sogar zuriick, wiegt die Dinge gegeneinander ab und macht sich
schliesslich ans Werk.

Im Mittelpunkt des Geb#udes, das er etappenweise errichtet, steht das Bekennt-
nis der Einig-Einzigkeit Gottes: « Hore Israel | » lautet denn auch die Uberschrift
der ersten « Pforte » des Hidaja. Dieses Bekenntnis setzt die Kenninis seines Inhaltes
voraus, den Bachja nun gemiss den Prinzipien der Theologie seiner Zeit auseinan-
dersetzt. Er bedient sich dabei vor allem der Attributenlehre und gelangt schliess-
lich zu einer Gottesvorstellung, die jede Erkenntnis iibersteigt aber dessenunge-
achtet das primum agens aller Schépfung ist.

Wie kann man nun Gott erkennen ? Dank seiner Offenbarung in den
Geschiépfen. Der Mensch betrachtet die Geschopfe und erhebt sich so von Erkennt-
nisstufe zu Erkenntnisstufe — Bachja zihlt sieben verschiedene Wege auf —, bis
er zu einer Kontemplation gelangt, die das Sichtbare hinter sich lisst und sich dem
Unsichtbaren zuwendet.

Diese Betrachtung der unendlichen Vollkommenheit des gottlichen Wesens
lisst den Menschen die Niedrigkeit seiner eigenen Kondition ermessen und Idsst
ihn dariiber hinaus die Notwendigkeit einer totalen Unterwerfung unter Gottes All-
macht erkennen. Im Hinblick darauf hat Gott seinem Volk die Torah und die
Gebote gegeben, wobei die Lehren der Torah vollig im Einklang stehen mit den
Normen der Vernunft.

Die auf dieser Stufe angelangte Seele hat eine geniigende Freiheit erworben,
um nun den Aufstieg zu den Gipfeln der Erkenntnis wagen zu konnen. Sie tritt

189



jetzt in das Stadium der villigen Hingabe an Gottes Willen ein. Diese Hingabe
erfiillt die Seele mit unendlichem Vertrauen. Auch das ist eine der Lieblingsthesen
der moslemischen Theologie, doch weist Bachja den starren Determinismus der
islamischen Uberlieferung zuriick und wahrt so die véllige Freiheit des Menschen
und seiner Entscheidungen. Das Resultat dieser Haltung ist eine Abkehr von allen
irdischen Dingen, die ihrerseits den Menschen befihigt, die Suche nach dem Abso-
luten fortzusetzen, das mit der Liebe Gottes identisch ist.

Der auf dieser Stufe der Seelenerhebung angelangte Mensch fiihlt sehr stark
die Grenzen, die trotz allem seinen Anstrengungen und Méglichkeiten gesetzt sind.
Indem er das feststellt und gleichzeitig die Gegenmittel in Vorschlag bringt, ins-
piriert sich Bachja neuerdings an den klassischen Lehrsitzen der islamischen Aske-
tik. Die Offenbarung seiner eigenen Ohnmacht iiberzeugt den Menschen davon,
dass die einzig mogliche Haltung, die er angesichts der unendlichen Vollkommen-
heit Gottes einnehmen kann, die grisste Demut ist. Nur die Demut ist imstande,
den Abgrund zu iiberbriicken, der ihn von den héheren Werten trennt und ihm zu
helfen, sich einen Weg zu bahnen, der zur vollkommenen Einheit des Herzens mit
dem gebenedeiten Schopfer fiihrt.

Dank der Offenbarung seiner eigenen Unwiirdigkeit wird der Mensch auf eine
weitere unbedingt erforderliche Stufe der Reinigung des Herzens gefiihrt, die der
teschiivah, der aufrichtigen Umkehr und Riickkehr zu Gott. Die teschiivah ist es,
die ihm die Vergebung der Siinden erwirkt und ihm alle spirituellen Fihigkeiten
wiedergibt, die durch die Siinde und den Ungehorsam gegen Gott verdunkelt wur-
den. Auch an diesem Punkt distanziert sich Bachja von den traditionellen jiidi-
schen Vorstellungen, die bei dieser zur teschiivah fithrenden Katharsis seiner Mei-
nung nach den Husseren Bussiibungen eine viel zu grosse, ja exklusive Bedeutung
beimessen. Auf der anderen Seite nihert sich jedoch Bachja mit den vier fiir eine
aufrichtige Busse unerlisslich notwendigen Bedingungen auch wieder den tradi-
tionellen Ideen. Diese Bedingungen sind die Reue, die entschlossene Abkehr von der
Siinde, die aufrichtige Bitte um Vergebung und der feste Vorsatz, auf dem nunmehr
eingeschlagenen Weg zu verharren.

Bis zu dieser Stufe war der von Bachja eingeschlagene Weg der einer in
Etappen erreichten inneren Reinigung durch progressive Eliminierung verschiedener
Elemente und durch fortschreitendes Entsagen, und damit durch an sich negative
Akte, die allerdings ein sehr positives Ergebnis zeitigen. Von da an wird nun auch
der Weg selbst absolut positiv.

Die neuen und letzten Schritte des Geistes und des Herzens beginnen mit einer
echten Gewissenserforschung, die eine vollige Haltungsinderung nach sich zieht.
Hinsichtlich dieser Gewissenserforschung — Bachja schligt dafiir dreissig verschie-
dene Methoden vor — stellt der Verfasser des Hidaja ein zentrales Element in den
Vordergrund, das spiter im 16. und im 18. Jahrhundert in der Kabbala Isaak
Lurias und im Bescht’schen Chssidismus seinen Héhepunkt erreichen wird. Dieses
Element ist die kawwanah, die Konzentration und rechte Intention bei der Erfiil-
lung religioser Handlungen. Die kawwanah ist es, die einen aufgrund der mensch-
lichen Kondition — die das Judentum stets voll und ganz respektiert — notwen-
digerweise materiellen Aspekt des Gehorsams in eine dauernde Quelle spiritueller
Bereicherung verwandelt. Durch diese Gewissenserforschung und die kawwanah
erreicht die Seele eine Stufe der Betrachtung der iibernatiirlichen Werte, die es ihr
moglich macht, den Zweifel zu iiberwinden und sich véllig in dem Licht zu sonnen,
das von den gottlichen Sphiren ausgeht. Auf diesem Niveau stellt Bachja ein
anderes Element in den Vordergrund, das in der jiidisch-asketischen Praxis seiner
Zeit ebenfalls schwer vernachlissigt wurde : das Herzensgebet, das heisst das medi-

190



tative und koutemplative, von jeder Formel befreite und somit spontane Gebet als
Herzensergiessung angesichts des gottlichen Lichtes.

Auf dieser Stufe angelangt muss der Mensch endgiiltig eine Askeze wihlen, die
ihn befihigt, dieses Niveau auch zu halten. Hier stellt sich das schwierige Problem
des Gleichgewichts. Im Einklang mit den Vorbildern, an denen er sich inspiriert,
schligt Bachja verschiedene Definitionen der Askese vor, doch geht es vor allem
darum, eine Methode zu wdhlen, die dem Genius der jiidischen Offenbarung voll
entspricht, fiir welche die hochsten spirituellen Anforderungen niemals das konkrete,
materielle Leben in den Schatten stellen diirfen, ist es doch gerade dieses Leben,
auf das sich die iiberwiegende Mehrzahl der Gebote der Torah bezieht. Es handelt
sich also darum, die Rechte dieses Lebens innerhalb eines Systems zu wahren, das
seinem Wesen nach auf die spirituellen Werte hin ausgerichtet ist. Bachja gelingt
es, dank einer bemerkenswert ausgeglichenen Synthese einen Ausweg zu finden.

Jetzt erst ist der Mensch wahrhaft frei, seine spirituellen Aspirationen sind rich-
tig orientiert, und er kann sich so auf den Weg machen zum Endpunkt seiner
ascensio, der Liebe Gottes. Diese Liebe verkérpert sich in einer grenzenlosen und in
Hinkunft durch keinerlei unreine Aspiration in Frage gestellten Hingabe an den
einig-einzigen Gott, den Israel im Schem’a, im « Hore Israel », bekennt. Es ist das
eine vollige Vereinigung mit dem unaussprechbaren Licht, und das véllige Eingehen
der Seele in die gottliche Sphire, die contemplatio Dei in einer Liebesvereinigung
ohne Ende, wie sie Bachja in einer der hebriischen Dichtungen besingt, mit denen
der Hidaja schliesst (S. 451/52) :

Gedenke :
« Kein Dunkel gibts und keine Finsternis,
Darin sich Ubeltiter bergen kénnten » (Hiob 34:22).
Suche den Herrn, deinen Schopfer,
Mit all deiner Kraft und Macht.
Strebe nach Rechtlichkeit, strebe nach Demut.
Vielleicht wirst du geborgen sein vor dem Zorn des Herrn,
An dem Tage, an dem sein Unmut entbrennt.
Du wirst leuchten gleich der Helle am Firmament,
Oder wie die Sonne, wenn sie aufgeht mit Kraft.
Die Sonne der Rechtschaffenheit wird iiber dir scheinen,
Mit Heil in ihren Schwingen.
Und nun, erhebe dich, geh’ und rechtfertige dich vor deinem Herrn,
Sing’ Lieder deinem Gott.
Preise den Herrn, denn er ist giitig,
Lobsinge dem Herrn, denn er ist voll Huld
und wiirdig des Lobpreises !
K. H.

FUSSNOTEN

1 Al-Hidaja Ila Fara’id al-Qulab des Bachja Ibn Josef Ibn Paquda aus Andalusien,
im arabischen Urtext zum 1. Mal nach der Oxforder u. Pariser Handschrift her-
ausgegeben... Leiden 1912.

2 Bahya b. Joseph, Duties of the Heart... New York 1925-1947.

3 Das Buch der Pflichten des Herzens, von Rabbi Bachja b. Joseph Pakuda. Mit
einer Einleitung v. Rabb. Dr. Selig Bamberger. Hamburg 1918.

4 Bahya Ibn Paquda, Introduction aux Devoirs du Cceur.

5 Das Original wurde 1907 von Ignaz Goldziher herausgegeben, nachdem bereits
1896 eine hebriische Ubersetzung von I. Broydé erschienen war.

191



8 So Abd Talib al-Makki, + 996, in seinen Traktaten Qut al-Quldth, « Mahnung fiir
das Herz », und Hajat al- Qulib, « Leben fiir das Herz », und Harith b. Asad
al-Mihasibi, t 857, im Daw4’ da’al Qultb, « Eine Kur fiir den Herzkranken ».

7 Mit vollem Namen Abfi Hamid Mohammed Ibn Mohammed al-Ghasali (Al-gazel),
der grosste Theologe des Islam und gleichzeitig Philosoph und Mystiker, geb.
1059 in Tus (Persien), gest. daselbst 1111. Er verbrachte die meiste Zeit seines
Lebens in Bagdad. Al-Ghasali bekidmpft die Tendenz der Theologen, das islami-
sche Dogma mit Hilfe der griechischen Philosophie zu begriinden. In seinem
Traktat Maqasid al-Falasifia (« Die Meinungen der Philosophen ») bietet er eine
Ubersicht iiber die Hauptlehren der Philosophie, um sie dann im Téhdfat al-Fala-
sifia (« Widerlegung der Philosophie ») zu widerlegen. Sein Hauptwerk, Al
Higmad, enthilt auch eine Vertiefung der Lehren der Sifis.

8 Hebriisch Amfinot we-De’ot, « Glauben und Wissen ». Sa’adja ist der erste jiidi-
sche Religionsphilosoph.

9 Salomo b. Jehtida Ibn Gabirol, arabisch Sileiman ibn Jachja, ungefihr 1021-1058,
ist der Avicebron der scholastischen Theologie. Sein philosophisches Hauptwerk
Fons vitae ist nur in der lateinischen Ubersetzung des Dominicus Gundisalvi
erhalten geblieben.

10 Die Theologie des Bachja Ibn Pakuda. Gesammelte Schriften II, Frankfurt a. M.
1910.
11 Etudes de Philosophie Médiévale, XXXV, Paris 1947, S. 86.

12 P. K. Kokovtzov, The Date of Life of Bahya ibn Paqgoda, in Livre d’hommage a
la mémoire du Dr Samuel Pozndnski. Warschau 1927, S. 13-21.

G.v. Rad, DAS OPFER DES ABRAHAM. Mit Texten von Luther, Kierkegaard,
Kolakowski und Bildern von Rembrandt. Kaiser Traktate 6. Chr. Kaiser Verlag,
Miinchen 1971. 94 S. 8.50 DM.

Der in der jiidischen Uberlieferung ‘Aquedath Jishaq, «Die Bindung Isaaks »
(d. h. seine Fesselung im Hinblick auf das von Gott dem Abraham auferlegte Opfer
seines Sohnes) genannte biblische Bericht in 1. Mos 22:1-19 hat Exegeten und
Prediger seit jeher beschiiftigt.

Der Vf. gibt einen kurzen Uberblick iiber einzelnen Auslegungen, analysiert
dann den Text und seine Merkmale und unternimmt seinerseits eine Deutung der
biblischen Erzihlung, wobei der Akzent weniger auf Abraham als « Gehorsams-
athleten » liegt, als den ihn die kirchliche Unterweisung vor allem gesehen hat, wie
— mit Luther — auf dem unerschiitterlichen Gottvertrauen des Patriarchen, der
selbst angesichts des als Argernis empundenen gottlichen Auftrags, den «Sohn
der Verheissung » zu opfern, dass Vertrauen nicht verlor, dass Gott letzten Endes
doch seine Zusagen wahrmachen wird, wie es dann im Hebrierbrief heisst
(11:18ff.; S. 28):

Durch Glauben hat Abraham den Isaak dargebracht, da er versucht ward ;
ja seinen einzigen Sohn brachte er dar, der die Verheissungen empfangen
hatte, zu dem gesprochen war: In Isaak soll dein Name genannt werden,
indem er bedachte, dass Gott imstande ist auch von den Toten zu erwecken ;
und deshalb erhielt er ihn auch gleichnisweise zuriick.

Betrachtungen von Luther, Kierkegaard und Kolakowski lassen uns die alte
Erzihlung vom Abrahamsopfer in einem neuen Licht erscheinen, im Lichte des
Glaubens und des Vertrauens, dessen grosses Vorbild der Patriarch auch fiir
uns ist,

K. H.



	Rezensionen

