
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Bahya b. Joseph ihn Pakuda, THE BOOK OF DIRECTION TO THE DUTIES
OF THE HEART. From the original Arabic version Al-Hidâya ilâ Fara id Al-
Qulûb. Translated and edited by Menahem Mansoor. The Littman Library
of Jewish Civilisation. Routledge & Kegan Paul, London 1973. 472 S.

Unter dem hebräischen Titel der Ubersetzung von Ibn Tibbon, Hovot ha-leva-
vot, « Die Herzenspflichtee », ist das Buch Bachja Ibn Paqûdas für viele Generationen

frommer Juden ein Handbuch inneren Lebens geblieben und wurde in
zahlreiche Sprachen übersetzt. Der Vf., Direktor des Department of Hebrew
and Semitic Studies der Universität Wisconsin (USA), will nun auch dem
englischspTachigen Leserpublikum eine Übersetzung dieses Hauptwerkes jüdischer
Spiritualität aus dem arabischen Urtext bieten. Seine Vorlage dafür ist die
kritische Ausgabe von A. S. Yahuda 1. Die bereits existierende englische Übertragung
von M. Hyamson2 hat den hebräischen Text Ibn Tibbons zur Grundlage. Die
bekannteste deutsche Übersetzung — ebenfalls aufgrund des hebräischen Textes
— ist die von M. Baumgarten3. Im Jahre 1950 erschien in Paris eine — inzwischen

neu aufgelegte —, nach den Angaben des Verfassers ebenfalls auf das arabische

Original zurückgehende französische Übersetzung von A. ChouraquiL
Besonders aufschlussreich ist die Einleitung M.'s, die den Leser mit den

philosophischen, theologischen und spirituellen Grundlagen des Hidaja vertraut macht.
Die philosophischen Elemente, auf die sich Bachja stützt, sind sowohl nicht-platonischen

als platonischen (oder, besser, neuplatonischen) Ursprungs, wobei letztere
deutlich überwiegen. Man hat Bachja ja auch den neuplatondschen Traktat Kitàb
Ma'âni al-Nafs, « Buch über die Erwägungen der Seele », zugeschrieben6, doch
wurde diese Urheberschaft bereits von I. Goldziher, J. Guttmann und A. Barisov
stark in Frage gestellt. Der Vf. schliesst sich dieser Ansicht schon aus dem Grunde
an, weil Bachja im Hidaja die platonischen Ideen von den Emanationen ausdrücklich

zurückweist, die im Ma'âni al-Nafs vertreten werden.
Nicht in Abrede zu stellen ist hingegen, dass Bachja die Enzyklopädie der

lkkwân al-Sâfâ (« Brüder der Reinheit ») gekannt und benützt hat, einer
neuplatonischen philosophischen Richtung im Islam, die allen jüdischen Religionsphilosophen

vertraut war. Die « Brüder » sind es höchstwahrscheinlich auch, die Bachja
in seinem Werk als « die Philosophen » anspricht.

Theologisch gesehen ist Bachja, wie die meisten jüdischen Religionsphilosophen,

vom Kalâm abhängig, und damit von den Mutazeliten, das heisst von der
rationalistischen Schule die, wiewohl sie sich ebenfalls der philosophischen
Kategorien bedient, dennoch eine Reaktion gegen den übermächtigen Einfluss
griechischen Denkens auf die Theologie darstellt, doch geht, der Natur von Bachja's
Traktat entsprechend, der Haupteinfluss von der mystischen und asketischen Theologie

des Islam aus, und damit von den Sûfis und dem Zuhd. Vertreter dieser Richtung

sind es ja, die in ihren Schriften gerne den Ausdruck Qulûb («die Herzen»)
gebrauchen 6, und ihnen hat Bachja auch den Titel seines Werkes entlehnt.

In diesem Zusammenhang stellt sich auch die Frage nach dem Einfluss von
Al-Ghasalis 7 Al-Hiqmâ fi Makhûqat Allah (« Wiederbelebung der religiösen
Wissenschaften ») auf Bachja Ibn Paqûda, der vor allem von A. S. Yahuda, dem Herausgeber

des arabischen Textes des Hidaja, unterstrichen wurde. Dieses Problem ist
wesentlich mit der Datierung Bachjas verbunden, auf das wir noch zurückkommen
werden.

186



Aus dem Gesagten könnte man leicht den Eindruck gewinnen, Bachja sei
wesentlich von moslemischen Autoren abhängig. Das ist jedoch keineswegs der
Fall. Seine tiefen Wurzeln liegen eindeutig in der jüdischen Tradition, und seine
Quellen sind die Bibel, der Talmud, der Midrasch, sowie seine grossen Vorgänger,
auf die er sich ausdrücklich beruft, unter ihnen vor allem Sa'adja b. Josef al Faj-
jûmi, 882-942, Oberhaupt der Akademie von Sura in Babylonien und Verfasser
des Buches Kitäb al-Amanât wal-I'tiqâdâts. Unter den Talmudkodifikatoren
erwähnt Bachja Häfäs b. Jasliah (10. Jhdt.), Autor eines — arabisch geschriebenen
— Säfer ha-Miswot (« Buch der Gebote »). Neben Sa'adja beruft sich Bachja
auch noch auf andere jüdische spekulative Schriften, wie das dem letzten
Schuloberhaupt von Sura, Samuel b. Hofni (f 1034), zugeschriebene « Buch der Prinzipien

des Gesetzes », das allgemein David b. Merwân al-Mûqammâs (9.10.
Jhdt.) aus Rakka in Mesopotamien zugeschriebene « Buch der 20 Traktate » u.a.

M. stellt in diesem Zusammenhang auch die Frage, warum Bachja Salomo
Ibn Gabirol 9 unerwähnt lässt, und zwar sowohl sein philosophisches Werk als auch
seine ethischen Abhandlungen Mivhar Peninim (« Perlenlese ») und Tiqqûn Mid-
dot ha-Näfäsch (« Anleitung zur Verbesserung der Seeleneigenschaften »). David
Kaufmann 1° vertritt die Meinung, dass Bachja Ibn Gabirol beeinflusst habe und
nicht rungekehrt. Er weist u. a. darauf hin, dass die zehn Paare von Antithesen im
Tiqqûn den zehn Fähigkeiten der Seele bei Bachja entsprechen.

In dem der Enthaltsamkeit gewidmeten Kapitel des Hidaja erwähnt Bachja
« eine ausgezeichnete literarische Komposition über die Asketik... Sie wurde von
einem Frommen als sein an seinen Sohn gerichtetes Testament verfasst. Es gefiel
mir so sehr, dass ich es hier, so wie ich es fand, am Ende dieses Traktates
wiedergebe, anstatt mit einer eigenen Ermahnung und Belehrung zu schliessen ». Nun
existieren mehrere solcher « moralischer Testamente », und M. denkt an das älteste
erhaltene Dokument dieser Art (Sawwaot), dessen Autor Ele'azar b. Isaak aus
Worms ist (um 1080).

Die Person Bachjas

Georges Vajda schreibt in seiner Introduction à la Pensée Juive du Moyen
Age11 :

Bachja ist der Mann eines einzigen Buches, und hinter diesem Buch
verschwimmt die Person des Verfassers so sehr, dass sein Leben sozusagen unbekannt

bleibt und man seine Lebensdaten nur mehr höchst ungenau, und selbst
dann nur mit Hilfe von Kombinationen subtiler Gelehrsamkeit bestimmen
kann.

In der Tat wissen wir von Bachja sehr wenig, ja es ist nichteinmal sicher, wie
sein Name ausgesprochen werden muss. Seinen Vatersnamen Ibn Paqüda kennen
wir aus Ibn Tibbons Einleitung zur hebräischen Übersetzung des Hidaja. Ibn
Tibbon nennt Bachja ha-dajjan, d. h. Richter an einem Rabbinatsgericht. Seine
Heimat ist « Andalûs », und damit das maurische Spanien. Manche nehmen an, er
habe in Saragossa gelebt, wieder andere nennen Cordova als die Stadt seiner
Herkunft, doch lässt sich nichts Sicheres behaupten.

Über das Abfassungsdatum des Hidaja gibt es mehrere Hypothesen, M. schliesst
sich der Meinung von Kokovtzov an12, der sich für die Zeit zwischen 1050 und
1080 ausspricht. Mose b. Jakob Ibn Ezra (um 1060-1139), in Schüler des Isaak
Ghijat (f 1089), bringt in einem in der Bibliothek von Leningrad aufbewahrten
Fragment seines philosophischen Traktats Maqâlât al-Hâdiqâ (hebräisch Arûgat
ha-Bossäm, « Das Duftbeet ») eine Kritik Bachjas und bemerkt dazu : « Was hätte
er zu unserer Zeit gesagt »

187



Was bewog Bachja, den Hidaja zu verfassen

Das Zeitalter Bachjas vernachlässigte das innere Leben. Die religiösen
Bestrebungen des Judentums waren fast ausschliesslich auf das Studium der Tradition
ausgerichtet, wozu sich dann seit Sa'adja Gaon die Tendenz gesellte, diese Tradition

mit Hilfe der Philosophie zu erklären. Das religiöse Leben als solches war zum
Grossteil zur Routine geworden, bei der das Denken in den Hintergrund trat.
Bachja klagt, man beschäftige sich völlig einseitig mit den Spitzfindigkeiten der
talmudischen Argumentation und vernachlässige dabei das wirklich Wesentliche,
nämliche die Herzensfrömmigkeit. Aus dieser Erkenntnis heraus verfasste er den
Hidaja als Anleitung zu einer echten Spiritualität.

Das will nun keineswegs besagen, dass die jüdischen Gesetzeslehrer die
spirituelle Dimension des Judentums verkannt hätten. Sie haben sie immer wieder in
den Vordergrung gestellt, doch hinterliessen sie kein System jüdischer Spiritualität,

schon einfach deshalb nicht, weil das Judentum an sich jedem derartigen
System abhold ist. Wie bereits gesagt wurde, benützt Bachja ausgiebig die
jüdischen Traditionsquellen, doch seine Terminologie und der gesamte Aufbau seines
Werkes gehen auf molemische Vorbilder zurück, vor allem auf die asketischen
Schriftsteller des Islam. Doch bindet sich Bachja niemals sklavisch an diese seine
Vorbilder. Er benützt seine Quellen frei und souverän, und seine Stärke hegt in
der Synthese.

Durch die Originalität seiner Konzeption und seine geglückte Synthese gelang
es Bachja, eine wahre Lücke im jüdischen religiösen Leben zu füllen. Er ist so

zum spirituellen Autor des Judentums schlechthin geworden. Gewiss, Bachjas
Hidaja hat keinen nachhaltigen Einfluss auf die jüdische religionsphilosophische
Literatur des Mittelalters ausgeübt, doch hat er das Herz des Volkes gewonnen.
Alle spirituellen Bewegungen, die im Laufe der Jahrhunderte im Judentum
entstanden sind, haben auf das Buch Hovot ha-Levavot zurückgegriffen, das für sie
eine nie versiegende Quelle echter Inspiration gewesen ist.

Der Aufbau und die Struktur des Hidaja (S. 39 ff.)
Der Hidaja ist im wahrsten Sinn des Wortes ein Handbuch inneren Lebens,

eine « Einführung in die Herzenspflichten ». Diese Herzenspflichten stehen in
keinerlei Gegensatz zu den Aufgaben des Leibes, und auch nicht zu den äusseren
Handlungen und zu den Übungen der Enthaltsamkeit, wie sie von der Moral und
der Religion gefordert werden.

Das Ziel Bachjas ist es, unser inneres Leben mit dem äusseren Leben in
Einklang zu bringen, damit wir so fähig seien, dem Schöpfer mit unserem ganzen
Herzen und mit allen unseren Fähigkeiten zu dienen, wie es im zentralen Gebot
der Torah gefordert wird (5. Mos 6:4-5) : «Höre Israel, der Herr, unser Gott, ist
ein einig-einziger Herr. Und du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem
Herzen, von ganzer Seele und mit all deiner Kraft. »

Der Traktat Bachjas besteht aus einer Einleitung und aus den folgenden zehn
« Pforten » :

1. Die Einheit Gottes
2. Die Betrachtung der geschaffenen Dinge
3. Der Gottesdienst
4. Das Gottvertrauen
5. Die Herzensfrömmigkeit
6. Die Demut

188



7. Die Busse

8. Die Selbsterkenntnis
9. Die Läuterung (Askese)

10. Die wahre Gottesliebe

In der Einleitung entwickelt Bachja den Plan seines Werkes. Es bei einem
rein äusserlichen Konformismus in der Erfüllung der göttlichen Gebote bewenden
zu lassen, erscheint ihm nicht nur unbefriedigend, sondern darüber hinaus der
Erhabenheit und der wahren Absicht der Torah unwürdig. Deshalb muss man
diese Stufe überwinden. Gott hat uns Erkenntnis verliehen, und dank dieser
Erkenntnis ist es uns möglich, eine höhere Stufe zu erreichen. Vom religiösen
Standpunkt aus gesehen erreicht man diese Stufe durch die Gotteserkenntnis, die
gleichzeitig das Ziel und das Endstadium jeder Erkenntnis und Wissenschaft ist.

Bachja bleibt nun nicht bei einer Initiation im rabbinisch-traditionellen Sinn
stehen. Gewiss, das intellektuelle Erfassen der Tradition ist eine Notwendigkeit,
und Bachja setzt es auch als selbstverständlich voraus. Hinsichtlich der göttlichen
Gebote muss man zwischen zwei Kategorien unterscheiden : die Gebote, die eine
äussere Haltung erfordern einerseits, und andererseits die Vorschriften, die auf eine
innere Haltung hinzielen. Obwohl nun diese innere Haltung in der von der Torah
selbst aufgestellten Wertskala weitaus höher steht als die rein äusserliche Haltung,
stellt Bachja dennoch fest, dass dieser Aspekt im traditionellen jüdischen Unterricht
seiner Zeit fast völlig in den Hintergrund getreten ist.

Auf dieser Stufe seiner Analyse entdeckt Bachja ein völlig neues Universum,
das er nun mit grösstem Eifer erforscht, obwohl er dabei gänzlich auf sich selbst
gestellt ist und sich keinem Führer anvertrauen kann. Der Hidaja ist im Grunde
die Beschreibung der spirituellen Entdeckungen seines Autors und der Etappen,
die er dabei durchlaufen hat. Erleuchtet durch ein inneres Licht ist es sein Bestreben,

seine Glaubensbrüder an seinen eigenen Entdeckungen teilhaben zu lassen. Er
zögert, weicht sogar zurück, wiegt die Dinge gegeneinander ab und macht sich
schliesslich ans Werk.

Im Mittelpunkt des Gebäudes, das er etappenweise errichtet, steht das Bekenntnis

der Einig-Einzigkeit Gottes : « Höre Israel » lautet denn auch die Überschrift
der ersten « Pforte » des Hidaja. Dieses Bekenntnis setzt die Kenntnis seines Inhaltes
voraus, den Bachja nun gemäss den Prinzipien der Theologie seiner Zeit auseinandersetzt.

Er bedient sich dabei vor allem der Attributenlehre und gelangt schliesslich

zu einer Gottesvorstellung, die jede Erkenntnis übersteigt aber dessenungeachtet

das primum agens aller Schöpfung ist.
Wie kann man nun Gott erkennen Dank seiner Offenbarung in den

Geschöpfen. Der Mensch betrachtet die Geschöpfe und erhebt sich so von Erkenntnisstufe

zu Erkenntnisstufe — Bachja zählt sieben verschiedene Wege auf —, bis
er zu einer Kontemplation gelangt, die das Sichtbare hinter sich lässt und sich dem
Unsichtbaren zuwendet.

Diese Betrachtung der unendlichen Vollkommenheit des göttlichen Wesens
lässt den Menschen die Niedrigkeit seiner eigenen Kondition ermessen und lässt
ihn darüber hinaus die Notwendigkeit einer totalen Unterwerfung unter Gottes
Allmacht erkennen. Im Hinblick darauf hat Gott seinem Volk die Torah und die
Gebote gegeben, wobei die Lehren der Torah völlig im Einklang stehen mit den
Normen der Vernunft.

Die auf dieser Stufe angelangte Seele hat eine genügende Freiheit erworben,

um nun den Aufstieg zu den Gipfeln der Erkenntnis wagen zu können. Sie tritt

189



jetzt in das Stadium der völligen Hingabe an Gottes Willen ein. Diese Hingabe
erfüllt die Seele mit unendlichem Vertrauen. Auch das ist eine der Lieblingsthesen
der moslemischen Theologie, doch weist Bachja den starren Determinismus der
islamischen Überlieferung zurück und wahrt so die völlige Freiheit des Menschen
und seiner Entscheidungen. Das Resultat dieser Haltung ist eine Abkehr von allen
irdischen Dingen, die ihrerseits den Menschen befähigt, die Suche nach dem Absoluten

fortzusetzen, das mit der Liebe Gottes identisch ist.
Der auf dieser Stufe der Seelenerhebung angelangte Mensch fühlt sehr stark

die Grenzen, die trotz allem seinen Anstrengungen und Möglichkeiten gesetzt sind.
Indem er das feststellt und gleichzeitig die Gegenmittel in Vorschlag bringt,
inspiriert sich Bachja neuerdings an den klassischen Lehrsätzen der islamischen Aske-
tik. Die Offenbarung seiner eigenen Ohnmacht überzeugt den Menschen davon,
dass die einzig mögliche Haltung, die er angesichts der unendlichen Vollkommenheit

Gottes einnehmen kann, die grösste Demut ist. Nur die Demut ist imstande,
den Abgrund zu überbrücken, der ihn von den höheren Werten trennt und ihm zu
helfen, sich einen Weg zu bahnen, der zur vollkommenen Einheit des Herzens mit
dem gebenedeiten Schöpfer führt.

Dank der Offenbarung seiner eigenen Unwürdigkeit wird der Mensch auf eine
weitere unbedingt erforderliche Stufe der Reinigung des Herzens geführt, die der
teschûvah, der aufrichtigen Umkehr und Rückkehr zu Gott. Die teschûvah ist es,
die ihm die Vergebimg der Sünden erwirkt und ihm alle spirituellen Fähigkeiten
wiedergibt, die durch die Sünde und den Ungehorsam gegen Gott verdunkelt wurden.

Auch an diesem Punkt distanziert sich Bachja von den traditionellen
jüdischen Vorstellungen, die bei dieser zur teschûvah führenden Katharsis seiner
Meinung nach den äusseren Bussübungen eine viel zu grosse, ja exklusive Bedeutimg
beimessen. Auf der anderen Seite nähert sich jedoch Bachja mit den vier für eine
aufrichtige Busse unerlässlich notwendigen Bedingungen auch wieder den
traditionellen Ideen. Diese Bedingungen sind die Reue, die entschlossene Abkehr von der
Sünde, die aufrichtige Bitte um Vergebung und der feste Vorsatz, auf dem nunmehr
eingeschlagenen Weg zu verharren.

Bis zu dieser Stufe war der von Bachja eingeschlagene Weg der einer in
Etappen erreichten inneren Reinigung durch progressive Eliminierung verschiedener
Elemente und durch fortschreitendes Entsagen, und damit durch an sich negative
Akte, die allerdings ein sehr positives Ergebnis zeitigen. Von da an wird nun auch
der Weg selbst absolut positiv.

Die neuen und letzten Schritte des Geistes und des Herzens beginnen mit einer
echten Gewissenserforschung, die eine völlige Haltungsänderung nach sich zieht.
Hinsichtlich dieser Gewissenserforschung — Bachja schlägt dafür dreissig verschiedene

Methoden vor — stellt der Verfasser des Hidaja ein zentrales Element in den
Vordergrund, das später im 16. und im 18. Jahrhundert in der Kabbala Isaak
Lurias und im Beseht'schen Chssidismus seinen Höhepunkt erreichen wird. Dieses
Element ist die kawwanah, die Konzentration und rechte Intention bei der Erfüllung

religiöser Handlungen. Die kawwanah ist es, die einen aufgrund der menschlichen

Kondition — die das Judentum stets voll und ganz respektiert —
notwendigerweise materiellen Aspekt des Gehorsams in eine dauernde Quelle spiritueller
Bereicherung verwandelt. Durch diese Gewissenserforschung und die kawwanah
erreicht die Seele eine Stufe der Betrachtung der übernatürlichen Werte, die es ihr
möglich macht, den Zweifel zu überwinden und sich völlig in dem Licht zu sonnen,
das von den göttlichen Sphären ausgeht. Auf diesem Niveau stellt Bachja ein
anderes Element in den Vordergrund, das in der jüdisch-asketischen Praxis seiner
Zeit ebenfalls schwer vernachlässigt wurde : das Herzensgebet, das heisst das medi-

190



tative und kontemplative, von jeder Formel befreite und somit spontane Gebet als

Herzensergiessung angesichts des göttlichen Lichtes.
Auf dieser Stufe angelangt muss der Mensch endgültig eine Askeze wählen, die

ihn befähigt, dieses Niveau auch zu halten. Hier stellt sich das schwierige Problem
des Gleichgewichts. Im Einklang mit den Vorbildern, an denen er sich inspiriert,
schlägt Bachja verschiedene Definitionen der Askese vor, doch geht es vor allem
darum, eine Methode zu wählen, die dem Genius der jüdischen Offenbarung voll
entspricht, für welche die höchsten spirituellen Anforderungen niemals das konkrete,
materielle Leben in den Schatten stellen dürfen, ist es doch gerade dieses Leben,
auf das sich die überwiegende Mehrzahl der Gebote der Torah bezieht. Es handelt
sich also darum, die Rechte dieses Lebens innerhalb eines Systems zu wahren, das
seinem Wesen nach auf die spirituellen Werte hin ausgerichtet ist. Bachja gelingt
es, dank einer bemerkenswert ausgeglichenen Synthese einen Ausweg zu finden.

Jetzt erst ist der Mensch wahrhaft frei, seine spirituellen Aspirationen sind richtig

orientiert, und er kann sich so auf den Weg machen zum Endpunkt seiner
ascensio, der Liebe Gottes. Diese Liebe verkörpert sich in einer grenzenlosen und in
Hinkunft durch keinerlei unreine Aspiration in Frage gestellten Hingabe an den

einig-einzigen Gott, den Israel im Schema, im « Höre Israel », bekennt. Es ist das

eine völlige Vereinigung mit dem unaussprechbaren Licht, und das völlige Eingehen
der Seele in die göttliche Sphäre, die contemplatio Dei in einer Liebesvereinigung
ohne Ende, wie sie Bachja in einer der hebräischen Dichtungen besingt, mit denen
der Hidaja schliesst (S. 451/52) :

Gedenke :

« Kein Dunkel gibts und keine Finsternis,
Darin sich Übeltäter bergen könnten » (Hiob 34:22).
Suche den Herrn, deinen Schöpfer,
Mit all deiner Kraft und Macht.
Strebe nach Rechtlichkeit, strebe nach Demut.
Vielleicht wirst du geborgen sein vor dem Zorn des Herrn,
An dem Tage, an dem sein Unmut entbrennt.
Du wirst leuchten gleich der Helle am Firmament,
Oder wie die Sonne, wenn sie aufgeht mit Kraft.
Die Sonne der Rechtschaffenheit wird über dir scheinen,
Mit Heil in ihren Schwingen.
Und nun, erhebe dich, geh' und rechtfertige dich vor deinem Herrn,
Sing' Lieder deinem Gott.
Preise den Herrn, denn er ist gütig,
Lobsinge dem Herrn, denn er ist voll Huld
und würdig des Lobpreises

K. H.

FUSSNOTEN

1 Al-Hidâja Ilâ Fara'id al-Qulub des Bachja Ibn Josef Ibn Paquda aus Andalusien,
im arabischen Urtext zum 1. Mal nach der Oxforder u. Pariser Handschrift
herausgegeben... Leiden 1912.

2 Bahya b. Joseph, Duties of the Heart... New York 1925-1947.
3 Das Buch der Pflichten des Herzens, von Rabbi Bachja b. Joseph Pakuda. Mit
einer Einleitung v. Rabb. Dr. Selig Bamberger. Hamburg 1918.

4 Bahya Ibn Paquda, Introduction aux Devoirs du Cœur.
5 Das Original wurde 1907 von Ignaz Goldziher herausgegeben, nachdem bereits

1896 eine hebräische Übersetzung von I. Broydé erschienen war.

191



6 So Abû Talib al-Makki, f 996, in seinen Traktaten Qut al-Qulûb, « Mahnung für
das Herz », und Hajât al- Qulûb, « Leben für das Herz », und Harith b. Asâd
al-Mûhasibi, f 857, im Dawâ' da'al Qulûb, « Eine Kur für den Herzkranken ».

7 Mit vollem Namen Abû Hamid Mohammed Ibn Mohammed al-Ghasali (Al-gazel),
der grösste Theologe des Islam und gleichzeitig Philosoph und Mystiker, geb.
1059 in Tus (Persien), gest. daselbst 1111. Er verbrachte die meiste Zeit seines
Lebens in Bagdad. Al-Ghasali bekämpft die Tendenz der Theologen, das islamische

Dogma mit Hilfe der griechischen Philosophie zu begründen. In seinem
Traktat Maqâsid al-Fâlâsâfia («Die Meinungen der Philosophen») bietet er eine
Ubersicht über die Hauptlehren der Philosophie, um sie dann im Tâhâfût al-Fâlâsâfia

(« Widerlegung der Philosophie ») zu widerlegen. Sein Hauptwerk, AI
Hiqmâ, enthält auch eine Vertiefung der Lehren der Svfis.

8 Hebräisch Ämünot we-Deot, « Glauben und Wissen ». Sa'adja ist der erste jüdische

Religionsphilosoph.
0 Salomo b. Jehûda Ibn Gabirol, arabisch Sûleiman ibn Jachja, ungefähr 1021-1058,

ist der Avicebron der scholastischen Theologie. Sein philosophisches Hauptwerk
Fons vitae ist nur in der lateinischen Übersetzung des Dominicus Gundisalvi
erhalten geblieben.

10 Die Theologie des Bachja Ibn Pakuda. Gesammelte Schriften II, Frankfurt a. M.
1910.

11 Etudes de Philosophie Médiévale, XXXV, Paris 1947, S. 86.
12 P. K. Kokovtzov, The Date of Life of Bahya ibn Paqoda, in Livre d'hommage à

la mémoire du Dr Samuel Poznânski. Warschau 1927, S. 13-21.

G. v. Rad, DAS OPFER DES ABRAHAM. Mit Texten von Luther, Kierkegaard,
Kolakowski und Bildern von Rembrandt. Kaiser Traktate 6. Chr. Kaiser Verlag,
München 1971. 94 S. 8.50 DM.

Der in der jüdischen Überlieferung 'Aquedath Jishaq, « Die Bindung Isaaks »
(d. h. seine Fesselung im Hinblick auf das von Gott dem Abraham auferlegte Opfer
seines Sohnes) genannte biblische Bericht in 1. Mos 22:1-19 hat Exegeten und
Prediger seit jeher beschäftigt.

Der Vf. gibt einen kurzen Überblick über einzelnen Auslegungen, analysiert
dann den Text und seine Merkmale und unternimmt seinerseits ein© Deutung der
biblischen Erzählung, wobei der Akzent weniger auf Abraham als « Gehorsamsathleten

» hegt, als den ihn die kirchliche Unterweisung vor allem gesehen hat, wie
— mit Luther — auf dem unerschütterlichen Gottvertrauen des Patriarchen, der
selbst angesichts des als Ärgernis empundenen göttlichen Auftrags, den « Sohn
der Verheissung » zu opfern, dass Vertrauen nicht verlor, dass Gott letzten Endes
doch seine Zusagen wahrmachen wird, wie es dann im Hebräerbrief heisst
(11:18ff. ; S. 28) :

Durch Glauben hat Abraham den Isaak dargebracht, da er versucht ward ;
ja seinen einzigen Sohn brachte er dar, der die Verheissungen empfangen
hatte, zu dem gesprochen war : In Isaak soll dein Name genannt werden,
indem er bedachte, dass Gott imstande ist auch von den Toten zu erwecken ;

und deshalb erhielt er ihn auch gleichnisweise zurück.

Betrachtungen von Luther, Kierkegaard und Kolakowski lassen uns die alte
Erzählung vom Abrahamsopfer in einem neuen Licht erscheinen, im Lichte des
Glaubens und des Vertrauens, dessen grosses Vorbild der Patriarch auch für
uns ist.

K. H.

192


	Rezensionen

