
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Das Volk Gottes und die Völker der Welt : Fragmente einer Versöhnung

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VOLK GOTTES
UND DEE VÖLKER DER WELT

Fragmente einer Versöhnung

Von Thomas Buske

Sowenig wie die zivilisierte Menschheit sich heute dessen bewußt
ist, daß sie ihr Entstehen einer abendländisch-christlichen Geschichte
verdankt, sowenig (oder richtiger noch viel weniger) ahnt sie aus dieser
ihrer christlichen Tradition, daß ihr darin auch ein Teil ihres Selbst-
verständnisses durch jüdisches Denken vermittelt wurde, das freilich
überhaupt erst nach einer hundertjährigen Emanzipation der Juden
dieser westlichen Welt und dann auch nur zögernd auszusprechen
gewagt wurde ; denn eine wie lange Zeit eines nur unvollkommenen
Selbstbewußtseins schied die Völker West- und Mitteleuropas
(Engländer und Franzosen, Deutsche und Polen) von den Ursprüngen
ihrer eigenen und darin immer irgendwie christlich-kirchlich bestimmten

historischen Anfangssituation. Und nur wenigen war jener andere
Zusammenhang von daher klarzumachen, dessen Mißachtung eine

ganze Nation aus dem Fortschritt der Zivilisation herausfallen und die
Schrecken der dann auf alle schließlich unterschiedslos zukommenden
Rechtlosigkeit gegenüber einer in noch 'so guter Absicht' und darum
auch grenzenlos ausgeübten Regierungsgewalt auskosten ließ.

Es blieb darum in Erinnerung zu rufen, daß erst das Apodiktische
Recht des Alten Testaments, das 'Du sollst' des Dekalogs, erstmalig in
der Weltgeschichte neue Ordnungsformen anstrebte, die gleich in
welcher sozialen Gemeinschaft individuelle Eigenständigkeit forderten
und jedem Einzelnen insofern auch ein Maß persönlicher
Verantwortung zuwiesen und ihn vor dem willkürlichen Zugriff jeder
Staatsgewalt zumindestens aus dem theoretischen Anspruch solchen
Rechts sichern wollten. — Wer aber wollte auch schon diesen
Zusammenhang mit dieser einen gleich-'gültigen'menschheitsgeschicht-
lichen Gerechtigkeit des einen Volkes für das Entstehen der europäischen

Völker leugnen, selbst dann, wenn die heute daraus
weitergebildete westliche Welt sich gar nicht mehr aus dieser 'ur'-christlichen
Beziehung zu Israel oder überhaupt nicht mehr christlich traditionell
gebunden verstünde. Die Beobachtung würde dadurch nicht irrelevanter,
daß (wie Bonhoeffer in seinem angesichts des Nationalsozialismus
niedergeschriebenen Ethik-Fragmentes sagte) auch darum « die Reihe
unserer Väter hinter die Erscheinung Jesu Christi zurückgeht, in das

173



Volk Israel. Die abendländische Geschichte ist nach Gottes Willen mit
dem Volk Israel unlöslich verbunden, nicht nur genetisch, sondern in
echter unauflöslicher Begegnung... Eine Verstoßung der Juden aus dem
Abendland muß die Vertoßung Christi nach sich ziehen ».1

Aber nur Franz Rosenzweig war es, der zunächst als erster und
einziger und ausdrücklich als 'Religionsjude' seiner christlichen oder
schon säkularen Welt von dieser 'historischen' Wahrheit her jüdischer-
seits eine Aussage zu machen versuchte, die über das Selbstverständnis
einer jüdischen oder eben nicht-christlichen oder vielleicht ganz anders

gearteten oder vermeintlichen Existenz hinausragte und das Selbstverständnis

gerade gegenüber jener Welt umschließen sollte, der gegenüber

zur eigenen Deutung auch jüdisches Dasein notwendig erschien.
Es mußte darum mit dem zunächst vielleicht merkwürdig anmutenden
Eingeständnis beginnen : « Wir sind in allen Dingen Christen, wir
leben in einem christlichen Staat, gehen in christliche Schulen, lesen
christliche Bücher, kurzum unsere ganze 'Kultur' ist ganz und gar auf
christlicher Grundlage » 2. Und doch bliebe ein Rest spezifisch jüdischer
Aufgaben, die nicht in der Kulturevolution einer 'christlichen' Welt
aufgesogen werden konnten und auf die diese Welt um ihrer selbst
willen auch kaum freiwillig verzichten durfte, so sehr sie auch gerade
den besonderen jüdischen Beitrag ihres Selbstverständnisses
Jahrhunderte lang als Ballast und Einschränkung ihres universalen
Anspruchs empfunden haben mag. Das 'Christentum' hatte sich in
achtzehnhundert Jahren den Vorteil angeeignet, in der Mission zugleich
auch zu assimilieren und sich so immer aufs neue in einer
'Kultursynthese' zu manifestieren. Umgekehrt war aber gerade das für das

Judentum nicht « annehmbar » ; es stellte so sehr ein nicht ausgleichbares

Schicksal gegenüber 'anderen Völkern' dar, daß sogar der davon
Betroffene selber sich nicht einmal mehr hinter die kulturellen oder
nur noch religiösen Formen seines Judentums zurückziehen konnte.
Judentum sollte so sehr zum aufgegebenen Schicksal werden, daß
darüber die Frage nach dem Sinn eigener Erwählung verloren ging
oder nie eigentlich ernsthaft gestellt werden konnte ; wohl aber von
den anderen, die sich durch das jüdische Dasein ausgeschlossen
wähnten, um aber nur mit solchem Fragen die Geschichte des einen
Volkes unter den Völkern zu bestätigen. Dem Juden selbst blieb darum
aus solcher Konfrontation nur übrig, nicht etwa die Thora « als Schild
vor sich zu halten », sondern selber « vor die Thora » zu treten, weil
« nicht die Juden erhalten bleiben sollen, sondern das Judentem » (ibid).

Ein solches « Dasein des Juden » aber, wie Rosenzweig zehn Jahre
später im Stern der Erlösung schrieb, zwänge « dem Christentum in alle
Zeit den Gedanken auf, daß es nicht bis ans Ziel, nicht zur Wahrheit

174



kommt, sondern stets — auf dem Wege bleibt. Das ist der tiefste Grund
des christlichen Judenhasses, der das Erbe des heidnischen angetreten
hat. Er ist letztlich nur Selbsthaß, gerichtet auf den widerwärtigen
stummen Mahner, der doch nur durch sein Dasein mahnt. — Haß gegen
die eigene Unvollkommenheit, gegen das eigene Nochnicht » (517, op.
cit.). Bis schließlich auch diejenigen, die in der säkularen neuzeitlichen
Gesellschaft aus ihrem kleinbürgerlichen Vorstellungsbereich heraus
nicht an das Ziel ihrer oberflächlichen Träume gelangen konnten, ihre
'Benachteiligung' nur noch in einem handgreiflichen Antisemitismus
kompensieren konnten ; oder wie Jean-Paul Sartre in seiner Betrachtung
zur Judenfrage 3 schrieb : Der Jude wurde einfach als Dieb vorgestellt.
Der Antisemit versetzte sich damit « in die beneidenswerte Lage eines
Menschen, der bestohlen werden könnte » ; er vollzog damit einen
« Akt der Selbstbestimmung » (47), der ihn über ein « minderwertiges
und schädliches Wesen » erhöbe (22), mithin einer Gruppe einordnete,
die aus dem spontanen Erlebnis urgemeinschaftlicher Gefühle in
Krisenperioden zur Verantwortungslosigkeit der 'Masse d'élite' sich
entlassen dünkte (26).

Als Rosenzweig jedoch den Stern der Erlösung schrieb, hatte er
freilich kaum mehr vermuten können, daß es noch nicht 20 Jahre
später noch einmal zu dem wohl größten Inferno des Judenhasses
kommen konnte. Für ihn war schon das « große Datum » in der
« Kirchengeschichte » vollzogen, nämlich das nicht unwichtige, « daß
die christliche Welt den Juden '1800' befreite, nicht wie sie alles
befreite (warum hat sie ihn dann ab 313 anderthalb Jahrtausende
geknechtet sondern weil sie in diesem Augenblick gerade ihn befreien
mußte4 ». Und das nur darum, weil die Entgegensetzung von 'altem'
und 'neuem' Bund mit der Entdeckung geschichtlicher Dimensionen
ihre Gegenständlichkeit verloren hatte. Die Romantik hatte eben den
kirchlich-konfessionellen Charakter einer 'christlichen' Welt schließlich
gänzlich historisch relativiert. Auch die Existenz eines Judentums
konnte somit nicht mehr schlechthin als anti-confessio einer (christlich)
menschheitsgeschichtlichen Welt der europäisch-atlantischen Staaten
empfunden werden. Die prinzipielle Antizipation eines Volkes unter
den Völkern verlor, war erst einmal der eigene Weg der Volkwerdung
jeweils in der geschichtlichen Einheit der Welt erkannt, seinen diri-
minierenden Charakter. Die im jüdischen Dasein unmittelbar von
Nicht-Juden zu deutende Einschränkung eigener Existenz der Nicht-
Erwählung verwandelte sich nun mehr aus einer größeren Zusammenschau

historischer Beziehungen zu einem Element des Stimulans. Die
jüdische Erwähltheit erwies sich so schließlich — aus der Dauer der
Geschichte — als Erwählung für jene Weltaneignung, die die kirchliche

175



Mission vorbereitete und in der folgenden Moderne mit Wissenschaft
und Technik perfektionierte. — Israel aber blieb der Ursprung dieser
'jüdischen Sekte', aus der die Kontingenz der zivilisatorischen
Weltaneignung erfolgte, wie sie vorher nirgendwo sonst zu beobachten war.
Konnte darum das Volk der Völker anders an dieser Geschichte
teilhaben, als an diesem Ursprung für diese Welt festzuhalten und damit
eine nie schon vollendete, also erst aufzubauende Welt zur Aufgabe und
Pflicht werden zu lassen — Wäre darum auch die sich im 19.
Jahrhundert aus der eigenen Geschichte neu entdeckte Welt 'des Westens'
nun etwa eher eine christliche als jüdische gewesen

Sobald erst einmal eine bestimmte christliche Konfessionalität als

gesellschaftliche Deklaration vor dem historischen Relativismus der
Mannigfaltigkeit 'christlicher' Kulturen und erst recht vor der
Autonomie einer vielleicht letztlich 'unchristlichen' Zivilisation fortgefallen
war, war auch das Judentum keine problematische oder sogar ärgerliche
Last, der man sich irgendwie zu entledigen trachtete, sondern Eigentum

des jeweils eigenen Volkes ; denn nur so konnte das Volk unter den
Völkern eigentlich Volk bleiben, indem es völlig in die christlichen
und nachchristlichen Völker 'integriert' wurde (wie die Kirche selbst)
und hier als unerläßliches Ferment weiterlebte ; aber gerade damit
auch der Verzicht auf eine eigene 'jüdische' Weltaneignung um der
Erwähltheit willen und durch sie aufgezwungen ausgesprochen worden
war. Oder wie Rosenzweig Über das jüdische Volkstum 1915 schrieb :

« Es ist, um kein stärkeres Wort zu gebrauchen, das Schicksal des

jüdischen Volkes, nicht zu schaffen, sondern zu vermitteln. Dieses
Schicksal umschließt in einem Höhe und Niedergang der jüdischen
Geschichte » 5. Mithin konnte so auch die Synagoge « nur sich selbst
sehen, sie hat kein Weitbewußtsein » ; (und um in der theologischen
Typologie zu bleiben) : « darum kann sie der Kirche gegenüber nur
sagen : wir sind schon am Ziel ; ihr seid noch auf dem Wege. Die
Kirche antwortet : Gewiß am Ziel — ihr seid die letzten, weil ihr die
Verstocktesten, die absolut Verstocktesten seid » ; oder sollte ihr heute
immer noch verwehrt sein, nach einer so langen eigenen Geschichte
zu sehen, « wozu ihr in der Welt ein Punkt absoluter Verstocktheit
gegenübersteht ?G » Jahrhundertelang hatte jedenfalls die Kirche das
Schicksal Israels als 'Abtrünnigkeit von Gott' gedeutet und die 'Treue'
des Volkes nicht verstanden. Die Welt mußte zuvor selber 'mündig'
werden und einer bestimmten kulturell gearteten Christlichkeit
entgleiten, run die Entsagung Israels oder anders eben seine Erwähltheit zu
erkennen, was umso schwerer war, als « vorher zu einzelnen Zeiten
einzelne Propheten kamen, seitdem erwarten wir keine Propheten mehr,
sondern nur den letzten Tag » 7.

176



Die Erwählung eines Volkes Gottes, eben aus der Entsagung
anderen Völkern zuzugehören, erwählte andere Völker zu sich selbst,
gerade wenn so das Eingeständnis ausgesprochen werden müßte, daß
« im Judentum... die produktiven Kulturkräfte gänzlich » fehlten ; « das

ist die Schuld der jüdischen Religion, die sie erstickt » 8. Aber überall,
wo sich umgekehrt der einzelne von der religiösen Gemeinschaft löste,
überstieg auch er diese Grenze, wie Marx oder Paulus (ibid. 113). Es
mußte mithin ein bisher religionssoziologisch schon gar nicht
berücksichtigter Gedanke stärker zum Tragen gebracht werden ; was nämlich
theologisch nur in der Geschichte von Abraham über Augustin
verhalten anklang, mußte nun von Mal zu Mal stärker akzentuiert werden.
Es mußte mitgedacht werden, daß das Volk Gottes sich zwar in dem
Bild von Synagoge und Kirche widerspiegelte, aber nie mit einer
bestimmbaren sozialen Gemeinschaft (wie also Kirche oder Synagoge)
identifiziert werden konnte. Die Civitas Dei war darum nicht die
historisch bestimmbare Christenheit ; vom Reich Gottes ließ sich eben
nicht sagen : Siehe hier oder siehe dort (Lc 17 20). — Das hieße aber :

In der Erwählung des Volkes unter den Völkern überhob sich so auch
die Gleichung von Volk Israel und dem einzelnen Juden, sobald
nämlich auch das wirklich galt, daß Zion durch Recht erlöst werden
müßte (Js 1 27) : und welcher Ort der Welt wäre dann nicht Zion,
nachdem Israels Erwählung aus der Idee des Apodiktischen Rechts
zum menschheitlichen Selbstverständnis aller übrigen Völker geworden
war, gleich ob sie es nun annähmen oder nicht ; und gerade darin
war dann das jüdische Schicksal nie jüdischer Besitz vor anderen

gewesen. Oder hatte die Synagoge je etwas anderes gesagt In
Rosenzweigs Resümee jüdischer Theologie jedenfalls dies : « Von Gott,
von dem geoffenbarten Gesetz, von der messianischen Erlösung und
von dem, was damit zusammenhängt, wird gehandelt : es fehlt der
Gedanke, der das ganze Judentum durchdringt, der allein das Gesetz
verständlich machen und allein die Erhaltung des jüdischen Volkes
erklären kann, (nämlich) « der Gedanke der Auserwähltheit Israels.
Dieser wahre Zentralgedanke des Judentums », wie Rosenzweig
weiterschrieb, « den etwa ein christlicher Forscher von der Christologie
herkommend, an erster oder, wenigstens unmittelbar nach der Lehre
von Gott, an zweiter Stelle in einer jüdischen Dogmatik zu finden
erwarten würde, kommt z. B. in den Dreizehn Glaubenssätzen des
Maimonides, aber auch in seinem philosophischen Werk, das doch ein
Führer für die an der Grundwahrheit des Judentums Irregewordenen
sein sollte, überhaupt nicht vor » 9. Es mußte eben mitgedacht werden,
daß sich die Erwähltheit des Judentums nur in einem existentiell
menschheitsgeschichtlichen Rahmen begreifen ließ. Wer darum das

177



Judentum überhaupt verstehen wollte, « der mußte irgendwie, wenn
nicht seelisch, dann doch mindestens geistig, an die Grenzen des

Judentums gerissen sein. So aber war sein Denken dann bestimmt von
der Macht, die ihn an die Grenze geführt hatte, und der Tiefenhorizont
seines Blickes von dem Grade, in welchem er bis vor, an oder über die
Grenzen getragen war » (34 ibid.), was schließlich wiederum nichts
anderes bedeuten konnte als das Erfahren allgemein menschlicher
Existenzgebundenheit, wohl gemerkt aber immer nur so, daß sie im
jüdischen Dasein den Anlaß zur Selbsterkenntnis menschlichen Seins
fand ; war doch der 'einzige Erweis' für das Vorhandensein Gottes, den
auch der Spötter von Sanssouci gelten ließ : Majestät, die Juden.

Und nur so wollte, wie Rosenzweig es an anderer Stelle weiter sagte,
der Jude Jude sein, der seine Grenze nicht im Deutschen oder Franzosen
fände, sondern « er findet sie einzig in dem Menschen, der ebenso

unbegrenzt, ebenso menschlich ist, wie er selber : am christlichen, am
heidnischen Menschen. Mit ihnen allein dürfte der jüdische Mensch
auf eine Linie treten. In ihnen erst begegnen ihm Menschen, die ebenso
allumfassend zu sein beanspruchen und es auch — über alle Scheidungen

der Völker und Staaten, der Begabung und Charaktere (denn auch
die grenzen Mensch gegen Mensch) — sind ». Aber « nicht minder
umfassend, nicht minder alldurchdringend und nicht minder allem
sich verbindend wie das Christentum des menschlichen Christen, das
Heidentum des humanen Heiden, muß dem jüdischen Menschen sein
Judentum sein » 10. Oder in Erinnerung an Hermann Cohen : « Als
Hermann Cohen nach Marburg kam, hatte er jenes Gespräch mit
Friedrich Albert Lange, der ihn hergezogen hatte, das er selbst später
berichtet hat11. Lange fragte : Uber das Christentum sind unsere
Ansichten verschieden Cohen antwortete : Nein, denn was Sie
Christentum nennen, nenne ich prophetisches Judentum. Der Verfasser
der 'Arbeiterfrage' verstand wie das gemeint war ; er konnte ihm die
Stellen zeigen, die er in seiner Bibel bei den Propheten unterstrichen
hatte. Cohen selbst schließt die Erzählung : So hatte der ethische
Sozialismus uns mit einem Schlage über die Schranken unserer Religion
hinweg geeinigt »12. Und dennoch, klänge es nicht paradox, wenn solche
praktische Weltaneignung ihre Einheit nur jenseits jedes weltanschaulichen

Relativismus fände, so sehr auch jede historische Erkenntnis
hier relativierte, aber auch erst damit zu der Eindeutigkeit des
Selbstverständnisses befreite Franz Rosenzweig jedenfalls blieb darum
(im Unterschied zu Eugen Rosenstock) mit vollem Bewußtsein Jude. —
Hätte Rosenzweig aber darin die 'christliche' Welt seiner oder einer
späteren Gegenwart weniger gut verstanden, die meinte das ursprüngliche

Spannungsverhältnis aus der Erwählung Israels zu aller übrigen

178



Welt aufgeben zu müssen und in den Assimilierungsprozeß eingehen
zu dürfen, nachdem vielleicht schon aus dem Verlauf einer auch schon

langen christlichen Geschichte, aus dem Volk der Völker die Gesellschaft

einer globalen Zivilisation zu werden schien, ohne daß damit
schon selbst das Zeugnis der Gerechtigkeit eines Volkes Gottes sich

erübrigen würde. Die Geschichte jener Institutionen, der Weg von
Synagoge zur Kirche, blieb als Ort der Forderung solcher Gerechtigkeit
bestehen. Sie durfte nicht vergessen werden ; und noch mehr, sie
mußte irgendwie lebendige Gegenwart bleiben.

Franz Rosenzweig nahm so sein ihm angeborenes Schicksal bewußt
auf sich, er wollte — und hätte er es denn nun überhaupt noch anders

gekonnt — nicht darauf verzichten, Jude zu sein. Es kam zu jenem
Brief, den Rosenzweig Rudolf Ehrenberg13 schrieb : « Lieber Rudi,
ich muß dir mitteilen, was Dich bekümmern und zunächst Zumindestens
dir unbegreiflich sein wird : ich bin in langer und wie ich meine
gründlicher Überlegung dazu gekommen, meinen Entschluß
zurückzunehmen. Er scheint mir nicht mehr notwendig und daher in meinem
Fall nicht mehr möglich. Ich bleibe also Jude » (71). Warum —
« Wenn ich Dir im Folgenden die Gründe auseinanderzusetzen suche,
so tue ich es nicht bloß, weil ich Dir nach dem Gang der Sache diese
Rechenschaft schuldig bin und weil ich unsere Freundschaft dadurch
vielleicht am Leben erhalten kann, sondern weil mein neuer
Standpunkt, anders als mein alter, die — theoretische — Anerkennung auch
von den Christen verlangt » (71 ibid.) ; denn nur aus der Vielfältigkeit
historischer Analogielosigkeit konnte es zu dem 'Spielraum der Freiheit'

einer erneuerten Menschheit nach dem Bilde eines Volkes Gottes
oder der Gerechtigkeit einer Civitas Dei kommen. Hier erwies sich
die Notwendigkeit einer unaufhebbaren Komplementarität, die sich
nicht in einer Synthese überhöhen ließ, wohl aber vor einem größeren,
der Freiheit und Mündigkeit des Menschen, ihre historisch normative
Geltung verlor. Jede neue Welt konnte sich nicht aus der Genese einer
vergangenen einfach deduziert wissen, wohl aber aus der Repräsentanz
geschichtlich fortdauernder Phänomene veranlaßt sehen. Der schöpferische

Augenblick des Heute mußte genauso original erlebt werden
wie der Ursprung der Historie selbst ; und also auch in solcher
Geschichte Fakten nebeneinander stehen blieben, die sich später nie
mehr irgendwie berührten oder einfach in der Geschichte ausliefen. '—
Gerade so dürfte es dann auch ganz bestimmt « falsch » gewesen sein,
« das Neue Testament und das Alte miteinander zu vergleichen (wie
es « nicht nur » von jüdischer Seite geschieht), aus dem einfachen
Grund, weil die Kirche ja das AT auch hat ; man muß das NT mit dem
Talmud vergleichen. Und so weiter... » u. Für Rosenzweig war eben

179



jeder historisierende Prozeß morphologischer Wandlung ausgeschlossen,

der nur das Singuläre in sich aufnahm und nivellierte und auch den
Einzelnen in solcher 'Kultursynthese' absorbierte. An der nun einmal
erkannten Verpflichtung des Einzelnen brachen sich aber die Ereignisse
der Geschichte, und nur hier war eben der Ort, an dem die an sich
rein logische Widersprüchlichkeit von Erwählung und Menschheit, von
Israel bis zur globalen Zivilisation, unter dem Zeichen des Volkes ihre
Versöhnung finden konnte. Es war das erste Argument Rosenzweigs,
nämlich : « Daß ein Mensch wie Rosenstock mit ßewußtsein Christ
war dies warf mir meine ganze Vorstellung von Christentum,
damit aber von Religion überhaupt, über den Haufen » ; und in der
etwas neupietistischen und historisierenden Art der Jahrhundertwende
(im Stile der harnackschen Dogmengeschichte) fuhr Rosenzweig fort :

« Ich hatte geglaubt, mein Judentum christianisiert zu haben. In
Wahrheit hatte ich umgekehrt das Christentum judaisiert. Ich hatte
das Jahr 313 für den Reginn des Abfalls vom wahren Christentum
gehalten, weil es für das Christentum (nun als Staatsreligion) den
entgegengesetzten Weg durch die Welt öffnete, den das Jahr 70 für
das Judentum öffnete. Ich hatte der Kirche ihren Herrschaftsstab
verargt, weil ich sah, daß die Synagoge einen geknickten Stab hielt ».15

So suchte Rosenzweig nach jener Kraft, die ihm über den historischen
Formalismus hinaushalf, und sich nicht an der eigenen Inkonsequenz
etwa der eines Judenchristentums stoßen mußte. Rudolf Ehrenberg
mußte sich deshalb auch (in einem anderen ßrief, 4.11.1913) den
Vorwurf gefallen lassen : « Die objektiv christlich-theologische
Anerkennung des Judentums auf Grund der neunzehn Jahrhunderte würde
ich Dir nicht gelten lassen. Entweder 'neutestamentlich-verbal' oder

gar nicht... — Vom jüdischen Standpunkt aus liegt das anders. Unsere
Anerkennung des Christentums beruht tatsächlich auf dem Christentum,

nämlich darauf, daß das Christentum uns anerkennt. Es ist eben
doch die Thora, die von den Bibelgesellschaften auf die entferntesten
'Inseln' verbreitet wird. Das wird mir jeder Jude zugeben » (77) ; und
der sich zunächst aus einer historisierenden Schau aufdrängende
« persönliche Vorbehalt » war darum für Rosenzweig sehr bald
gegenstandslos. Dieser äußerlich so scheinbar aufeinander abgestimmte
Bereich der Historie war überflüssig geworden ; vorbei die Zeit, da
« ich erklärte, nur als Jude Christ werden zu können, nicht durch die
Zwischenstufen des Heidentums hindurch... Du machtest Dir meine
Stellung zwischen Judentum und Christentum verständlich, indem Du
sie in die Entstehungszeit des Christentums zurückverlegtest ; ich
hingegen machte mir den Übergang möglich, indem ich den Hebräer-

180



brief nachdatierte, nicht gerade um die achtzehn Jahrhunderte, aber

jedenfalls um 'die' Jahrhunderte » (72 ibid.).
Rosenzweig hat wenige Jahre später diesen von ihm selbst erlebten

und im Rückgriff hinter die Äußerlichkeiten einer Geschichte nur
überwindbaren Zwiespalt in Geist und Epochen jüdischer Geschichte
(1919) ausführlicher beschrieben. Die schon zur Erstarrung geronnene
Geschichtlichkeit mußte durch die Verantwortlichkeit des Einzelnen
wieder zur Analogielosigkeit jedweden Augenblicks zurückverwandelt
werden. Was bedeutete es da, wenn historisch traditionelle Reste

zugleich mitfortlebten und erst durch sie die ganze Weite des
Verständnisses auszumessen war Aber gerade darin war die Erwähltheit
Israels von Anbeginn an ein geschichtsphilosophisches Paradigma der
Volk- und Gesellschaftswerdung. « selbst (schon) im Stammland war
eine Trennung eingetreten, in der sich jene tiefere Trennung zwischen
dem Volk und der lebendigen Geschichte anzeigte », nämlich was
unabhängig von der Kulturpolitik des mittlerweilen geschaffenen
politischen Staates Israel für die Gesamtheit des Judentums auch heute
noch weiter gelten dürfte, und das umso mehr, nachdem die wenn
auch erst kurze politische Geschichte des 'Judenstaates' seit 1948 in
der letzten Konsequenz bisher auch nur in Ansätzen das verwirklichte
und scheinbar auch für alle Zukunft nicht voll in Anspruch nehmen
werden wird, was im letzten dem Zionismus auch unausgesprochen
vorschwebte. Rosenzweig zumindest gab sich hier keinen Illusionen
hin. Dreißig Jahre vor der politischen Gründung des Staates Israel
hieß es in einem Brief an die Eltern (18.12.1917) : « Wenn (nämlich)
der Zionismus alle Juden nach Palästina führte, so würde es nach
zweihundert Jahren keine Juden mehr geben. Aber da er nur ein
jüdisches Zentrum schaffen wird (was er weiß) und diese Zentrum
(was er nicht weiß) von der Rücksicht auf die 'Peripherie' beherrscht
werden wird, nicht wie er es hofft umgekehrt, so bedeutet er letztlich
wenig, nur eine neue Saugwurzel in die Erde zu den schon vorhandenen

» (270). Mithin also für die Gesamtheit des jüdischen Volkes, von
dem bisher nur der weitaus kleinere Teil in dem Staate Israels lebt
auch jenes vom Geist und den Epochen jüdischer Geschichte noch
weiter gelten würde, nämlich : « Das Hebräische hatte aufgehört,
Volkssprache zu sein ; an seine Stelle war mit dem babylonischen
Exil das Aramäische getreten ; das Hebräische war in seiner eigenen
Heimat aus einer lebendigen, das Leben des Volkes mitlebenden
Volkssprache zur heiligen Sprache geworden : Heilig — beileibe nicht tot ;

aber eine lebendige Sprache wie die Sprachen der Völker ist das
Hebräische auch nicht ; denn es fehlt ihr das oberste Merkmal des

Lebendigen : sterben zu können... Und wie die Sprache so sind auch

181



die anderen Mächte, in denen ein Volk sein Leben in der Zeit lebt, hier
aus dem Fluß der Zeit herausgestellt : Sitte und Gesetz. In neuen und
immer neuen Gesetzen sucht sich ein Volk seine Zukunft zu bestimmen

; was es will, das macht es zum Gesetz. Und in das, was so Gesetz
wurde, da lebt sich das Volk allmählich hinein. Das, was einst als
Gesetz in Paragraphenform geboten werden mußte, wird mit der Zeit
Sitte, der man folgt, ohne noch an das Gesetz zu denken. Diese ständige
Umformung von Gesetz in Sitte ist weiter nichts als ein Zeichen dafür,
daß das Volk in der Zeit lebt » (22 op. cit.). « Aber dieser Prozeß ist
in dem jüdischen Gottesstaat zum Stillstand gekommen. Wie die
Sprache, so sind auch Sitte und Gesetz 'heilig' geworden ; grundsätzlich

ändern sie sich nicht mehr. Alle Neuerung gilt nur, wenn erwiesen
werden kann, daß und wie sie schon auf dem Sinai mitoffenbart, also
keine Neuerung ist » (22). — Das bedeutete aber : Zum ersten Mal
wurde damit von Grund auf das Geschichtsdenken prototypisch
verändert. Das Selbstbewußtsein ergab sich eben nun nicht mehr aus
einem Selbstverständnis eigener Geschichte, nachdem erst einmal auch
die existentielle Grenze für das geschichtlich-gesellschaftliche Sein
ausgelotet war, und das war Israels Schicksal und Erwählung. Mag bei
« anderen Völkern das aufkommende Selbstbewußtsein der Anfang
vom Ende » gewesen sein und sich in der Hybris eines weltbeglückenden

Nationalismus verloren haben, war es « bei uns... der Anfang »,
« wir sind als Volk nicht entstanden, sondern (einerlei also, ob von
Moses oder von Esra, einerlei also ob man der Bibel folgt oder der
gegenwärtigen radikalen Geschichtswissenschaft) gestiftet. Erst war
der Zweck, das Vereinsstatut, dann erst das Volk » 16.

Rosenzweigs geschichtsphilosophische Schlußfolgerung war damit
unsausweichlich. « So ist alles schon da » : Die Zugewandertheit, eben
nicht « die Erdgeborenheit »17, die Fremdheit, und schließlich die
Fremdherrschaft über das heilige Land. — « Es ist alles da ; und die
Brandfackel, die der Soldat des Titus in das Heiligtum schleuderte,
konnte die Wirkung nicht haben, auf die es abgesehen war. Denn
schon im eigenen Land war das jüdische kein Volk wie andere Völker.
Das dritte Exil konnte nicht das Ende des jüdischen Volkes werden,
weil die jüdische Geschichte von Exil zu Exil geht von Anfang an und
weil also der Geist des Exils, die Erdfremdheit, der Kampf des höheren
Lebens gegen das Versinken in die Bedingtheiten des Bodens und der
Zeit, von Anfang an in diese Geschichte hineingepflanzt ist ».18 Oder
hätte sich heute schon diese Situation des Exils in dem nun 'eigenen'
Staat Israel in irgendeiner Weise verändert Und wäre der Staat
Israels heute nun weniger Exil des Judentums als andere vergleichbare
westeuropäische Staaten Mußte denn überhaupt noch eine auch

182



schon fast zweitausendjährige Geschichte überrundet werden, wo
römische Legionäre in jahrelangem Kampf die letzte jüdische Festung
am Toten Meer, den Berg von Massada erstürmten, und der Rest jedes
politischen Gemeinwesens in Juda zerstört wurde Für Rosenzweig
konnte jedenfalls das Jahr 70 keine « einschneidende Bedeutung » mehr
haben. Es hätte eine solche nur gehabt, wenn mit dem Zentrum auch
die Diaspora verschwunden wäre. Eben auf sie war die vom Standpunkt

des zivilisierten Römers selber barbarische Tat gemünzt, daß

man das Heiligtum noch nach Eroberung der Stadt einäscherte. Noch
galten die Christengemeinden, die sich im Römerreich im Schöße

unserer Diaspora entwickelt hatten, für eine jüdische Sekte. Tacitus
selber berichtete, dies sei des Titus Absicht bei jener demonstrativen
Barbarei gewesen : würde die Wurzel ausgerissen, so werde der Baum
leicht absterben » (23 ibid.).

Rosenzweigs persönliches Bekenntnis, bewußt Jude bleiben zu
wollen, gerade wenn er die zentrale Aussage christlicher Theologie und
die nach ihr erbaute und mündig werdende Welt ernstnehmen wollte,
konnte darum nur in dem Eingeständnis an Rudolf Ehrenberg enden,
daß sich zwar das 'Reich Gottes' in der Vielzahl von Möglichkeiten
verwirklichte, zu denen die Menschheit in der Geschichte von Synagoge
und Kirche befreit werden sollte, aber gerade darum, sobald auch nur
eine dieser Möglichkeiten erkennbar wurde, auf ihren existentiellen
Gehalt persönlichen Einsatzes dann umso weniger verzichtet werden
konnte. Für Rosenzweig hieß das darum nun erst recht : Ich bleibe
also Jude ; und gerade wenn « wir darüber einig » wären : « es kommt
niemand zum Vater denn durch ihn (Christus) » « Es kommt niemand
zum Vater — anders aber, wenn einer nicht mehr zum Vater zu kommen

braucht, weil er schon bei ihm ist. Und dies ist nun der Fall des
Volkes Israel (nicht des einzelnen Juden). Das Volk Israel, erwählt von
seinem Vater, blickt starr über die Welt und Geschichte hinüber auf
jenen letzten und fernsten Punkt ». Es machte das heilsame 'Ärgernis'
der Selbsterkenntnis von Kirche und Welt aus, « im Leben diesen

ewigen Tag in Bekenntnis und Handlung vorwegzunehmen », daß
Israel « als ein lebendiges Vorzeichen dieses Tages » dastünde, und
darin die geschichtliche Einheit der Menschheit erfüllte, was aber dann
mehr bedeuten sollte als « bloß » ein « zufälliges Zusammentreffen in
der Ewigkeit » von Synagoge, Kirche und der schließlich autonomen
Welt. Oder anders zusammengefaßt : « Die Synagoge, unsterblich,
aber mit gebrochenem Stab und die Binde vor den Augen, muß selbst
auf alle Weltarbeit verzichten und alle ihre Kraft darauf verwenden,
sich selbst am Leben und rein vom Leben zu erhalten. So überläßt sie
die Weltarbeit der Kirche und erkennt in ihr das Heil für alle Heiden

183



in aller Zeit... Aber sie weigert sich, der Kirche zuzugestehen, daß die
Kraft... mehr als göttlich und selber eine Gotteskraft sei. Hier schaut
sie starr in die Zukunft » und hielte den Blick für die neue noch zu
vollende Welt offen. Diese aber läge noch weit vor jedem Eschaton ;

sie als Aufgabe erkannt ergab die kulturelle Grundlage auf der die
zivilisatorischen Möglichkeiten von Wissenschaft und Technik
entstehen konnten. » 19.

Welchen Platz sollte nun noch der 'Jude' Rosenzweig in solch einer
Welt einnehmen... Er gründete 1920 das Freie Jüdische Lehrhaus in
Frankfurt : die letzte berufliche Veranlassung, auch sie vertraute
er Rudolf Ehrenberg (5.5.1919) an : « Der Privatdozent (bis zum
Geheimrat mit dem Prädikat Exzellenz aufwärts) würde mir bei den
Juden nur nützen können. Aber : ich selbst, wenn ich Privatdozent
wäre, würde eben über Friedrich Wilhelm IV. oder Fichtes zweite
Epoche arbeiten und infolgedessen den Juden nichts nützen. Deshalb
geht es nicht, und nur deshalb. Niemand kann zwei Herren dienen.
(« Eine Habilitation für Judaica würde ca. 5 Jahre Studium und also
Aufschub heißen. Und was käme schließlich heraus » !).20 Statt
dessen konnte der 35jährige Rosenzweig eben zwei Jahre später
Gertrud Oppenheim (30.8.21) schreiben : « Dabei habe ich für mein
Schicksal dankbar zu sein. Wem wird das gegeben, mit 32 Jahren den
kühnsten Traum seiner Jungensjahre verwicklicht zu sehen, das, worum
all meine 15jährige Verzweiflung ging : ein 'Werk', ein wirkliches ewiges
(was man so auf menschlich 'ewig' nennt) Werk fertig hinter sich zu
wissen » (vor allem wohl den Stern der Erlösung) « Mein weiteres
Leben ist ja nun wirklich nur noch ein großes Geschenk — was Goethe
von seinem doch erst an seinem 82. Geburtstag sagen konnte, als er
den Faust endlich zugesiegelt hatte ». 21

Rosenzweig wurde aber nichts mehr geschenkt.
Mitte Januar 1922 trat eine Amyotrophe-Lateralsklerose zutage,

die ihm nach einigen Monaten auch das eigene Schreiben und Sprechen
verwehrte.

In sieben langen Jahren des Siechtums mußte er die Leiden des
Sterbens erdulden.

Erst 1929 erbarmte sich der Tod seiner.

184



ANMERKUNGEN

1 Ethik, München 1949, 31.
2 Briefe, Bin 1935 45, An die Eltern, Freiburg 6.11.1909.
3 Zürich 1948, 21.
4 Briefe, 282, An Rudolf Ehrenberg, 5.3.1918.
5 Kleinere Schriften, Bin 1937, 26.
6 Briefe 78, An R. Ehrenberg, 4.11.1913.
7 Briefe 78.
8 Briefe 113, An die Eltern, 11.9.1916.
9 Kl. Schriften 31, Apologetische Denken 1923.

10 Kl. Sehr. 81, Bildung u. kein Ende 1920.
11 In der Einleitung zu Langes Geschichte des Materialismus (1914) S. 104 (vgl.

auch Jüdische Schriften II 197.
12 Kleine Schriften 312. Hermann Cohens Jüdische Schriften 1923.
13 Bin 31.10.1913.

" Briefe 206.
15 Briefe 72.
16 Briefe 270.

"Vgl. auch Kl. Sehr. 26.
18 Kl. Sehr. 23, Geist und Epochen.
19 Vgl. Briefe 73, An R. E. 1.11.1913.
20 Briefe 359.
21 Briefe 406.

185


	Das Volk Gottes und die Völker der Welt : Fragmente einer Versöhnung

