Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Das Volk Gottes und die Voélker der Welt : Fragmente einer Verséhnung
Autor: Buske, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VOLK GOTTES
UND DIE VOLKER DER WELT

Fragmente einer Verséhnung

Von Thomas Buske

Sowenig wie die zivilisierte Menschheit sich heute dessen bewuf3t
ist, dal3 sie ihr Entstehen einer abendlindisch-christlichen Geschichte
verdankt, sowenig (oder richtiger noch viel weniger) ahnt sie aus dieser
ihrer christlichen Tradition, da ihr darin auch ein Teil ihres Selbst-
verstindnisses durch jiidisches Denken vermittelt wurde, das freilich
iiberhaupt erst nach einer hundertjihrigen Emanzipation der Juden
dieser westlichen Welt und dann auch nur zégernd auszusprechen
gewagt wurde ; ... denn eine wie lange Zeit eines nur unvollkommenen
SelbstbewuBtseins schied die Volker West- und Mitteleuropas
(Englinder und Franzosen, Deutsche und Polen) von den Urspriingen
ihrer eigenen und darin immer irgendwie christlich-kirchlich bestimm-
ten historischen Anfangssituation. Und nur wenigen war jener andere
Zusammenhang von daher klarzumachen, dessen MiBBachtung eine
ganze Nation aus dem Fortschritt der Zivilisation herausfallen und die
Schrecken der dann auf alle schlieSSlich unterschiedslos zukommenden
Rechtlosigkeit gegeniiber einer in noch ‘so guter Absicht’ und darum
auch grenzenlos ausgeiibten Regierungsgewalt auskosten lieB.

Es blieb darum in Erinnerung zu rufen, daB erst das Apodiktische
Recht des Alten Testaments, das ‘Du sollst’ des Dekalogs, erstmalig in
der Weltgeschichte neue Ordnungsformen anstrebte, die gleich in
welcher sozialen Gemeinschaft individuelle Eigenstindigkeit forderten
-und jedem Einzelnen insofern auch ein MaB personlicher Verant-
wortung zuwiesen und ihn vor dem willkiirlichen Zugriff jeder
Staatsgewalt zumindestens aus dem theoretischen Anspruch solchen
Rechts sichern wollten. — Wer aber wollte auch schon diesen Zu-
sammenhang mit dieser einen gleich-‘giiltigen’'menschheitsgeschicht-
lichen Gerechtigkeit des einen Volkes fiir das Entstehen der europii-
schen Vélker leugnen, selbst dann, wenn die heute daraus weiter-
gebildete westliche Welt sich gar nicht mehr aus dieser ‘ur’-christlichen
Beziehung zu Israel oder iiberhaupt nicht mehr christlich traditionell
gebunden verstiinde. Die Beobachtung wiirde dadurch nicht irrelevanter,
daB (wie Bonhoeffer in seinem angesichts des Nationalsozialismus
niedergeschriebenen Ethik-Fragmentes sagte) auch darum « die Reihe
unserer Viter hinter die Erscheinung Jesu Christi zuriickgeht, in das

178



Volk Israel. Die abendlindische Geschichte ist nach Gottes Willen mit
dem Volk Israel unléslich verbunden, nicht nur genetisch, sondern in
echter unaufléslicher Begegnung... Eine VerstoBung der Juden aus dem
Abendland muf3 die VertoBung Christi nach sich ziehen ».!

Aber nur Franz Rosenzweig war es, der zunichst als erster und
einziger und ausdriicklich als ‘Religionsjude’ seiner christlichen oder
schon sikularen Welt von dieser ‘historischen” Wahrheit her jiidischer-
seits eine Aussage zu machen versuchte, die iiber das Selbstverstindnis
einer jiidischen oder eben nicht-christlichen oder vielleicht ganz anders
gearteten oder vermeintlichen Existenz hinausragte und das Selbstver-
stindnis gerade gegeniiber jener Welt umschlieBen sollte, der gegen-
iiber zur eigenen Deutung auch jiidisches Dasein notwendig erschien.
Es muflite darum mit dem zunichst vielleicht merkwiirdig anmutenden
Eingestindnis beginnen : « Wir sind in allen Dingen Christen, wir
leben in einem christlichen Staat, gehen in christliche Schulen, lesen
christliche Biicher, kurzum unsere ganze ‘Kultur’ ist ganz und gar auf
christlicher Grundlage » 2. Und doch bliebe ein Rest spezifisch jiidischer
Aufgaben, die nicht in der Kulturevolution einer ‘christlichen” Welt
aufgesogen werden konnten und auf die diese Welt um ihrer selbst
willen auch kaum freiwillig verzichten durfte, so sehr sie auch gerade
den besonderen jiidischen Beitrag ihres Selbstverstindnisses Jahr-
hunderte lang als Ballast und Einschrinkung ihres universalen An-
spruchs empfunden haben mag. Das ‘Christentum’ hatte sich in acht-
zehnhundert Jahren den Vorteil angeeignet, in der Mission zugleich
auch zu assimilieren und sich so immer aufs neue in einer ‘Kultur-
synthese’ zu manifestieren. Umgekehrt war aber gerade das fiir das
Judentum nicht « annehmbar » ; es stellte so sehr ein nicht ausgleich-
bares Schicksal gegeniiber ‘anderen Vélkern” dar, da3 sogar der davon
Betroffene selber sich nicht einmal mehr hinter die kulturellen oder
nur noch religitsen Formen seines Judentums zuriickziehen konnte.
Judentum sollte so sehr zum aufgegebenen Schicksal werden, daf
dariiber die Frage nach dem Sinn eigener Erwihlung verloren ging
oder nie eigentlich ernsthaft gestellt werden konnte ; wohl aber von
den anderen, die sich durch das jiidische Dasein ausgeschlossen
wihnten, um aber nur mit solchem Fragen die Geschichte des einen
Volkes unter den Vélkern zu bestitigen. Dem Juden selbst blieb darum
aus solcher Konfrontation nur iibrig, nicht etwa die Thora « als Schild
vor sich zu halten », sondern selber « vor die Thora » zu treten, weil
« nicht die Juden erhalten bleiben sollen, sondern das Judentem » (ibid).

Ein solches « Dasein des Juden » aber, wie Rosenzweig zehn Jahre
spiter im Stern der Erlésung schrieb, zwinge « dem Christentum in alle
Zeit den Gedanken auf, daB3 es nicht bis ans Ziel, nicht zur Wahrheit

174



kommt, sondern stets — auf dem Wege bleibt. Das ist der tiefste Grund
des christlichen Judenhasses, der das Erbe des heidnischen angetreten
hat. Er ist letztlich nur SelbsthaB, gerichtet auf den widerwirtigen
stummen Mahner, der doch nur durch sein Dasein mahnt. — Hal3 gegen
die eigene Unvollkommenheit, gegen das eigene Nochnicht » (517, op.
cit.). Bis schlieBlich auch diejenigen, die in der sikularen neuzeitlichen
Gesellschaft aus ihrem kleinbiirgerlichen Vorstellungsbereich heraus
nicht an das Ziel ihrer oberflichlichen Triume gelangen konnten, ihre
‘Benachteiligung’ nur noch in einem handgreiflichen Antisemitismus
kompensieren konnten ; oder wie Jean-Paul Sartre in seiner Betrachtung
zur Judenfrage ® schrieb : Der Jude wurde einfach als Dieb vorgestellt.
Der Antisemit versetzte sich damit « in die beneidenswerte Lage eines
Menschen, der bestohlen werden konnte » ; er vollzog damit einen
« Akt der Selbstbestimmung » (47), der ihn iiber ein « minderwertiges
und schidliches Wesen » erhobe (22), mithin einer Gruppe einordnete,
die aus dem spontanen Erlebnis urgemeinschaftlicher Gefiihle in
Krisenperioden zur Verantwortungslosigkeit der ‘Masse d’élite’ sich
entlassen diinkte (26).

Als Rosenzweig jedoch den Stern der Erlosung schrieb, hatte er
freilich kaum mehr vermuten kénnen, daBl es noch nicht 20 Jahre
spiter noch einmal zu dem wohl gréBten Inferno des Judenhasses
kommen konnte. Fiir ihn war schon das «groBe Datum » in der
« Kirchengeschichte » vollzogen, nimlich das nicht unwichtige, « daf3
die christliche Welt den Juden ‘1800’ befreite, nicht wie sie alles
befreite (warum hat sie ihn dann ab 313 anderthalb Jahrtausende ge-
knechtet ?), sondern weil sie in diesem Augenblick gerade ihn befreien
muBte 4 ». Und das nur darum, weil die Entgegensetzung von ‘altem’
und ‘neuem’ Bund mit der Entdeckung geschichtlicher Dimensionen
ihre Gegenstindlichkeit verloren hatte. Die Romantik hatte eben den
kirchlich-konfessionellen Charakter einer ‘christlichen” Welt schlieBlich
ginzlich historisch relativiert. Auch die Existenz eines Judentums
konnte somit nicht mehr schlechthin als anti-confessio einer (christlich)
menschheitsgeschichtlichen Welt der europiisch-atlantischen Staaten
empfunden werden. Die prinzipielle Antizipation eines Volkes unter
den Vélkern verlor, war erst einmal der eigene Weg der Volkwerdung
jeweils in der geschichtlichen Einheit der Welt erkannt, seinen diri-
minierenden Charakter. Die im jiidischen Dasein unmittelbar von
Nicht-Juden zu deutende Einschrinkung eigener Existenz der Nicht-
Erwihlung verwandelte sich nun mehr aus einer gréBeren Zusammen-
schau historischer Beziehungen zu einem Element des Stimulans. Die
jiudische Erwihltheit erwies sich so schlieBlich — aus der Dauer der
Geschichte — als Erwihlung fiir jene Weltaneignung, die die kirchliche

175



Mission vorbereitete und in der folgenden Moderne mit Wissenschaft
und Technik perfektionierte. — Israel aber blieb der Ursprung dieser
‘jidischen Sekte’, aus der die Kontingenz der zivilisatorischen Welt-
aneignung erfolgte, wie sie vorher nirgendwo sonst zu beobachten war.
Konnte darum das Volk der Vélker anders an dieser Geschichte teil-
haben, als an diesem Ursprung fiir diese Welt festzuhalten und damit
eine nie schon vollendete, also erst aufzubauende Welt zur Aufgabe und
Pflicht werden zu lassen P — Wire darum auch die sich im 19. Jahr-
hundert aus der eigenen Geschichte neu entdeckte Welt ‘des Westens’
nun etwa eher eine christliche als jiidische gewesen ?

Sobald erst einmal eine bestimmte christliche Konfessionalitit als
gesellschaftliche Deklaration vor dem historischen Relativismus der
Mannigfaltigkeit ‘christlicher’ Kulturen und erst recht vor der Auto-
nomie einer vielleicht letztlich ‘unchristlichen’ Zivilisation fortgefallen
war, war auch das Judentum keine problematische oder sogar drgerliche
Last, der man sich irgendwie zu entledigen trachtete, sondern Eigen-
tum des jeweils eigenen Volkes ; denn nur so konnte das Volk unter den
Vélkern eigentlich Volk bleiben, indem es voéllig in die christlichen
und mnachchristlichen Vélker ‘integriert’ wurde (wie die Kirche selbst)
und hier als unerlidBliches Ferment weiterlebte ; aber gerade damit
auch der Verzicht auf eine eigene ‘jiidische’ Weltaneignung um der
Erwihltheit willen und durch sie aufgezwungen ausgesprochen worden
war. Oder wie Rosenzweig Uber das jiidische Volkstum 1915 schrieb :
« Es ist, um kein stirkeres Wort zu gebrauchen, das Schicksal des
jidischen Volkes, nicht zu schaffen, sondern zu vermitteln. Dieses
Schicksal umschlieBt in einem Hohe und Niedergang der jiidischen
Geschichte » 5. Mithin konnte so auch die Synagoge «nur sich selbst
sehen, sie hat kein WeltbewuBtsein » ; (und um in der theologischen
Typologie zu bleiben) : « darum kann sie der Kirche gegeniiber nur
sagen : wir sind schon am Ziel ; ihr seid noch auf dem Wege. Die
Kirche antwortet : Gewil3 am Ziel — ihr seid die letzten, weil ihr die
Verstocktesten, die absolut Verstocktesten seid » ; oder sollte ihr heute
immer noch verwehrt sein, nach einer so langen eigenen Geschichte
zu sehen, « wozu ihr in der Welt ein Punkt absoluter Verstocktheit
gegeniibersteht P ¢ » Jahrhundertelang hatte jedenfalls die Kirche das
Schicksal Israels als ‘Abtriinnigkeit von Gott’ gedeutet und die “Treue’
des Volkes nicht verstanden. Die Welt muBite zuvor selber ‘miindig’
werden und einer bestimmten kulturell gearteten Christlichkeit ent-
gleiten, um die Entsagung Israels oder anders eben seine Erwihltheit zu
erkennen, was umso schwerer war, als « vorher zu einzelnen Zeiten
einzelne Propheten kamen, seitdem erwarten wir keine Propheten mehr,
sondern nur den letzten Tag » 7.

176



Die Erwihlung eines Volkes Gottes, eben aus der Entsagung
anderen Vélkern zuzugehéren, erwihlte andere Volker zu sich selbst,
gerade wenn so das Eingestindnis ausgesprochen werden miiflte, daf3
« im Judentum... die produktiven Kulturkrifte ginzlich » fehlten ; « das
ist die Schuld der jiidischen Religion, die sie erstickt » 8. Aber iiberall,
wo sich umgekehrt der einzelne von der religiosen Gemeinschaft 1oste,
iiberstieg auch er diese Grenze, wie Marx oder Paulus (ibid. 113). Es
mubBte mithin ein bisher religionssoziologisch schon gar nicht beriick-
sichtigter Gedanke stirker zum Tragen gebracht werden ; was ndmlich
theologisch nur in der Geschichte von Abraham iiber Augustin ver-
halten anklang, muf3te nun von Mal zu Mal stirker akzentuiert werden.
Es mufte mitgedacht werden, daB3 das Volk Gottes sich zwar in dem
Bild von Synagoge und Kirche widerspiegelte, aber nie mit einer
bestimmbaren sozialen Gemeinschaft (wie also Kirche oder Synagoge)
identifiziert werden konnte. Die Civitas Dei war darum nicht die
historisch bestimmbare Christenheit ; vom Reich Gottes lie3 sich eben
nicht sagen : Siehe hier oder siehe dort (L.c 17 20). — Das hiele aber :
In der Erwihlung des Volkes unter den Vélkern iiberhob sich so auch
die Gleichung von Volk Israel und dem einzelnen Juden, sobald
nidmlich auch das wirklich galt, daBB Zion durch Recht erlést werden
miifite (Js 1 27) : ... und welcher Ort der Welt wire dann nicht Zion,
nachdem Israels Erwihlung aus der Idee des Apodiktischen Rechts
zum menschheitlichen Selbstverstindnis aller iibrigen Vélker geworden
war, gleich ob sie es nun annihmen oder nicht; ... und gerade darin
war dann das jidische Schicksal nie jiidischer Besitz vor anderen
gewesen. Oder hatte die Synagoge je etwas anderes gesagt? In
Rosenzweigs Resiimee jiidischer Theologie jedenfalls dies : « Von Gott,
von dem geoffenbarten Gesetz, von der messianischen Erlésung und
von dem, was damit zusammenhingt, wird gehandelt: es fehlt der
Gedanke, der das ganze Judentum durchdringt, der allein das Gesetz
verstindlich machen und allein die Erhaltung des jiidischen Volkes
erkliren kann, (nidmlich) «der Gedanke der Auserwihltheit Israels.
Dieser wahre Zentralgedanke des Judentums », wie Rosenzweig weiter-
schrieb, «den etwa ein christlicher Forscher von der Christologie
herkommend, an erster oder, wenigstens unmittelbar nach der Lehre
von Gott, an zweiter Stelle in einer jiidischen Dogmatik zu finden
erwarten wiirde, kommt z.B. in den Dreizehn Glaubenssitzen des
Maimonides, aber auch in seinem philosophischen Werk, das doch ein
Fiihrer fiir die an der Grundwahrheit des Judentums Irregewordenen
sein sollte, iiberhaupt nicht vor » %, Es mullte eben mitgedacht werden,
daB sich die Erwihltheit des Judentums nur in einem existentiell
menschheitsgeschichtlichen Rahmen begreifen lieB. Wer darum das

177



Judentum iiberhaupt verstehen wollte, « der muflte irgendwie, wenn
nicht seelisch, dann doch mindestens geistig, an die Grenzen des
Judentums gerissen sein. So aber war sein Denken dann bestimmt von
der Macht, die ihn an die Grenze gefiihrt hatte, und der Tiefenhorizont
seines Blickes von dem Grade, in welchem er bis vor, an oder iiber die
Grenzen getragen war » (34 ibid.), was schlieBlich wiederum nichts
anderes bedeuten konnte als das Erfahren allgemein menschlicher
Existenzgebundenheit, wohl gemerkt aber immer nur so, daB sie im
jidischen Dasein den AnlaBB zur Selbsterkenntnis menschlichen Seins
fand ; war doch der ‘einzige Erweis’ fiir das Vorhandensein Gottes, den
auch der Spétter von Sanssouci gelten liel: Majestit, die Juden.
... Und nur so wollte, wie Rosenzweig es an anderer Stelle weiter sagte,
der Jude Jude sein, der seine Grenze nicht im Deutschen oder Franzosen
finde, sondern «er findet sie einzig in dem Menschen, der ebenso
unbegrenzt, ebenso menschlich ist, wie er selber : am christlichen, am
heidnischen Menschen. Mit ihnen allein diirfte der jiidische Mensch
auf eine Linie treten. In ihnen erst begegnen ihm Menschen, die ebenso
allumfassend zu sein beanspruchen und es auch — iiber alle Scheidun-
gen der Volker und Staaten, der Begabung und Charaktere (denn auch
die grenzen Mensch gegen Mensch) — sind ». Aber « nicht minder
umfassend, nicht minder alldurchdringend und nicht minder allem
sich verbindend wie das Christentum des menschlichen Christen, das
Heidentum des humanen Heiden, muB3 dem jiidischen Menschen sein
Judentum sein » 1%, Oder in Erinnerung an Hermann Cohen: « Als
Hermann Cohen nach Marburg kam, hatte er jenes Gesprich mit
Friedrich Albert Lange, der ihn hergezogen hatte, das er selbst spiter
berichtet hat!l. Lange fragte: Uber das Christentum sind unsere
Ansichten verschieden P Cohen antwortete: Nein, denn was Sie
Christentum nennen, nenne ich prophetisches Judentum. Der Verfasser
der ‘Arbeiterfrage’ verstand wie das gemeint war ; er konnte ihm die
Stellen zeigen, die er in seiner Bibel bei den Propheten unterstrichen
hatte. Cohen selbst schlieBt die Erzdhlung: So hatte der ethische
Sozialismus uns mit einem Schlage iiber die Schranken unserer Religion
hinweg geeinigt » 2. Und dennoch, klidnge es nicht paradox, wenn solche
praktische Weltaneignung ihre Einheit nur jenseits jedes weltanschau-
lichen Relativismus finde, so sehr auch jede historische Erkenntnis
hier relativierte, aber auch erst damit zu der Eindeutigkeit des Selbst-
verstindnisses befreite ? Franz Rosenzweig jedenfalls blieb darum
(im Unterschied zu Eugen Rosenstock) mit vollem BewuBtsein Jude. —
Hitte Rosenzweig aber darin die ‘christliche’ Welt seiner oder einer
spiteren Gegenwart weniger gut verstanden, die meinte das urspriing-
liche Spannungsverhilinis aus der Erwihlung Israels zu aller iibrigen

178



Welt aufgeben zu miissen und in den Assimilierungsproze3 eingehen
zu diirfen, nachdem vielleicht schon aus dem Verlauf einer auch schon
langen christlichen Geschichte, aus dem Volk der Vélker die Gesell-
schaft einer globalen Zivilisation zu werden schien, ohne daf3 damit
schon selbst das Zeugnis der Gerechtigkeit eines Volkes Gottes sich
eriibrigen wiirde. Die Geschichte jener Institutionen, der Weg von
Synagoge zur Kirche, blieb als Ort der Forderung solcher Gerechtigkeit
bestehen. Sie durfte nicht vergessen werden; und noch mehr, sie
mulBte irgendwie lebendige Gegenwart bleiben.

Franz Rosenzweig nahm so sein ihm angeborenes Schicksal bewuf3t
auf sich, er wollte — und hiitte er es denn nun iiberhaupt noch anders
gekonnt ? — nicht darauf verzichten, Jude zu sein. Es kam zu jenem
Brief, den Rosenzweig Rudolf Ehrenberg 13 schrieb: « Lieber Rudi,
ich muB3 dir mitteilen, was Dich bekiimmern und zunichst zumindestens
dir unbegreiflich sein wird : ich bin in langer und wie ich meine
griindlicher Uberlegung dazu gekommen, meinen EntschluBl zuriick-
zunehmen. Er scheint mir nicht mehr notwendig und daher in meinem
Fall nicht mehr moéglich. Ich bleibe also Jude» (71). Warum ? —
« Wenn ich Dir im Folgenden die Griinde auseinanderzusetzen suche,
so tue ich es nicht bloB, weil ich Dir nach dem Gang der Sache diese
Rechenschaft schuldig bin und weil ich unsere Freundschaft dadurch
vielleicht am Leben erhalten kann, sondern weil mein neuer Stand-
punkt, anders als mein alter, die — theoretische — Anerkennung auch
von den Christen verlangt » (71 ibid.) ; denn nur aus der Vielféltigkeit
historischer Analogielosigkeit konnte es zu dem ‘Spielraum der Frei-
heit’ einer erneuerten Menschheit nach dem Bilde eines Volkes Gottes
oder der Gerechtigkeit einer Civitas Dei kommen. Hier erwies sich
die Notwendigkeit einer unaufhebbaren Komplementaritit, die sich
nicht in einer Synthese iiberhthen lie3, wohl aber vor einem grifBeren,
der Freiheit und Miindigkeit des Menschen, ihre historisch normative
Geltung verlor. Jede neue Welt konnte sich nicht aus der Genese einer
vergangenen einfach deduziert wissen, wohl aber aus der Reprisentanz
geschichtlich fortdauernder Phinomene veranlaBt sehen. Der schépfe-
rische Augenblick des Heute mufte genauso original erlebt werden
wie der Ursprung der Historie selbst; und also auch in solcher Ge-
schichte Fakten nebeneinander stehen blieben, die sich spiiter nie
mehr irgendwie beriihrten oder einfach in der Geschichte ausliefen. i—
Gerade so diirfte es dann auch ganz bestimmt « falsch » gewesen sein,
« das Neue Testament und das Alte miteinander zu vergleichen (wie
es «nicht nur» von jiidischer Seite geschieht), aus dem einfachen
Grund, weil die Kirche ja das AT auch hat ; man muB3 das NT mit dem
Talmud vergleichen. Und so weiter... » 1%. Fiir Rosenzweig war eben

179



jeder historisierende Prozel morphologischer Wandlung ausgeschlos-
sen, der nur das Singulire in sich aufnahm und nivellierte und auch den
Einzelnen in solcher ‘Kultursynthese’ absorbierte. An der nun einmal
erkannten Verpflichtung des Einzelnen brachen sich aber die Ereignisse
der Geschichte, und nur hier war eben der Ort, an dem die an sich
rein logische Widerspriichlichkeit von Erwihlung und Menschheit, von
Israel bis zur globalen Zivilisation, unter dem Zeichen des Volkes ihre
Versohnung finden konnte. Es war das erste Argument Rosenzweigs,
nimlich : « DaBl ein Mensch wie Rosenstock mit BewuBtsein Christ
war (..), dies warf mir meine ganze Vorstellung von Christentum,
damit aber von Religion iiberhaupt, iiber den Haufen » ; und in der
etwas neupietistischen und historisierenden Art der Jahrhundertwende
(im Stile der harnackschen Dogmengeschichte) fuhr Rosenzweig fort :
«Ich hatte geglaubt, mein Judentum christianisiert zu haben. In
Wahrheit hatte ich umgekehrt das Christentum judaisiert. Ich hatte
das Jahr 313 fiir den Beginn des Abfalls vom wahren Christentum
gehalten, weil es fiir das Christentum (nun als Staatsreligion) den
entgegengesetzten Weg durch die Welt 6ffnete, den das Jahr 70 fiir
das Judentum o&ffnete. Ich hatte der Kirche ihren Herrschaftsstab
verargt, weil ich sah, daB die Synagoge einen geknickten Stab hielt ». 13
So suchte Rosenzweig nach jener Kraft, die ihm iiber den historischen
Formalismus hinaushalf, und sich nicht an der eigenen Inkonsequenz
etwa der eines Judenchristentums stofen muBte. Rudolf Ehrenberg
muBlte sich deshalb auch (in einem anderen Brief, 4.11.1913) den
Vorwurf gefallen lassen : « Die objektiv christlich-theologische Aner-
kennung des Judentums auf Grund der neunzehn Jahrhunderte wiirde
ich Dir nicht gelten lassen. Entweder ‘neutestamentlich-verbal’ oder
gar nicht... — Vom jiidischen Standpunkt aus liegt das anders. Unsere
Anerkennung des Christentums beruht tatsichlich auf dem Christen-
tum, ndmlich darauf, da3 das Christentum uns anerkennt. Es ist eben
doch die Thora, die von den Bibelgesellschaften auf die entferntesten
‘Inseln’ verbreitet wird. Das wird mir jeder Jude zugeben » (77) ; und
der sich zunichst aus einer historisierenden Schau aufdringende
« personliche Vorbehalt » war darum fiir Rosenzweig sehr bald gegen-
standslos. Dieser #uBerlich so scheinbar aufeinander abgestimmte
Bereich der Historie war iiberfliissig geworden ; vorbei die Zeit, da
« ich erklirte, nur als Jude Christ werden zu konnen, nicht durch die
Zwischenstufen des Heidentums hindurch... Du machtest Dir meine
Stellung zwischen Judentum und Christentum verstindlich, indem Du
sie in die Entstehungszeit des Christentums zuriickverlegtest; ich
hingegen machte mir den Ubergang méglich, indem ich den Hebrier-

180



brief nachdatierte, nicht gerade um die achtzehn Jahrhunderte, aber
jedenfalls um ‘die’ Jahrhunderte » (72 ibid.).

Rosenzweig hat wenige Jahre spiter diesen von ihm selbst erlebten
und im Riickgriff hinter die AuBerlichkeiten einer Geschichte nur
iiberwindbaren Zwiespalt in Geist und Epochen jiidischer Geschichte
(1919) ausfiihrlicher beschrieben. Die schon zur Erstarrung geronnene
Geschichtlichkeit mul3te durch die Verantwortlichkeit des Einzelnen
wieder zur Analogielosigkeit jedweden Augenblicks zuriickverwandelt
werden. Was bedeutete es da, wenn historisch traditionelle Reste
zugleich mitfortlebten und erst durch sie die ganze Weite des Ver-
stindnisses auszumessen war ? Aber gerade darin war die Erwihltheit
Israels von Anbeginn an ein geschichtsphilosophisches Paradigma der
Volk- und Gesellschaftswerdung. « ... selbst (schon) im Stammland war
eine Trennung eingetreten, in der sich jene tiefere Trennung zwischen
dem Volk und der lebendigen Geschichte anzeigte », nadmlich was
unabhingig von der Kulturpolitk des mittlerweilen geschaffenen
politischen Staates Israel fiir die Gesamtheit des Judentums auch heute
noch weiter gelten diirfte, und das umso mehr, nachdem die wenn
auch erst kurze politische Geschichte des ‘Judenstaates’ seit 1948 in
der letzten Konsequenz bisher auch nur in Anséitzen das verwirklichte
und scheinbar auch fiir alle Zukunft nicht voll in Anspruch nehmen
werden wird, was im letzten dem Zionismus auch unausgesprochen
vorschwebte. Rosenzweig zumindest gab sich hier keinen Illusionen
hin. Dreif8ig Jahre vor der politischen Griindung des Staates Israel
hieB es in einem Brief an die Eltern (18.12.1917) : « Wenn (némlich)
der Zionismus alle Juden nach Palistina fiihrte, so wiirde es nach
zweihundert Jahren keine Juden mehr geben. Aber da er nur ein
jidisches Zentrum schaffen wird (was er weiB}) und diese Zentrum
(was er nicht weil3) von der Riicksicht auf die ‘Peripherie’ beherrscht
werden wird, nicht wie er es hofft umgekehrt, so bedeutet er letztlich
wenig, nur eine neue Saugwurzel in die Erde zu den schon vorhande-
nen » (270). Mithin also fiir die Gesamtheit des jiidischen Volkes, von
dem bisher nur der weitaus kleinere Teil in dem Staate Israels lebt
auch jenes vom Geist und den Epochen jiidischer Geschichte noch
weiter gelten wiirde, ndmlich: « Das Hebriische hatte aufgehort,
Volkssprache zu sein; an seine Stelle war mit dem babylonischen
Exil das Aramiische getreten ; das Hebrdische war in seiner eigenen
Heimat aus einer lebendigen, das Leben des Volkes mitlebenden Volks-
sprache zur heiligen Sprache geworden : Heilig — beileibe nicht tot ;
aber eine lebendige Sprache wie die Sprachen der Volker ist das
Hebriische auch nicht; denn es fehlt ihr das oberste Merkmal des
Lebendigen : sterben zu konnen... Und wie die Sprache so sind auch

181



die anderen Michte, in denen ein Volk sein Leben in der Zeit lebt, hier
aus dem FluBl der Zeit herausgestellt : Sitte und Gesetz. In neuen und
immer neuen Gesetzen sucht sich ein Volk seine Zukunft zu bestim-
men ; was es will, das macht es zum Gesetz. Und in das, was so Gesetz
wurde, da lebt sich das Volk allmihlich hinein. Das, was einst als
Gesetz in Paragraphenform geboten werden muf3te, wird mit der Zeit
Sitte, der man folgt, ohne noch an das Gesetz zu denken. Diese stindige
Umformung von Gesetz in Sitte ist weiter nichts als ein Zeichen dafiir,
daB das Volk in der Zeit lebt » (22 op. cit.). « Aber dieser Prozef3 ist
in dem jiidischen Gottesstaat zum Stillstand gekommen. Wie die
Sprache, so sind auch Sitte und Gesetz ‘heilig’ geworden ; grundsitz-
lich dndern sie sich nicht mehr. Alle Neuerung gilt nur, wenn erwiesen
werden kann, daf3 und wie sie schon auf dem Sinai mitoffenbart, also
keine Neuerung ist » (22). — Das bedeutete aber : Zum ersten Mal
wurde damit von Grund auf das Geschichtsdenken prototypisch ver-
dandert. Das SelbstbewuBtsein ergab sich eben nun nicht mehr aus
einem Selbstverstindnis eigener Geschichte, nachdem erst einmal auch
die existentielle Grenze fiir das geschichtlich-gesellschaftliche Sein
ausgelotet war, und das war Israels Schicksal und Erwihlung. Mag bei
«anderen Volkern das aufkommende SelbstbewuBltsein der Anfang
vom Ende » gewesen sein und sich in der Hybris eines weltbegliicken-
den Nationalismus verloren haben, war es «bei uns... der Anfang »,
« wir sind als Volk nicht entstanden, sondern (einerlei also, ob von
Moses oder von Esra, einerlei also ob man der Bibel folgt oder der
gegenwirtigen radikalen Geschichtswissenschaft) gestiftet. Erst war
der Zweck, das Vereinsstatut, dann erst das Volk » 16,

Rosenzweigs geschichtsphilosophische SchluBfolgerung war damit
unsausweichlich. « So ist alles schon da » : Die Zugewandertheit, eben
nicht «die Erdgeborenheit » 17, die Fremdheit, und schlieBlich die
Fremdherrschaft iiber das heilige Land. — « Es ist alles da ; und die
Brandfackel, die der Soldat des Titus in das Heiligtum schleuderte,
konnte die Wirkung nicht haben, auf die es abgesehen war. Denn
schon im eigenen Land war das jiidische kein Volk wie andere Vélker.
Das dritte Exil konnte nicht das Ende des jiidischen Volkes werden,
weil die jiidische Geschichte von Exil zu Exil geht von Anfang an und
weil also der Geist des Exils, die Erdfremdheit, der Kampf des hoheren
Lebens gegen das Versinken in die Bedingtheiten des Bodens und der
Zeit, von Anfang an in diese Geschichte hineingepflanzt ist ». ¥ Oder
hitte sich heute schon diese Situation des Exils in dem nun ‘eigenen’
Staat Israel in irgendeiner Weise verdndert? Und wire der Staat
Israels heute nun weniger Exil des Judentums als andere vergleichbare
westeuropédische Staaten ? MuBte denn iiberhaupt noch eine auch

182



schon fast zweitausendjihrige Geschichte iiberrundet werden, wo
romische Legionire in jahrelangem Kampf die letzte jiidische Festung
am Toten Meer, den Berg von Massada erstiirmten, und der Rest jedes
politischen Gemeinwesens in Juda zerstort wurde P Fiir Rosenzweig
konnte jedenfalls das Jahr 70 keine « einschneidende Bedeutung » mehr
haben. Es hitte eine solche nur gehabt, wenn mit dem Zentrum auch
die Diaspora verschwunden wire. Eben auf sie war die vom Stand-
punkt des zivilisierten Romers selber barbarische Tat gemiinzt, daf3
man das Heiligtum noch nach Eroberung der Stadt einischerte. Noch
galten die Christengemeinden, die sich im Rémerreich im SchofBe
unserer Diaspora entwickelt hatten, fiir eine jiidische Sekte. Tacitus
selber berichtete, dies sei des Titus Absicht bei jener demonstrativen
Barbarei gewesen : wiirde die Wurzel ausgerissen, so werde der Baum
leicht absterben » (23 ibid.).

Rosenzweigs personliches Bekenntnis, bewult Jude bleiben zu
wollen, gerade wenn er die zentrale Aussage christlicher Theologie und
die nach ihr erbaute und miindig werdende Welt ernstnehmen wollte,
konnte darum nur in dem Eingestindnis an Rudolf Ehrenberg enden,
daB sich zwar das ‘Reich Gottes’ in der Vielzahl von Mdglichkeiten
verwirklichte, zu denen die Menschheit in der Geschichte von Synagoge
und Kirche befreit werden sollte, aber gerade darum, sobald auch nur
eine dieser Moglichkeiten erkennbar wurde, auf ihren existentiellen
Gehalt personlichen Einsatzes dann umso weniger verzichtet werden
konnte. Fiir Rosenzweig hie} das darum nun erst recht: Ich bleibe
also Jude ; und gerade wenn « wir dariiber einig » wéren : « es kommt
niemand zum Vater denn durch ihn (Christus) » | « Es kommt niemand
zum Vater — anders aber, wenn einer nicht mehr zum Vater zu kom-
men braucht, weil er schon bei ihm ist. Und dies ist nun der Fall des
Volkes Israel (nicht des einzelnen Juden). Das Volk Israel, erwihlt von
seinem Vater, blickt starr iiber die Welt und Geschichte hiniiber auf
jenen letzten und fernsten Punkt ». Es machte das heilsame ‘Argernis’
der Selbsterkenntnis von Kirche und Welt aus, «im Leben diesen
ewigen Tag in Bekenntnis und Handlung vorwegzunehmen », daf}
Israel «als ein lebendiges Vorzeichen dieses Tages » dastiinde, und
darin die geschichtliche Einheit der Menschheit erfiillte, was aber dann
mehr bedeuten sollte als « blo3 » ein « zufilliges Zusammentreffen in
der Ewigkeit» von Synagoge, Kirche und der schlieBlich autonomen
Welt. Oder anders zusammengefal3t: « Die Synagoge, unsterblich,
aber mit gebrochenem Stab und die Binde vor den Augen, muf} selbst
auf alle Weltarbeit verzichten und alle ihre Kraft darauf verwenden,

sich selbst am Leben und rein vom Leben zu erhalten. So iiberlidf3t sie
die Weltarbeit der Kirche und erkennt in ihr das Heil fiir alle Heiden

183



in aller Zeit... Aber sie weigert sich, der Kirche zuzugestehen, daB die
Kraft... mehr als gottlich und selber eine Gotteskraft sei. Hier schaut
sie starr in die Zukunft » und hielte den Blick fiir die neue noch zu
vollende Welt offen. Diese aber lige noch weit vor jedem Eschaton ;
sie als Aufgabe erkannt ergab die kulturelle Grundlage auf der die
zivilisatorischen Moglichkeiten von Wissenschaft und Technik ent-
stehen konnten. » 19,

Welchen Platz sollte nun noch der ‘Jude’ Rosenzweig in solch einer
Welt einnehmen... ? Er griindete 1920 das Freie Jiidische Lehrhaus in
Frankfurt : ... die letzte berufliche Veranlassung, auch sie vertraute
er Rudolf Ehrenberg (5.5.1919) an: « Der Privatdozent (bis zum
Geheimrat mit dem Pridikat Exzellenz aufwirts) wiirde mir bei den
Juden nur niitzen kénnen. Aber: ich selbst, wenn ich Privatdozent
wire, wiirde eben iiber Friedrich Wilhelm IV. oder Fichtes zweite
Epoche arbeiten und infolgedessen den Juden nichts niitzen. Deshalb
geht es nicht, und nur deshalb. Niemand kann zwei Herren dienen.
(« Eine Habilitation fiir Judaica wiirde ca. 5 Jahre Studium und also
Aufschub heien. Und was kidme schlieBlich heraus ? ! »1). 2 Statt
dessen konnte der 35jihrige Rosenzweig eben zwei Jahre spiter
Gertrud Oppenheim (30.8.21) schreiben : « Dabei habe ich fiir mein
Schicksal dankbar zu sein. Wem wird das gegeben, mit 32 Jahren den
kithnsten Traum seiner Jungensjahre verwicklicht zu sehen, das, worum
all meine 15jihrige Verzweiflung ging : ein “Werk’, ein wirkliches ewiges
(was man so auf menschlich ‘ewig’ nennt) Werk fertig hinter sich zu
wissen » (vor allem wohl den Stern der Erlosung) ? « Mein weiteres
Leben ist ja nun wirklich nur noch ein groBes Geschenk — was Goethe
von seinem doch erst an seinem 82. Geburtstag sagen konnte, als er
den Faust endlich zugesiegelt hatte ». 2!

Rosenzweig wurde aber nichts mehr geschenkt.

Mitte Januar 1922 trat eine Amyotrophe-Lateralsklerose zutage,
die ihm nach einigen Monaten auch das eigene Schreiben und Sprechen
verwehrte.

In sieben langen Jahren des Siechtums muBlte er die Leiden des
Sterbens erdulden.

Erst 1929 erbarmte sich der Tod seiner.

184



ANMERKUNGEN

1 Ethik, Miinchen 1949, 31.

2 Briefe, Bln 1935 45, An die Eltern, Freiburg 6.11.1909.
8 Ziirich 1948, 21.

1 Briefe, 282, An Rudolf Ehrenberg, 5.3.1918.

5 Kleinere Schriften, Bln 1937, 26.

¢ Briefe 78, An R. Ehrenberg, 4.11.1918.

7 Briefe 78.

8 Briefe 113, An die Eltern, 11.9.1916.

® Kl. Schriften 31, Apologetische Denken 1923.

10 Kl, Schr. 81, Bildung u. kein Ende 1920.

11 In der Einleitung zu Langes Geschichte des Materialismus (1914) S. 104 (vgl
auch Jiidische Schriften II 197.

12 Kleine Schriften 312. Hermann Cohens Jiidische Schriften 1923.
13 Bln 31.10.1913.

14 Briefe 206.

15 Briefe 72.

18 Briefe 270.

17Vgl. auch Kl. Schr. 26.

18 Kl. Schr. 23, Geist und Epochen.

19 Vgl. Briefe 73, An R. E. 1.11.1913.

20 Briefe 359.

21 Briefe 406.

185



	Das Volk Gottes und die Völker der Welt : Fragmente einer Versöhnung

