
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Paulus in jüdischer Sicht [Fortsetzung]

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAULUS IN JUDISCHER SICHT

Von Wolfgang Wiefel, Halle/Saale

(Fortsetzung)

III

Der Weg universalgeschichtlicher Selbstvergewisserung war nicht
der einzige, der das religiöse Judentum zur Auseinandersetzung mit
der Gestalt des Paulus nötigte. Neben die Historiker treten die
Religionsphilosophen, denen es um die Rechtfertigung des jüdischen
Daseins vor dem denkenden Bewusstsein geht. Auch für sie stellt sich
die Frage der Eigenart des Judentums innerhalb einer bürgerlichen
Kultur, deren manifeste Züge von einer christlichen Vergangenheit
bestimmt sind. Der philosophische Anspruch sicherte ihnen eine grössere

Breitenwirkung. Die Gipfelgestalten der jüdischen Religionsphilosophie

im Zeichen der tragisch zu Ende gegangenen deutsch-jüdischen
Symbiose sind zugleich zentrale Figuren des geistigen Lebens jener
Epoche : Hermann Cohen und Martin Buber.

Hermann Cohen (1842-1925), der führende Repräsentant der
deutschen Neukantianer, trat vor allem in seinen späteren Lebensjahren als

Apologet und Interpret des Judentums auf. Obwohl er sich mit dem
Urchristentum nicht eigentlich als selbständiger Forscher beschäftigt
hat, geht er bei seinen Versuchen, den Gegensatz von Judentum und
Christentum in philosophischer Sinngebung zu begreifen, auch auf Jesus
und Paulus ein. Sein Geschichtsbild ist durch Heinrich Graetz geformt,
zu dem er sich mehrfach bekannt hat47. In genialer Vereinfachung, aber
auch in gründlicher Verkennung der vielschichtigen Gesamtproblematik
statuiert er das Judentum als die einzige Religion, in der Glaube und
Ethos zusammenfallen 48 und stellt es dem auf Lehrsätze fixierten und
in konfessioneller Befangenheit verhafteten Christentum gegenüber49.
In seinem Kompromisscharakter, der Ethisches und Ausserethisches
gleichwertig nebeneinander bestehen lässt50, die Beimischung des
Mythos sogar im Gottesbegriff duldet51, zeigt es an, dass es aus einer
Verbindimg von Griechentum und Judentum hervorgegangen ist. Schon
das hellenistische Judentum, vor allem in der Gestalt des Philo, habe
der Versuchung nachgegeben, die Frage nach einem Mittler zwischen
Gott und Mensch aufzuwerfen 52. Diese von griechischen Voraussetzungen

bestimmte Entwertung des Ethos zugunsten des Mythos hat sich
im Christentum zur geistigen Weltmacht ausgeweitet. Hier ist der
Punkt, an dem nach Cohen die verhängnisvolle Wirkung des Paulus

151



einsetzt. Seine Polemik gegen das Gesetz muss mit dem Zeremonial-
gesetz zugleich auch das Sittengesetz treffen, denn in diesem fallen
unbedingte Vernunft und symbolischer Charakter zusammen53. « Paulus

will das Gesetz auch als Sittengesetz entwerten, weil er den Glauben
an die Erlösung durch Christus zum einzigen Grund der menschlichen
Sittlichkeit, in dessen einzigen Wert, im ewigen Leben erweisen
will. »54. Er muss das Gesetz aufheben, um für einen Glauben Platz
zu schaffen, der in Tod und Auferstehung Christi die Erlösung des
Menschen von der Sünde und ihrer Vergeltung, dem Tode, bewirkt
sieht. Man sollte nicht verkennen, dass Cohen die Problematik der pau-
linischen Lehre vom Gesetz tiefer erfasst hat als andere Interpreten,
die mit einer Scheidung zwischen dem ungültig gewordenen Zeremo-
nialgesetz und dem weiterverpflichtenden Sittengesetz Paulus gerecht
zu werden glaubten55. Er hat jedenfalls verstanden, dass der Glaube
das Gesetz als Ganzes ablöst. Verschlossen bleibt ihm freilich, wie der
Glaube an die Stelle der Gesetzeswerke treten kann. So meint er,
Paulus vorwerfen zu können, den Glauben vom Horizont Gottes auf
den Horizont des Menschen übertragen zu haben, wodurch er auf
ein Niveau vergleichbar dem heidnischen Opferbegriff geriet56. Noch
grundsätzlicher wird Cohen in einem anderen Zusammenhang, wo er
Paulus rundheraus die Verkennung des Unterschieds von Gesetz und
Lehre vorwirft : « Diese Gleichsetzung ist nur unter der polemischen
Tendenz der Veränderung des Gottesbegriffs verständlich. Die Bedeutung

und Leistung des Gottesbegriffs für den Begriff des Menschen,
für das Individuum wie für die Menschheit, soll bei Paulus grundsätzlich

geändert werden »57. Der Gott der unbedingten ethischen
Forderung ist preisgegeben zugunsten eines Gottes, zu dem man sich
durch Bejahung von Mythologemen ins Verhältnis setzen kann.

Das mit Paulus eine Unheilsgeschichte im weltreligiösen Sinn
beginnt, steht für Cohen fest. Dennoch unterscheidet er sich von den
meisten Vertretern einer ähnlichen Position dadurch, dass er auch der
Gestalt Jesu gegenüber grosse Zurückhaltung übt und anempfiehlt. Im
Grundsätzlichen gewiss nicht von denen geschieden, die in Jesus den
Juden, in Paulus den eigentlichen Gründer des Christentums sehen, so

warnt er doch entschieden vor der Leben-Jesu-Bewegung seiner Zeit.
« Unsere Religion widersetzt sich der Gottheit Christi. Unsere Sittenlehre

widersetzt sich der Idealität Jesu und der Verleumdung unserer
Pharisäer. »58. Das Nein des religiösen Juden gilt dem Christus der
Christen ebenso wie der Person Jesu von Nazareth. Wo er, wie in
einem Aufsatz aus der Zeit des 1. Weltkriegs, dem Christentum Lebenskraft

zugesteht, da leitet er sie nicht von Paulus und von Jesus, sondern
von den Propheten und Psalmen her 59.

152



Cohens Polemik gegen ein von Paulus bestimmtes Christentum
setzt in gewisser Hinsicht einen Schlusspunkt. Dieses Denken gehört
noch ganz der Vorkriegszeit an, ist noch ungebrochen der Geisteshaltung

eines liberalen Judentum verpflichtet, die in der folgenden
Generation zunehmend in Frage gestellt wird. Es ist aufschlussreich,
dass sich dabei auch Korrekturen am jüdischen Paulusbild ergeben.

Für Martin Buber60, der vom deutschen Idealismus und jüdischer
Mystik bestimmt war und in der Arbeitsgemeinschaft mit Rosenzweig
und der Beschäftigung mit dem Chassidismus zu einem Denker eigenen

Ranges heranwuchs, ist die Auseinandersetzung mit Paulus ein Teil
seines Dialogs mit dem Christentum61. Sie ist Ausschnitt aus einem
Gespräch, bei dem er sich der jüdischen Glaubensweise vergewissert,
indem er sie der anderen, der christlichen, konfrontiert. In der
Beantwortung der grundsätzlichen Frage befindet er sich im Einklang mit
den meisten Vertretern des modernen Judentums. Jesus gehört für ihn
ganz in das Judentum, während Paulus an der Stelle steht, wo sich das
Christentum vom jüdischen Volk und seinem Glauben sondert. Da
Buber diesen Vorgang, der selbst eine längere Vorgeschichte innerhalb
des Judentums aufweist, als ein — wenn auch unausweichliches —
Verhängnis ansieht, steht auch für ihn die Gestalt des Völkerapostels im
Zwielicht. « Der Strom des Christentums, der sich von der Quelle
Israels, um mächtige Zuflüsse, insbesondere die aus Iran und Hellas
gekommenen, verstärkt, über die Welt goss, ist in einer Stunde entstanden,
da im hellenistischen Kulturkreis, besonders in dessen religiösen Leben,
das Element des Volkes durch das des Einzelnen verdrängt worden
ist ». Das Christentum ist « hellenistisch » insoweit es die Konzeption
des « heiligen Volkes » aufgibt und nur personhafte Heiligkeit kennt.
Die individuelle Religiosität gewinnt dadurch eine bisher unerhörte
Intensität und Ehrlichkeit, « andererseits bleibt das Volk als Volk unge-
tauft »62. Der alttestamentliche Emuna, dem grossen Vertrauen zu
Gott, durch das der Mensch zum Partner Gottes bei der Heiligung der
Welt wird, steht die zuerst von Paulus entfaltete Pistis gegenüber.
« Die Herkunft der jüdischen Emuna ist volksgeschichtlicher, die der
christlichen Pistis individualgeschichtlicher Natur »63. Nicht zufällig
verzichtet Buber auf das deutsche Äquivalent Glauben, vielmehr wird
der eine Begriff mit einem hebräischen, der andere mit einem griechischen

Wort widergegeben. Für den Sprachdenker Buber, für den die
Wahrheit der Dinge in der Sprache liegt, ist das nicht eine Frage der
Benennung, sondern der unterschiedenen Wesenheit. Er kann sie mit
Gegensatzpaaren wie Gemeinschaft und Einzelner, Geschichtserfahrung
und Individualerfahrung beschreiben64. Für den sozialen Ethiker
Buber, der auf ethischer Konkretisierung des Glaubens in religiöser

153



Weltgestaltung insistiert, wird es zum Stachel am Christentum, « das

Missverhältnis zwischen der Heiligung des Einzelnen und der
hingenommenen Unheiligkeit seiner Gemeinschaft » konstatieren zu
müssen65. Je mehr er sich des Judentums als Einheit von Religion, Ethos
und sozialer Gestaltung gewiss wird, desto mehr erscheint ihm das

paulinische Christentum als dessen Gegenbild.
Die Frage nach dem geschichtlichen Ursprung, die auf Paulus

führt, schliesst für ihn die Besinnung auf das Wesen des Glaubens ein.
In der Vorrede zu jenem Werk, in dem er am umfassendsten auf Paulus
eingeht, der nach dem 2. Weltkrieg veröffentlichten Schrift Zwei
Glaubensweisen, nennt Buber die Namen jener christlichen Theologen,
denen er besonders zu danken hat : Rudolf Bultmann erscheint dabei
an erster Stelle66. Seine Paulusinterpretation, die den Begriff der Pistis
als Achse der paulinischen Theologie verstand, wurde für Buber zur
Herausforderung, der Stellung des Paulus zum Judentum und zum
jüdischen Glauben in neuer Weise nachzudenken. Auch für ihn ist die
Pistis Schlüsselbegriff der Paulusdeutung. Geschichtskonzeption,
Gesetzeslehre, Ethik und Anthropologie, so wichtig sie ihm sind, treten
dahinter zurück, weil allein im Verständnis des Glaubens die Signatur
erkennbar wird, die in seiner Sicht Paulus vom Alten Testament und
von authentischen Judentum trennt. Die inhaltliche Bestimmung dessen,

was in Bubers Deutung den paulinischen Glaubensbegriff ausmacht,
lässt freilich die religionsphilosophischen Voraussetzungen in einer
Weise durchschlagen, dass hier ein anderer Paulus ins Bild rückt als
bei dem von einer reformatorischen Theologie und historisch-kritischen
Forschung bestimmten Exegeten. So erweist sich die Übereinstimmung
mit dem traditionellen jüdischen Urteil über Paulus grösser als die
Berührung mit christlich-theologischen Deutungen.

Paulus versteht den Glauben als Dass-Glauben im prägnanten
Sinne67. Er ist nicht primär als Gehorsamsakt zu begreifen, sondern
besteht in der Akzeptation eines Vorgangs : « Wenn man den von
Paulus geforderten Glauben erfassen will, ist es in der Tat am
richtigsten, vom Glauben an die Auferstehung Jesu auszugehen » 68. Dieser
Einsatzpunkt bei der Bestimmung des paulinischen Glaubensbegriffs
erweist sich auch deshalb als bedeutsam, weil er erlaubt, die Scheidelinie,

die Paulus vom Judentum trennt, scharf herauszuheben.
Auferstehung eines Einzelnen ist für den jüdischen Glauben inakzeptabel,
für ihn gibt es nur die allgemeine eschatologische Totenauferstehung.
Der Gedanke einer Entrückung, einer Himmelfahrt vom Kreuz aus,
wäre ihm im Blick auf Henoch und Elia eher annehmbar und habe
deshalb im frühesten Stadium der urgemeindlichen Christologie eine wichtige

Rolle gespielt69. Der hellenistische Heide hingegen fand über die

154



Kunde von sterbenden und auferstehenden Göttern den Weg zum
Glauben an die Auferstehung Christi70. « Der Apostel, der die
Vorstellung der Entrückung notwendigerweise durch die Auferstehimg
verdrängte und damit vom Juden einen von ihm kaum vollziehbaren
Glaubensakt forderte, entschied sich, ohne es zu wollen, für die
Heiden » 71. Zugleich ist mit dem Glaubensbegriff des Paulus der
Ausgangspunkt für den von Johannes und der alten Kirche weiterentwik-
kelten Dogmenglauben gegeben, der das Gegenstück zur jüdischen
Emuna ist.

Dass Paulus von der biblischen Legitimität dessen, was er vom
Glauben lehrt, überzeugt sein konnte, hängt damit zusammen, dass
auf ihn nicht das Alte Testament in seiner Originalgestalt, sondern
durch das Medium der griechischen Übersetzung, bei der es sich um
einen hellenistischen Text handelt, gewirkt hat. Nur so konnte Abraham

zum Urbild der Pistis werden72. Hier liegt auch die Voraussetzung
für das von Buber beklagte Missverstehen von Habakuk 2,4 73.

In analoger Weise ist auch das Gesetzesverständnis des Paulus
wesentlich durch sprachliche Voraussetzungen bestimmt. Hier hat sich
die griechische Ubersetzung des Wortes Thora durch Nomos ausgewirkt

: « Thora heisst nicht Gesetz, sondern Weisung. Sie umfasst
Gesetze, und Gesetze sind wohl die stärksten Objektivationen, die es

gibt, aber sie selber ist wesenhaft nicht Gesetz, immer haftet am
gebietenden Wort die Gegenwartsspur des Sprechens Die Wiedergabe
durch Gesetz entzieht dem Begriff Thora diesen dynamisch-vitalen
Charakter »74. Zugleich aber lässt er die weit über das sprachliche
hinausreichende, gleichsam ontologische Differenz sichtbar werden :

« Ohne den gräzisierenden, objektivierenden Bedeutungswandel würde
der paulinische Dualismus von Gesetz und Glauben, Leben aus Werken

und Leben aus Gnade seiner wichtigsten begrifflichen Voraussetzung

entbehren »75. In der inhaltlichen Bestimmung schliesst sich
Buber einer dialektischen Paulusinterpretation an, indem er dessen

Gedankengang so nachzeichnet : Das Gesetz ist unteilbar, lässt keine
Auslese zu, aber nicht einmal seine äussere Erfüllung ist möglich76.
« Das für unser Anliegen Entscheidende ist jedoch nicht, dass Paulus
die Thora für unerfüllbar hält, sondern dass er meint und sagt, sie sei
gegeben worden, um nicht erfüllt zu werden, vielmehr durch ihre Uner-
füllbarkeit die Sünde hervorzutreiben und so der Gnade den Weg
zu bahnen » 11.

Rückt schon die Darstellung der paulinischen Gesetzeslehre diese
hart genug an gnostische Gedankengänge heran, so ist deren Rahmen,
die « theozentrische Konzeption des Kosmos und des Menschen bei
Paulus », durch jene Züge beherrscht, die Paulus als Gnostiker erschei-

155



nen lassen78. Die apokalyptische Klage, dass dem Menschen ein Korn
bösen Samens eingesät wurde79 und das Mythologem von der Mitwirkung

der Engel bei der Gesetzesübergabe80, gelten als Ausgangspunkte
einer pessimistischen Schau, die den Menschen den Begierden und
Leidenschaften übergeben, den Mächten und Gewalten versklavt, durch
das Gesetz zur Vermehrung der Übertretungen getrieben sieht81. Doch
sei dieses schauerliche Drama vom göttlichen Regisseur nur arangiert
auf das Kommen des Erlösers hin, « der in verborgener Knechtsgestalt
alle Macht und Gewalt übernimmt (1. Kor. 15,24) und entwaffnet
(Kol. 2,15) und am Ende Gott die Herrschaft der Welt übergibt » 82.

Rechten wir mit Buber nicht über den willkürlichen Gebrauch der
einzelnen Belegstellen — 1. Kor. 15,24 ist keine innerweltliche,
sondern eine eschatologische Aussage — charakteristisch bleibt, dass er die
paulinische Geschichtskonzeption entwickeln kann ohne von Kreuz und
Auferstehung zu reden8S. So entgeht es ihm, dass der Logos tou stau-
rou der eigentliche Inhalt der paulinischen Verkündigung ist (1 Kor.
1,18 ff.), dass die Dialektik des Gesetzes am Kreuze Christi offenbar
wird (Gal. 3,10), dass hier die Mitte der paulinischen Geschichtskonzeption

liegt (2. Kor. 5,19). William Wrede, dem Buber in der Betonung
der tranzendenten Züge des paulinischen Christusbildes nahesteht,
hat hier bei aller Distanz zu Paulus schärfer gesehen.

Als dritter und äusserster Kreis, der die Gesetzeslehre und ihren
Rahmen, die Geschichtskonzeption, noch einmal umschliesst, erscheint
in Bubers Paulusdeutung die Darstellung des paulinischen
Gottesbegriffs. Es kann nicht überraschen, dass im Bilde der Gottheit, die
hinter dem Nomos steht und Urheber des apokalyptischen Geschichtsdramas

ist, die fremdartigen, fast dämonischen Züge überwiegen. Ihr
« haften miteinanderverbundene rätselhafte Schatten an, die beide dem
Alten Testament entstammen aber ins Ungeheure gesteigert sind : der
Wille zur Verstockung und die Doppelschichtigkeit der Gesetzgebung

»84. Die in der prophetischen Botschaft, besonders bei Jesaja
und Ezechiel begegnende, dort unter dem Vorbehalt der Möglichkeit

stehende Verstockungsandrohung wird ins Grenzenlose geweitet
und zur Achse der Konzeption des Weltgeschehens : « Um Israel zum
Behufe des Heilsplans zu verstocken... hat Gott ihnen ein Gesetz
gegeben, in der Absicht es an dessen Unerfüllbarkeit scheitern zu
lassen »85. Wo die Trennungslinie so entscheiden gezogen ist, kann
Buber darauf verzichten, den oft geäusserten Vorwurf aufzunehmen,
die von Paulus konzipierte Christologie sei eine Preisgabe des
Monotheismus 86. Auch über die dem Paulinismus inhärente Beeinträchtigung
der Unmittelbarkeit zu Gott äussert er sich differenziert : « Es gibt
für ihn in der Geschichtszeit keine Unmittelbarkeit zwischen Gott und

156



Mensch ; nur am Anfang und am Ende, dazwischen breitet sich über
den ganzen Raum zwischen Gott und Mensch das Verhängnis, das nur
von Christus für die Christen durchbrochen wird » 87. Dass er in der
Zurückweisung dieses Gottesbildes den Juden Jesus auf seiner Seite zu
haben meint gegen den Christen Paulus rückt ihn, den ganz anders
Profilierten, wieder neben William Wrede, von dem der seine Darstellung

des paulinischen Gottesbildes abschliessende Satz hätte stammen
können : « Wenn ich diesen Gott ins Auge fasse, erkenne ich den Jesus
nicht wieder, es ist diese Welt nicht die seine. » 88.

Diese letzte Doppelung lässt aufhorchen : es geht Buber in der Tat
um die Zuordnung, mehr noch um das Miteinander von Gott und Welt,
das er durch den Paulinismus, so wie er ihn versteht, gefährdet, ja
preisgegeben sieht. Mit der Verwerfung der Gesetzeswerke89, dem
Zurücktreten des alttestamentlichen, von Jesus gemeisam mit dem
Pharisäismus festgehaltenen Liebesgebotes90, hört das Ethos auf,
integrierendes Element der Religion zu sein. Das Handeln des Menschen
als Brücke zwischen Schöpfung und Schöpfer, wie Buber es begreift,
als Teilhabe an der Erlösung der Welt, ist damit ausgeschlossen. « Die
paulinische und paulinistische Theologie deprezierte die Werke um
des Glaubens willen und Hess die beide verbindende Forderung der
Glaubensintention, die Intention des Werkes aus dem Glauben, die
Forderung der Verkündiger des Gottgefälligen von den ersten
Schriftpropheten bis zur Bergpredigt unentfaltet. Den Glauben war man
geneigt von Augustin bis zu den Reformatoren als Gabe Gottes zu
verstehen. Diese sublime Vorstellung mit allem, was sich an sie knüpfte,
hatte freilich zur Folge, dass das israelitische Mysterium des
Menschen als eines selbständigen Partners Gottes ins Dunkel zurücktrat.

» 91. Wem wie Buber die Heiligung der Welt durch das Tun des

zur Partnerschaft mit Gott berufenen Menschen die Mitte der Theologie

ist, wird hier schwerlich anders urteilen können.

IV.

Leo Baeck, den Lebenjahren nach nahezu Altersgenosse Martin
Bubers, darf dennoch als Vertreter eines ganz anderen Typus jüdischer
theologischer Existenz gelten. Man ist es gewohnt, Baeck als Reprä-
sentaten des liberalen Judentum zu sehen ; als geistiger Führer des

deutschen Judentums in dunkelster Zeit wird er unvergessen
bleiben92. Für unsere Thematik ist es bedeutsam, dass er das Judentum
als ReHgion versteht, deren Geschichte und Erscheinungen er mit
dem Instrumentarium des modernen Religionsforschers entgegentritt.

157



Methode und Fragestellung sind weder vom universalhistorischen
Aspekt beherrscht wie er bei Graetz und Klausner dominierte, noch
durch ein philosophisches System determiniert wie bei Cohen und
Buber, sondern eher religionsphänomenologisch bestimmt. Baeck hat
vom Beginn seines wissenschaftlichen Weges an die Frage nach dem
Wesen des Judentums beschäftigt93. Das trug gewiss auch einen
apologetischen Zug in einer Epoche, in der Adolf von Harnack das Wesen
des Christentums zu erfassen versuchte. Was das Eigentliche des Judentums

ausmachte, wird ihm am Gegenüber des Christentums klar.
Es konnte nicht ausbleiben, dass er sich schliesslich der Gestalt des

Paulus zuwenden musste, die auf der Scheidelinie zwischen Christentum

und Judentum steht. Er hat sie zunächst dem Typus der « Romantischen

Religion » zugeordnet, in der er das Gegenbild jüdischer
Religiosität erblickte, das in den Mysterienkulten der Antike und in
dem Christentum katholischer wie protestantisch-lutherischer Prägung
seine Verkörperung fand94. Diese Zuordnung macht deutlich, wie
lange ihn die Gestalt des Völkerapostels beschäftigt hat. In den
veröffentlichten Arbeiten setzt die historisch-theologische Auseinandersetzung

erst in relativ später Zeit ein. Der entscheidende Beitrag
entstand im englischen Exil95. Er weist die charakteristischen Züge des

Religionsforschers Baeck auf, der sich mehr als andere jüdische Theologen

historisch-kritischer Arbeit verpflichtet wusste. So war es für ihn
selbstverständlich, dass er für seine Darstellung des Paulus wesentliche

Anregungen der protestantischen Bibelwissenschaft seiner Zeit
aufnahm. Die Auswahl der Namen jener Gelehrten, auf die er sich
in seiner kurzen Studie bezieht, ist charakteristisch : Deissmann,
Harnack, Baldensperger, Bousset, A. Schweitzer, Bultmann. Mehr als
solche Namen anzeigen können, bestimmen Stil und Denkrichtung der
historisch-kritischen und religionsgeschichtlichen Forschung die Art,
wie er sich der Gestalt des Paulus nähert.

Baeck nimmt eine der wesentlichen Positionen der historisch-kritischen

Paulusforschung auf, wenn er die zentrale Bedeutung der
Bekehrungsvision für Paulus betont : « Sein Ausgangspunkt war die
Vision, die ihm zuteil geworden war und die ihm die Uberzeugung
gab, dass Jesus der Christus sei »9ß. So hatte man es in der Nachfolge
der Tübinger Schule in der protestantischen Theologie gelehrt97. Aus
dem visionären Grunderlebnis leitet er die Wertschätzung von Ekstase,
Zungenreden und Prophétie ab 98. In einer anderen Frage ist ihm die
von W. Baldensperger eröffnete Erforschung der Apokalyptik im
Neuen Testament wichtig geworden99. Auf sie bezugnehmend
unterscheidet er streng zwei Messiasbegriffe, den national-politischen und
den transzensdenten, den Davidssohn der Propheten und den Men-

158



schensohn des Danielbuches 10°, den Messianismus von unten und den
Messianismus aus der Höhe, dessen verführerische Kraft durch den
Einfluss der alexandrinischen Philosophie noch verstärkt wurde101 ;

den horizontalen Messianismus jener, die aus eigener Kraft das Reich
Gottes auf Erden zu verwirklichen suchten und den vertikalen
Messianismus derer, die « ungeduldig verlangten, es hier und jetzt zu
empfangen » 102. Dass beide Messiasbegriffe im Judentum nebeneinander
existierten, leidet nach Baeck ebensowenig einen Zweifel wie die
Entscheidung des Paulus für den letzteren : « Für Paulus ist der Messias

nur der Sohn Gottes. Das ist der Inhalt des messianischen Gedankens...
Er kam nur in die Welt, um zu sterben und aufzuerstehen »103. Auch
hier zeigt sich wieder die Nachbarschaft zum kritischen Antipaulinis-
mus : fast gleichlautende Sätze hatte William Wrede unter heftigem
Widerspruch fast aller seiner Fachgenossen formuliert. » m.

Um so überraschender erscheint es, wenn er Paulus nicht als Escha-
tologen ansprechen möchte. Er bezieht sich auf das Fehlen des Begriffs
Reich Gottes 105 und erklärt in einer problematischen literarkritischen
Einlassung sogar 1. Kor. 15,23-28 für eine spätere Einfügung106. Für
Paulus verdrängt das schon gegenwärtige Eschaton die Erwartung.
Die Frage, wieweit sich die erfüllte Erwartung im Rahmen eines
eschatologischen Geschichtsbildes bewegt, tritt zurück zugunsten der
Betonung dessen, was Paulus für sein Verständnis der Heilsgegenwart
aus den Mysterien übernommen habe. Auch darin ist Baeck in starkem
Masse durch die zeitgenössische Forschimg, vor allem durch die sog.
Religionsgeschichtliche Schule beeinflusst. Er nimmt an, dass Paulus
in seiner kleinasiatischen Heimat in den Bann jener « farbenreichen
Mysterienreligionen und zweideutigen Mysterienkulte, die zu einem
religiösen Glauben wurden, da sie zugleich auf geistig anspruchsvolle
und schlichte Menschen wirkten, geraten ist » 107. Etwas vereinfachend
bringt er das von dort Übernommene auf die Formel Sakrament und
Auferstehung und denkt vor allem die Tauflehre des Paulus von diesem
Hintergrund aus bestimmt10S. Noch einen Schritt weiter geht er, wenn
er den von der einfachen Jesuslehre, aber auch von der Botschaft der
ersten Jünger weithin unabhängigen Paulinismus auf die Tradition
und die schliessliche Niederschrift der Evangelien einwirken sieht.109.
Freilich vermag er diese — von Martin Werner widerlegte Behauptung

110 — kaum zu begründen. Der einzige Beleg, den er gibt, die
Aussagen über die Geisttaufe Mk. 1,8m, kann diese weitreichende
Hypothese schwerlich tragen.

Dass es Baeck trotz allem gelingt, ein geschlossenes und in seiner
Art eindrucksvolles Bild des Paulus zu entwerfen, hängt damit zusammen,

dass er bereit ist, Paulus als Theologen und als Gestalt des Juden-

159



turns ernst zu nehmen. Darin liegt ein Vorzug, der ihn von allen bisher
behandelten jüdischen Paulusdeutungen unterscheidet. Als Theologe
tritt Baeck dem Theologen Paulus mit jenem Respekt gegenüber, den
er jedem ernsthaften theologischen Denken ersweist. Der Jude Baeck
zollt dem Juden Paulus jene Sympathie, die er auch den Randgestalten
der jüdischen Geistesgeschichte nicht versagt. Theologe war Paulus
nicht nebenher, « sondern aus seiner ganzen Natur und seinem Leben,
man könnte fast sagen aus seinem Volkstum heraus » 112. Als Theologe

ist er gehalten, sich ständig mit der Bibel zu beschäftigen. Als
solcher steht er in einer jüdischen Traditionslinie 113 und ist von da her
in seiner Methode des Denkens und Folgerns bestimmt114. Als ein zur
Synthese des Manigfaltigen strebender Geist115 ist er von einer Grundidee

beherrscht. Paulus ist für Baeck der Theologe der gegenwärtigen
Erlösung. Diese Erlösungslehre ist eingefasst in ein geschichtstheolo-
gisches Gefüge, dessen Grundlagen in der rabbinischen Gedankenwelt

zu suchen sind. Der aus der Lehre von den drei Zeitaltern — Chaos,
Thora, messianisches Reich116 — sich ergebende Satz : « Wenn die
Tage des Messias beginnen, gehen die Tage der Thora dem Ende
zu » 117, bildet den Angelpunkt der paulinischen Thorakritik. « Die
grundlegende Frage, die sich Paulus stellte, hiess : in welcher Periode
leben wir, in der der Thora oder in der des Messias » 118 Paulus geht
es nicht um das Gesetz schlechthin, sondern um seine Gültigkeit in der
Gegenwart. Die Zeit der durch den Messias bewirkten Erlösung und
die Periode, in der das Gesetz noch bindend ist, schliessen einander
aus : « Wollte man es in Kraft lassen, so leugnete man die Botschaft
der Erfüllung und Vollendung » 119. Insofern bildet auch für Baecks

Deutung Rom. 10,3 den Angelpunkt der paulinischen Theologie. Wie
bei Paulus dieses die Thora ablösende Geschehen inhaltlich gefüllt ist,
also die Christologie im engeren Sinne, tritt in dieser Interpretation
zurück. Viel bedeutsamer ist für den jüdischen Theologen die daraus
sich ergebende Dialektik der paulinischen Position, die ihn zugleich
mit dem Judentum verbindet und von ihm scheidet. Mit den
Voraussetzungen seines Glaubens und Denkens dem Judentum verpflichtet
und damit vor die Frage nach dem Gesetz gestellt, musste er zugleich
vom Messias der Christen reden. Die Antwort ist eine geschichtstheo-
logische : « Indem Paulus die neue Epoche, die Tage jenseits des
Gesetzes predigte, trat er — und das muss betont werden — nicht aus
dem Bereich jüdischer Weltsicht heraus. Was ihn von den anderen
trennte, war sozusagen nicht die quaestio juris, sondern die quaestio
facti, die Frage, ob der Messias sich endgültig offenbart habe, ob sein
Reich gekommen sei » 12°. Dieser fraglos zu den Höhepunkten
jüdischer Paulusdeutung gehörende Versuch, den Apostel von seinen jüdi-

160



sehen Voraussetzungen zu verstehen, berührt sich mit unabhängig
davon entstandenen Darstellungen der Geschichtstheologie des Paulus

vor allem im deutschsprachigen Raum m. So schenkt Baeck auch den
positiven Aussagen über das jüdische Volk volle Beachtung 122, ist freilich

auch geneigt, die Selbstzeugnisse über seine Verfolgerzeit in der
pharisäisch-jüdischen Periode erheblich abzuschwächen123.

Die entscheidende Trennungslinie, die Paulus im letzten dann doch
vom Judentum scheidet, sieht Baeck in seinem Gottesbild, in der Art
und Weise, wie Gott und Christus aufeinander bezogen sind. Hier
meldet sich, verhalten zwar, das Pathos des jüdischen Monotheismus
zu Wort, das uns gerade im Dialog mit Paulus begegnet : « Gott wurde
sozusagen in den Hintergrund gerückt. Er wurde der Deus abscon-
ditus, umgeben vom dunklen, furchtbarem Geheimnis. Das helle Licht,
die Herrlichkeit umstrahlt jetzt den Christus... Sein sind die grossen
Attribute des Heilands, des Erlösers, er heisst jetzt der Herr,
Kyrios » m. Mit dieser Vergöttlichung Christi ist eine unübersteigbare
Schranke aufgerichtet.

Die Auseinandersetzung, die Hans-Joachim Schoeps mit der Gestalt
und dem Denken des Paulus geführt hat, — der umfangreichste und
am tiefsten eindringende Beitrag, den ein jüdischer Theologe des

deutschsprachigen Bereichs zur Paulusforschung geleistet hat, — darf
in der Nachbarschaft von Leo Baeck behandelt werden. Es gibt
biographische Beziehungen, die den um mehr als eine Generation
jüngeren aus Berlin stammenden Religionsforscher mit dem in der damaligen

Reichshauptstadt wirkenden Rabbiner und theologischen Lehrer
verbinden]25. Noch in grösserem Masse als der durch die Aufgabe
umfassender Repräsentation des Judentums in Dienst genommene
Baeck ist Schoeps der historisch-kritischen Form religionswissenschaftlicher

Arbeit verpflichtet, die er durch seine Rezeption einer
geisteswissenschaftlichen Verstehenslehre126 und durch die Verarbeitung
von Anregungen der dialektischen Theologie des Protestantismus127
und durch die Begegnung mit der Gedankenwelt von Franz Rosenzweig

128 modifizierte. Mit Baeck eint ihn auch das Bemühen, Paulus
als eine Gestalt der jüdischen Religionsgeschichte zu begreifen129. Wie
dieser setzt er bei der Geschichtstheologie des Apostels und der daraus
sich ergebenden Gesetzeskritik ein. In der fast ein Jahrzehnt vor der
grossen Paulusmonographie erschienenen Studie Paulus als rabbini-
scher Exeget sieht er (im Anschluss an Albert Schweitzer) den Unterschied

zwischen Paulus und Jesus in dieser Weise bestimmt : « Jesus
erwartet den Eintritt des messianischen Reiches in der Zukunft —
wiewohl in einer sehr nahen Zukunft ; Paulus glaubt, dass mit der Auf-

161



erstehung Jesu das messianische Reich bereits angebrochen ist ; jetzt
in der — von ihm für kurz gehaltenen — Zwischenphase von Auferstehung

und Parusie Jesu die Welt bereits im postmessianischen Äon
stehe »13°. Wenn er mit einem nur kurzem Interim rechnet, dann
stimmt er darin mit der frühtannaitischen Vorstellung überein. Seine

Situationsdeutung führt ihn jedoch zu einer andersgearteten Folgerung.
Aus ihr ergibt sich der für Schoeps'Paulusdarstellung zentrale Satz :

« Die Aufhebung des Gesetzes ist für die Theologie des Paulus ein
messianologisches Lehrstück. Sie ist akut geworden durch die gemäss
urchristlichem Glauben kürzlich erfolgte Auferstehung Jesu von den
Toten» 181. Es ist beeindruckend, wie dieser in der christlichen Theologie

keineswegs unumstrittene Satz in der jüdischen Paulusdeutung in
nur leicht abgewandelter Form von Graetz über Baeck bis Schoeps den
Schlüssel zum Verstehen des Paulus darstellt. Bei Schoeps wird freilich

von ihm in einer ungleich differenzierteren Weise als bei seinen
Vorgängern Gebrauch gemacht. Ein Blick auf die rabbinischen
Aussagen über Messiaszeit und neue Thora führt ihn zu der Aussage :

« Rom. 10,4 ist ein für jüdisch-theologisches Denken ganz exakter Ur-
teilsschluss ; nur haben eben die Rabbinen die paulinische Prämisse
nicht geteilt, dass die Messiaszeit als Auftakt der künftigen Welt mit
Jesu Tod und Auferstehung bereits begonnen habe » 132. Retrospektiv
aus seiner Deutung der postmessianischen Situation kommt Paulus zu
der Folgerung, dass das Gesetz ein Gesetz zum Tode ist und kein
Mensch aus ihm gerecht gesprochen wird. Dass er weit stärker durch
rabbinische Exegese als durch hellenistische Religionsphilosophie
bestimmt ist, zeigt sich selbst in der durch die nichtjüdische Vorstellung
der Gottessohnschaft Jesu bestimmten Soteriologie 133. Diese frühe
Paulusstudie bildet die Basis des gleichzeitig entworfenen134, aber erst
1959 verlegten grossen Paulusbuchs. Der Religionswissenschaftler
Schoeps geht von den bislang erprobten religionsgeschichtlichen
Ableitungsversuchen aus, gesteht jeder der drei hauptsächlichen Richtungen
•— der hellenistischen, der hellenistisch-jüdischen und der
palästinensisch-jüdischen Paulusdeutung — ein relatives Recht zu135. Als Interpret,

dem an einer einheitlichen Konzeption gelegen ist, glaubt er diese
am ersten von A. Schweitzers Entdeckungen aus entwerfen zu können.
« Dass die konsequente Eschatologie ein verzerrtes Jesusbild gezeichnet

hat, scheint mir die Kritik bewiesen zu haben, die selten einmütig
von den verschiedensten Seiten her kam. Aber für Paulus behält diese
Schule doch in vielem recht »136. So ergibt sich im Aufriss der Theologie

des Paulus der Einsatz von der Eschatologie aus, so wird Paulus
nicht nur als Denker der postmessianischen Situation dargestellt, auch
die Sakramente Taufe und Herrenmahl (auch ein von der jüdischen

162



Forschung bis dahin wenig beachteter Themenkreis) werden durch die
Betonung der eschatologischen Bedeutung neu gewertet137. Hier
erschliesst sich ihm auch eine Verstehensmöglichkeit für die
jüdischer Religiosität am wenigsten zugängliche Seite der Theologie des
Paulus. Die Soteriologie wird als Versuch aufgefasst, das für das
Empfinden des Juden unerträgliche Kreuz mit den Mitteln jüdischer
Gedankenwelt zu erklären, wobei die Vorstellungskreise des
stellvertretenden Sühnetodes, des Gottesknechtes von Jes. 53 und die Aqedath
Jischak als die für die paulinische Soteriologie entscheidenden aus
jüdischer Tradition stammenden Motive herausgestellt werden138. Kein
Wunder aber auch, dass an dieser Stelle der Protest gegen die christo-
logisch fundierte Soteriologie deutlich artikuliert wird139. Schoeps
musste vom Geschichtstheologen Paulus ausgehen, um die obrogatio
legis als Zentrum von dessen Lehre darzustellen und die Unannehm-
barkeit seiner Botschaft für das Judentum zu verdeutlichen. Darum
hat er sich A. Schweitzer anvertraut. Von dieser Tendenz geleitet,
vermag er auch ein Stück mit einer entschieden reformatorischen
Paulusdeutung zu gehen. In seinen Ausführungen zur Gesetzeslehre des Paulus,

dem Herzstück seiner Monographie 14°, rückt er die Exegese
Gal. 3,10-13 in den Mittelpunkt, weil hier die eigentliche Explikation
der Formel « Christus Ende des Gesetzes » erfolgt. Als letzte Konsequenz

ergibt sich daraus für Paulus, dass das Gesetz für die Zwischenzeit

zwischen Sinai und Christi Tod eine regulative Bedeutung gehabt
hat. In dieser Einschränkimg ist es Paulus möglich, am Offenbarungscharakter

des Gesetzes festzuhalten141. Durch die rabbinische Lehre
vom guten und bösen Trieb erfährt Rom. 7 überraschende Beleuchtung

142. So lassen sich nach Schoeps nahzu für jedes Glied des pauli-
nischen Gedankengangs jüdische Entsprechungen aufzeigen. Nur war
die durch die Geschichtstheologie des Paulus bestimmte Schlussfolgerung

aus jüdischer Sicht nachzuvollziehen unmöglich143. Wo er zu einer
Wertung vordringt, lässt sich auch bei ihm das Erbe der jüdischen
Pauluskritik von Graetz bis Baeck erkennen. Letzter Horizont ist ihm
die Einsicht, « dass das Gesetz dem Diasporapharisäer aus Tarsus —
ähnlich wie Philo aus Alexandrien — kein lebendiger Besitz mehr
gewesen sein kann. Und dies offenbar deshalb, weil er den ganzheitlichen

Zusammenhang Benf/i-Thora nicht mehr verstanden hat »144

und darum die Thora ethisch-normativ missdeutete145 und das
Problem der totalen Erfüllbarkeit zum Angelpunkt machte 146. Dass wir
es keineswegs mit einer rein « religionswissenschaftlichen », vielmehr
mit einer profiliert jüdischen Paulusdeutung zu tun haben, wird im
Blick auf den abschliessenden Teil des zentralen Abschnitts noch einmal

ganz deutlich. Erst hier — gleichsam untergeordnet — erscheint

163



die Gegenüberstellung Glaube-Werke, die zuletzt auf einer falschen
Alternative beruhe. Proton pseudos ist die Verkennung des
Bundesbegriffs, der durch die Wiedergabe von Berith und diatheke
mitbestimmt ist. Darin steht Schoeps nahe bei Buber147.

Mit der Verankerung der Heidenmission im Erwartungsuniversalismus
148 und der Sinngebimg der Judenmission als Beschleunigung der

Parusie 149 kehrt Schoeps zum geschichtstheologischen Ausgangspunkt
zurück, den er mit den jüdischen Vorstellungen über den heilsgeschichtlichen

Ablauf vergleicht150. Hier spricht der Apologet des Judentums,
der eine Linie fortführt, die er in seinen früheren Arbeiten über das

christlich-jüdische Religionsgespräch und die jüdische Religionsphilosophie

des 19. Jahrhunderts ausgezogen und dem christlichen Verständnis

der beiden Testamente entgegengesetzt hat. Ohne Rosenzweig zu
nennen, begreift er christliche und jüdische Zukunftshoffnung in der
Unterschiedenheit des Weges, um sie im Endziel geeint zu sehen :

« Der Messianismus Israels zielt auf das Kommende, die Eschatologie
der Weltvölkerkirche auf die Wiederkehr des Gekommenen. Beide
eint die gemeinsame Erwartung, dass das entscheidende Ereignis erst
noch kommen wird — als das Ziel der Wege Gottes, die er in Israel
und der Kirche der Menschheit geht » 151. Doch lässt er seine Ausführungen

nicht mit diesem Akkord ausklingen, sondern schickt einen
Abschnitt über die Gesetzeskritik als innerjüdisches Problem nach. Sie
stellt der Gesetzeskritik des Paulus die jüdische Lehre von der Gottesfurcht

gegenüber, die jenen Platz einnimmt, « den der Glaube in der
christlichen Kirche hat »152. Sie ist nicht dem Gesetz, sondern der
übergeordneten, übergeschichtlichen Wirklichkeit des Bundes zugeordnet.

In diesem — man muss hinzufügen nur in diesem — Rahmen sei
auch Platz für Paulus, dessen Theologie als freilich nur begrenzter
Weg zur Neurealisierung der Berith zu deuten sei. Der Religionswissenschaftler

Schoeps glaubt Paulus so ein Maximum an Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen. Der Theologe wird jedoch fragen, inwieweit
ein in einer umfassenden Bundestheologie aufgehender Paulinismus
noch dessen eigentliches Anliegen zur Geltung zu bringen vermag.

V.

Die Gestalt des Paulus, der sich als Apostel der Heiden
verstand 15S, stellt für das Judentum eine Herausforderung dar, die das

jüdische Denken erst in einer späten Phase angenommen hat. Das

hängt zum Teil mit der Verschlossenheit gegenüber religiösen
Fremdphänomenen zusammen, wie sie in allen religiösen Gruppen vor dem

164



Erwachen eines historisch-kritischen Bewusstseins vorhanden war. Zu
einem Teil ist es jedoch die mit der Person und der Wirkung des
Paulus spezifische Problematik, die eine unbefangene Konfrontation
erschwerte : seine jüdische Herkunft154, sein différentes Verhältnis zur
Gemeinschaft seines Ursprungs155, die mit seiner Lehre verbundene
Preisgabe des Gesetzes als Heilsweg156 und ihres äusseren Zeichens,
der Beschneidung157. Gerade die Nähe und die auch im Widerspruch
nicht aufgelöste Verbundenheit erlauben Paulus gegenüber keine objektive,

neutrale Haltung. Dennoch kann man die moderne jüdische
Paulusrezeption, von der hier ein Ausschnitt geboten wurde, nicht von
Missverständnissen und polemischen Verzerrungen bestimmt sehen,
wie es für die kaum in Umrissen erkennbare frühe Phase der
Auseinandersetzung (I) kennzeichnend gewesen sein muss. Die Beschäftigung
mit der Gestalt des Paulus als historischer Erscheinung (II), als ethisch-
anthropologischer Herausforderung (III) und als religionsgeschichtlichem

Phänomen (IV) hat für die Selbstbestimmung der jüdischen Position

eine prinzipielle, gleichsam katalysatorische Bedeutung. Mit der
intensiver werdenden Auseinandersetzung wird die Erfassung des

Phänomens präziser. Die Polemik tritt zurück, dem distanzierten Blick
bieten sich die Konturen des Andersartigen klarer dar — auch da, wo
man es sich anverwandeln zu können meint. Der Einspruch wird
sachbezogener, aber er bleibt. Er macht als Negativ das Profil des Paulus
in unverwechselbarer Schärfe kenntlich. Insofern ist die Beschäftigung
mit der jüdischen Pauluskritik nicht nur von geistesgeschichtlichem
Interesse, sondern verhilft dazu, Gestalt und Denken des Paulus besser

zu erfassen. Zieht man die Summe, so ist der Einspruch dreifach : er
richtet sich gegen den Charakter des Paulinischen Denkens als Theologie,

gegen seinen Christozentrismus und gegen sein Insistieren auf
der Gegenwärtigkeit des Heils.

Paulus steht am Anfang der christlichen Theologie. Er hat die
christliche Botschaft reflektiert und in begrifflicher Gestalt entwickelt,
obwohl er sie in situationsbezogener Weise vorträgt. Die Darlegung des

Kerygmas in missionarischer, polemischer und apologetischer Abzwek-
kung erzwang die gedankliche Entfaltung. Das Phänomen einer christlichen

Theologie tritt bei ihm, der zugleich grösster Missionar und
Organisator der christlichen Frühgeschichte war, zuerst in Erscheinung

138. Wiewohl ständig auf das Alte Testament bezogen, geht seine

Theologie über blosse Schriftauslegung hinaus159. Die im palästinensischen

wie im hellenistischen Judentum verbreitete Form des Midrasch
bleibt eine Ausnahme 16°. Die Grundformen rabbinischer Explikation,
Halacha und Haggada, haben keine konstruktive Bedeutung 161.

Ebensowenig ist sie Kundgabe von Offenbarungswissen wie in der Apoka-

165



lyptik162 oder in hellenistischer bzw. gnostischer Mysterienweisheit163.
Noch weniger ist sie dem Typus der religiösen Philosophie unterzuordnen,

der man als Möglichkeit im zeitgenössischen wie im späteren Juden-
tem begegnet. In Paulus manifestiert sich ein neuer Typus, dessen Denken

sich dem im Evangelium bezeugten Christusgeschehen verpflichtet
weiss164. Auf diese Evangeliumsbezogenheit zielt der jüdische
Einspruch, der ihm dogmatische Bindung, die Ersetzung des alttestament-
lich-jüdischen Lebensgesetzes durch ein Lehrgesetz vorwirft165. Der
Einspruch richtet sich gegen die Theologie des Glaubens, gegen die
Bindung des Glaubens an das Heilsgeschehen. Es bleibt die Frage, ob die
Erfassung der Geschichtsbezogenheit jüdischer Existenz einen Zugang
ermöglicht. Verwandt damit erscheint der Anstoss, der an der zentralen
Stellung Christi, und zwar des Gekreuzigten und Auferstandenen bzw.
Erhöhten, im Paulinismus genommen wird. Der jüdische Einspruch
gegen die christliche Interpretation des Kreuzestodes Jesu hat die
Verkündigung von Anfang an begleitet166. Messianischer Anspruch und
Kreuzestod schienen unvereinbar167. Für den mit seiner pharisäischen
Vergangenheit brechenden Paulus musste dem entgegen das Wort vom
Kreuz im Mittelpunkt stehen. Seine Theologie ist zum entscheidenden
Teil Soteriologie, Aufweis der Heilsbedeutung des Todes Jesu168. Indem
er darin den realen Grund des rechtfertigenden Handelns Gottes sieht,
verankert er sie im Zentrum seiner Theologie 169. Er vermag sie jedoch
auch different auszusagen mit zivilrechtlichen Begriffen als Loskauf 17°,

politisch als Versöhnung171, kultisch als Sühnetod172 zu beschreiben. Die
in der Taufe gegebene Heilszueignung hat in ihr den Bezugspunkt173.
Dies aber bleibt dem jüdischen Verständnis verschlossen. Wo man in
neuerer Zeit die Gestalt Jesu positiv würdigte, ja in die jüdische
Glaubensgeschichte einbezogt174, konnte man einen notwendigen inneren
Zusammenhang zwischen der Sendung Jesu und seinem Kreuzestod nicht
zugestehen. Hier haben auch die immer wiederkehrenden jüdischen
Versuche ihren Ort, die Verurteilung Jesu als Justizmord darzustellen175. So

kann die Wertschätzung der Person Jesu mit dem entschiedenen
Einspruch gegen die soteriologische Theologie des Paulus einhergehen. Man
sieht sich hier mit jener liberalen und religionsgeschichtlichen Theologie
im Einklang, die die Uberlagerung des historischen durch eine überirdische

Erlösergestalt bei Paulus konstatiert und beklagt176. Die aus der
Sicht radikal-liberaler Theologie legitim erscheinende Einordnung Jesu
in die Vorgeschichte des (kirchlichen) Christentums, das kritische Votum,
dass Jesus nicht Christ, sondern Jude war, kann hier vorbehaltlos
rezipiert werden. War dort von der Verwandlung der einfachen Religion
Jesu in ein dogmatisches System die Rede, so steht hier der Unterschied
von Judentum und dogmatischen Christentum.

166



Die immer wieder verhandelte Frage, wo die Mitte der paulinischen
Botschaft zu suchen sei, ob in der Anthropologie177, der Theologie im
engeren Sinne 178 oder in der Geschichtstheologie 179, erfährt vom
jüdischen Einspruch her eine besondere Beleuchtung. Wenn es richtig
ist, dass die kritische Distanz das Spezifische schärfer zu erfassen
vermag, dann gewinnen die abgrenzenden Urteile jüdischer Forscher einen
besonderen Stellenwert. Hier ist nun in der Tat auffällig, mit welcher
Entschiedenheit schon bei Graetz und hernach bei Klausner, nicht minder

aber auch in der neueren jüdischen Paulusdeutung gegen ein
Strukturelement paulinischen Denkens Einspruch erhoben wird. Die
Botschaft von dem in Christus geschehenen präsenten Heil180 vom Jetzt der
Heilszeit181, dem in der Gegenwart ergehenden Gericht und Heil182, das

die Grundlage der Rechtfertigungslehre ist183, bleibt als mit der
jüdischen Wirklichkeit inkongruent jenseits der Verstehensgrenze. Baeck
hatte schon, als er Paulus den von ihm abgelehnten Typus der « Romantischen

Religion » einordnete, vor allem jene Vorstellung zurückgewiesen,

die an die Stelle des kommenden verheissenen Tages die erfüllte
Erlösung setzt, « die alles enthält, das sowohl wovon die Mythen der
Völker erzählen, wie das, was die Verkündigung seines jüdischen Volkes
zu ihm gesprochen hatte » 184. Nicht minder deutlich wird die Abgrenzung

in Bubers Urteil : « Eine Zäsur nehmen wir in der Geschichte nicht
wahr. Wir kennen in ihr keine Mitte, sondern nur eine Zeit, die Zeit des

Weges Gottes, der nicht inne hält auf seinem Weg. Erlösung ist uns
unverbrüchlich eines mit der Vollendung der Schöpfung, mit der
Aufrichtung der durch nichts mehr behinderten, keinen Widerspruch erlei-
denen, in aller Vielfältigkeit der Welt verwirklichten Einheit, eines mit
dem erfüllten Königtum Gottes »185. Die für das Heilsverständnis des
Paulus konstatierte Spannung von Schon und Noch-nicht, deren dialektische

Entfaltung auch das Paradox nicht scheut186, ist auch für den
Religionsforscher Schoeps Abschwächung der in der jüdischen
Zukunftserwartung durchgehaltenen Ausrichtung auf das Zukünftige. Er schreibt
im Blick auf das paulinische Zeitverständnis : « Die Tiefe der eschato-
logischen Spannung, wie sie die Juden kannten, ist dadurch
abgeschwächt worden, denn die Wiederkunft des Gekommenen ist etwas
anderes als die jüdische Messiaserwartung »187. Wo immer dies erfasst
ist, gewinnt der jüdische Einspruch gegen Paulus eine neue Qualität
gegenüber dem herkömmlichen kritischen Antipaulinismus. Je klarer der
Blick des Forschers zum Zentrum vordringt, desto deutlicher enthüllt
sich ihm die Spannung zum jüdischen Verständnis von Welt und
Geschichte. « Der Jude kennt und anerkennt innerhalb der Unerlöstheit
der Welt keine Enklaven der Erlösung » 188. Hier mündet das Gespräch
überPaulus in den Dialog zwischen christlicher Gemeinde und Synagoge.

167



ANMERKUNGEN

47 Graetzens Philosophie der jüdischen Geschichte, MGWJ 61, 1917, 356-366
Jüdische Schriften 3, Berlin 1922,203-220 ; vgl. auch Zur Jahrhundertfeier unseres
Graetz, ebd. 2,446-453.

48 Das Problem der jüdischen Sittenlehre, in : Jüdische Schriften 3,1-35 (5) ; vgl.
auch Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin 1912,38.

49 a.a.O., Anm. 48,30.
50 Religion und Sittlichkeit, Berlin 1907 Jüdische Schriften 3,98-168.
51 a.a.O., Anm. 50,129.
52 a.a.O., Anm. 50,131.
63 Religion der Vernunft, Anm. 48,398.
54 a.a.O.,399.
55 Diese Sicht hat auch in der christlichen Paulus-Rezeption eine grosse Rolle

gespielt, beginnend mit der Epist. Ptol. ad Flor, bis zu zeitgenössischen Interpreten
wie Chr. Haufe, Die Gesetzeslehre des Paulus, ThLZ 91,1966, Sp. 171-198.

56 Religion der Vernunft. Anm. 48,400 f.
57 Jüd. Schriften 3,26.
58 Gedanken über Jugendbildung, in: Jüd. Schriften 2,126-132 (127). Gegen die

Kritik des Apostels Paulus an den Pharisäern wendet er sich auch anderenorts :

Die religiösen Strömungen der Gegenwart, in : Jüd. Schriften 1,61.
59 Jüd. Schriften 1,296 ff.
60 H. Kohn, Martin Buber, Sein Werk und seine Zeit2, Köln 1961.
61 Die folgenden Zitate nach der Ausgabe der Gesammelten Werke 1-3, München

1962-64.
82 G.W. 1,583f.
83 G.W. 1,779.
64 G. W. 1,654. vgl. 780. Ideologiekritischer Untersuchung bliebe es vorbehalten

herauszuarbeiten, in welchem Umfang der Einfluss der Lebensphilosophie und die
Nachbarschaft zur Jugendbewegung Bubers Denken in seinen Ausgangspositionen
bestimmt und die sachgerechte Aneignung religionsgeschichtlicher Phänomene
beeinträchtigt hat.

85 G. W. 1,782.
88 G. W. 1,575.
87 G. W. 1,722. Buber vermerkt selbst, dass er damit Bultmanns Auffassung im

entscheidenden Punkt widerspreche. Er bezieht sich auf E. Wissmann, Das
Verhältnis von Pistis und Christusfrömmigkeit bei Paulus, Göttingen 1926. Die seiner
Position noch näher stehende Studie von W. Mundle, Der Glaubensbegriff des
Paulus, Leipzig 1932, scheint er nicht gekannt zu haben.

88 G. W. 1,724.
89 Buber nimmt ein Stichwort auf, das G. Bertram in der Festgabe für A. Deiss-

mann, Tübingen 1927 zuerst verwendet hatte : Die Himmelfahrt Jesu vom Kreuz
aus und seine Auferstehung, a.a.O. 187-217.

70 G. W. 1,726.
71 ebd.
72 dazu G. W. 1,683 : « Was Paulus in seiner griechischen Bibel an dieser Stelle

fand, ist in eine andere Atmosphäre getaucht. Hier glaubte Abraham nicht an
Gott im Sinne eines Beharrens an ihm, sondern er glaubte ihm... Aus dem
Gültigmachen ist ein Zurechnen geworden..., aus der Bewährung eine Gerechtigkeit,
die den Menschen vor Gott rechtfertigende Rechtmässigkeit des Verhaltens. »

168



73 G. W. 1,686 : « Statt des Bewährten, das hedsst sich als richtig Erweisenden des

Originals, und statt des Gerechten der griechischen Ubersetzung denkt er bei
zaddik und dikaios an den Gerechtgesprochenen Nur aus dem Glauben* nicht
aus der Erfüllung göttlicher Gebote wird ein Mensch gerecht gesprochen. »

74 G. W. 1,690.
76 G. W. 1,691.
70 G. W. 1,689.
77 G. W. 1,709 ; ähnlich 717.
78 Buber gibt dies G. W. 1,712- unumwunden zu : « Der gnostische Charakter der

wesentlichen Züge dieser Konzeption ist offenkundig. »
79 Hier sieht Buber den Hintergrund für das im übrigne von ihm autobiographisch

gedeutete Kapitel Rom. 7, dazu G. W. 1,762 f.
80 G. W. 1,711.
81 G. W. 1,712. vgl. 773.
82 ebd.
83 G. W. 1,831. vgl. 576.
84 G. W. 1,712.
85 G. W. 1,717.
80 G. W. 1,751 wird ausdrücklich bestätigt : « So hat Paulus um beides in einem,

um die Treue zur höchsten möglichen Vorstellung von seinem Meister und um
die unerreichte Erhaltung des Monotheismus gerungen. »

87 G. W. 1,771, ähnlich 756.
88 G. W. 1,717, ähnlich 752.

Dass diese Sicht historische Urteile präliminiert, zeigt die 717, Anm. 8 gegebene
Ablehnung der Ansicht Bultmanns, Jesu Verkündigung stehe im Zusammenhang
mit der apokalyptischen Hoffnung.

89 Zu den Gesetzeswerken bei Jesus, bei den Pharisäern und bei Paulus vgl.
G. W. 1,718 ff.

99 G.W. 1,753f.
91 G. W. 1,585.

Dass durch die paulinische Rechtfertigungslehre eine Verlagerung des Glaubens
von der « dialogischen » zur « mystischen » Situation stattfindet, betont Buber in
anderem Zusammenhang, etwa G. W. 1,683.

92 Gerh. Mayer, Christentum und Judentum in der Schau Leo Baecks, Stuttgart
1961.

93 L. Baeck, Hamacks Vorlesung über das Wesen des Christentums, Breslau 1901
(Sonderdruck aus MGWJ 1901).

94 « Das, was der Sieg des Christentums genannt wird, ist im Grunde der Sieg der
Romantik gewesen. Der Mann, an dessen Name jener Sieg anknüpfte, war Paulus.

» Romantische Religion (1922), in : Aus drei Jahrtausenden, Tübingen 1958,47.
95 Journal of Jewish Studies 3,1952 ; dt. Der Glaube des Paulus, in : Paulus, die

Pharisäer und das Neue Testament, Frankfurt 1962 (Zitate nach dieser Ausgabe).
96 a.a.O., Anm. 95,21.
97 vgl. den Aufsatz des Vf. Die Bekehrung des Paulus (erscheint demnächst in der

Festschrift für E. Peschke).
98 a.a.O., Anm. 95,17.
99 a.a.O., Anm. 95,33, Anm. 14 findet sich der Hinweis auf Baldensperger verbunden

mit der Bemerkung : « Er ist jetzt vergessen, zum Schaden der neutestament-
lichen Studien ».

100 a.a.O., Anm. 95,14 ; dazu ders. in : Aus drei Jahrtausenden, 187-198.

169



101 a.a.O., Anm. 95,15.
102 a.a.O., Anm. 95,16.
103 a.a.O., Anm. 95,17.
104 vgl. den Aufsatz des Vf. Anm. 23.
105 a.a.O., Anm. 95,24.
106 a.a.O., Anm. 95,34, Anm. 26.
107 a.a.O., Anm. 95,19.
108 a.a.O., Anm. 95,23.
109 Das Evangelium als Urkunde der jüdischen Glaubensgeschichte, in : Paulus

Anm. 95,134.
110 M. Werner, Der Einfluss paulinischer Theologie im Markusevangelium, BZNW 1,

Giessen 1923.
111 « Das ist paulinischer Stil. Geist als Unterpfand des ewigen Lebens (sie durch

das Sakrament (sie der Taufe — diese Lehre wird hier schon durch den
Täufer verteidigt. » a.a.O., Anm. 95,157.

112 a.a.O., Anm. 95,29.
113 vgl. dazu die Aufstellungen a.a.O., Anm. 95,109.
114 a.a.O., Anm. 95,29.
115 a.a.O., Anm. 95,18.
116 a.a.O., Anm. 95,24 unter Bezugnahme auf bSanh. 97 a, jerMeg. 70d.
117 In dieser Form : Lev. Rabba XIII (vgl. auch jMeg. 70d).
118 a.a.O., Anm. 95,25.
119 a.a.O., Anm. 95,26.
120 a.a.O., Anm. 95,27.
121 H. D. Wendland, Geschichtsanschauung und Geschichtsbewusstsein im Neuen

Testament, Stuttgart 1938. — O. Cullmann, Das Heil als Geschichte, Tübingen
1965.

122 a.a.O., Anm. 95,28.
123 a.a.O., Anm. 95,33, Anm. 11 : « Das griechische Wort Diokein scheint hier das

Äquivalent für das aramäische jeni zu sein — verfolgen, beschimpfen, der übliche

Ausdruck für böswilliges und gehässiges Diskutieren und porthei scheint zu
bedeuten hart zu bedrängen. Wieder ist es lehrreich, den kurzen Satz des Paulus
mit den Supperlativen in deT Apostelgeschichte zu vergleichen, ganz abgesehen
von den historischen Irrtümern in dieser. »

124 a.a.O., Anm. 95,35.
125 Rückblicke2, Göttingen 1963 (1. Aufl. unter dem Titel : Die letzten dreissig

Jahre, Stuttgart 1956).
126 Die Leipziger Dissertation Geschichte der jüdischen Religionsphilosophie der

Neuzeit, 1931, wurde von Joachim Wach betreut.
127 Jüdischer Glaube in dieser Zeit. Prolegomena zur Grundlegung einer systema¬

tischen Theologie des Judentums, Berlin 1932.
128 Jüdisch-christliches Religionsgespräch in 19 Jahrhunderten, Geschichte einer theo¬

logischen Auseinandersetzung, Berlin 1937, 119-134 ; Grundsätzlich : Möglichkeiten

und Grenzen jüdisch-christlicher Verständigung, ThLZ 79,1954, Sp. 73-82.
129 vgl. den Titel des Werkes : Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte der

jüdischen Religionsgeschichte, Tübingen 1959.
130 in : Aus frühchristlicher Zeit, Tübingen 1950,237.
131 a.a.O., Anm. 130,223.
132 a.a.O., Anm. 130,225.

170



133 Paulus und die Aqedath Jizchaq (1946), in : Aus frühchristlicher Zeit, 22,9-238.

134 a.a.O., Anm. 133,230, Anm. 1.
136 a.a.O., Anm. 129,33-38.
136 a.a.O., Anm. 129,39.
137 a.a.O., Anm. 129,110-118.
138 a.a.O., Anm. 129,127-173.
139 a.a.O., Anm. 129,160 ff.
140 a.a.O., Anm. 129,154-230.
141 a.a.O., Anm. 129,191.
142 a.a.O., Anm. 129,192-202.
143 a.a.O., Anm. 129,203.
144 a.a.O., Anm. 129,207 f.
145 a.a.O., Anm. 129,276.
146 a.a.O., Anm. 129,275.
147 a.a.O., Anm. 129,224-230.
148 a.a.O., Anm. 129,232ff.
149 a.a.O., Anm. 129,244.
150 a.a.O., Anm. 129,263-274.
151 a.a.O., Anm. 129,274.
152 a.a.O., Anm. 129,311.
153 Rom. 1,5.13. 11,13. 15,16.18. Gal. 1,16. 2,8.9.
154 Rom. 11,1 ; 2. Kor. 11,22. Gal. 1,13 f. Phil. 3,5.
155 Paulus hat in dieser Frage eine Entwicklung durchgemacht. Ausgangs- und Ziel¬

punkt werden bezeichnet durch die in 1. Thess. 2,15 vorliegende Aufnahme eines
Topos der antijüdischen Polemik (dazu : E. Bammel, ZThK 56,1959,294-315 u.
O. Michel, in : Antijudaismus im Neuen Testament, München 1967,50-59) und
die als Offenbarungsgeheimnis geltende Verheissung der Rettung ganz Israels
Rom. 1,25.

136 Rom. 6,14. 7,4-6. 10,4-5. Gal. 2,19-21. 3,10-16.
157 1. Kor. 7,18 f. Gal. 5,2. 6,15. Phil. 3,2.
158 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes 6, Berlin 1970,188.
159 O. Michel, Paulus und seine Bibel, Gütersloh 1929.

E. Earl Ellis, Paul's use of the Old Testament, Edinburgh-London 1957.
160 Rom. 4. Gal. 3,10-20. 4,2,1-31. 1. Kor. 10,1-3 ; ferner : 2. Kor. 11,3. 2. Kor. 3,6 ff.
161 D. Daube, The New Testament and the Rabbinic Judaism, London 1956. J. Jere¬

mias, Paulus als Hillelit, in : Neotestamentica et Semitica, (F. S. Matthew Black)
Edinburgh 1969,81-94; vgl. dazu die kritische Wertung von H. Hübner, Gal. 3,10
und die Herkunft des Paulus, KuD 19,1973,215-231.

162 1. Thess. 4,15. Rom. 11,25.
163 1. Kor. 2,8.9. 2. Kor. 12,2-5.
164 Rom. 1,1-5 ; dazu P. Stuhlmacher, Theologische Probleme des Römerbriefpräskripts,

EvTh 27,1967,374-389.
165 Die Charakterisierung der Theologie des Paulus als dogmatisch-intellektuali-

stisch findet sich in auffallender Übereinstimmung bei jüdischen Forschern mit
sonst verschiedener Herkunft und Zielsetzung; bei Cohen (Ges. Schriften 111,30)
ebenso wie bei Klausner (Von Jesus zu Paulus 479) und bei Buber (Werke 1,726).

130 1. Kor. 1,18.23. Gal. 3,13.
167 vgl. Justin, Dial. c. Tryph. 90,1.

171



188 G. Delling, Der Kreuzestod Jesu in der urohristlichen Verkündigung, Berlin
1971,9-26.

189 Rom. 3,24 f. 2. Kor. 5,21.
170 Gal. 4,5.
171 2. Kor. 5,19.
172 Rom. 3,25. 1. Kor. 6,11.
173 Dazu Delling, a.a.O., Anm. 168,27-35.
174 L. Baeck, Das Evangelium als Urkunde der jüdischen Glaubensgeschichte (1938)

in : Paulus Anm. 95,98-144.
175 Es ist bedeutsam, dass die wichtigste Untersuchung von einem jüdischen Forscher

stammt : P. Winter, On the trial of Jesus, London 1961.
176 vgl. die hier schon mehrfach angezogene Diskussion über Wredes Paulus.
177 So die klassische Darstellung von R. Bultmann, Paulus, in : RGG2 IV,

Sp. 1019 ff.
178 H. Conzelmann, Die Rechtfertigungslehre des Paulus — Theologie oder Anthropologie

EvTh 28,1968,389-404.
179 H. D. Wendland, Die Mitte der paulinischen Botschaft, Göttingen 1935.

O. Cullmann, Das Heil als Geschichte, Tübingen 1965,222-245.
180 Rom. 5,9-11.
181 2. Kor. 6,2. Rom. 13,11.
183 Rom. 1,17.18.
183 Rom. 3,21.26.
184 L. Baeck, Romantische Religion, in : Aus drei Jahrtausenden, 50.
185 M. Buber, Die Stunde und die Erkenntnis, Berlin 1936,182.
188 Zum Folgenden : H.J. Schoeps, Paulus (Anm. 129) : Der jüdische Einspruch und

das Problem der Parusieverzögerung, 119-128.
187 a.a.O. 120.
188 Schalom ben Chorin, Das Zeichen des Jona, Hamburg 1956,99.

172


	Paulus in jüdischer Sicht [Fortsetzung]

