Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Paulus in judischer Sicht [Fortsetzung]
Autor: Wiefel, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAULUS IN JUDISCHER SICHT
Von Wolfgang Wiefel, Halle/Saale

(Fortsetzung)

III

Der Weg universalgeschichtlicher Selbstvergewisserung war nicht
der einzige, der das religiose Judentum zur Auseinandersetzung mit
der Gestalt des Paulus nétigte. Neben die Historiker treten die Reli-
gionsphilosophen, denen es um die Rechtfertigung des jiidischen
Daseins vor dem denkenden Bewusstsein geht. Auch fiir sie stellt sich
die Frage der Eigenart des Judentums innerhalb einer biirgerlichen
Kultur, deren manifeste Ziige von einer christlichen Vergangenheit
bestimmt sind. Der philosophische Anspruch sicherte ihnen eine gros-
sere Breitenwirkung. Die Gipfelgestalten der jiidischen Religionsphilo-
sophie im Zeichen der tragisch zu Ende gegangenen deutsch-jiidischen
Symbiose sind zugleich zentrale Figuren des geistigen Lebens jener
Epoche : Hermann Cohen und Martin Buber.

Hermann Cohen (1842-1925), der fithrende Repriisentant der deut-
schen Neukantianer, trat vor allem in seinen spiteren Lebensjahren als
Apologet und Interpret des Judentums auf. Obwohl er sich mit dem
Urchristentum nicht eigentlich als selbstindiger Forscher beschiftigt
hat, geht er bei seinen Versuchen, den Gegensatz von Judentum und
Christentum in philosophischer Sinngebung zu begreifen, auch auf Jesus
und Paulus ein. Sein Geschichtsbild ist durch Heinrich Graetz geformt,
zu dem er sich mehrfach bekannt hat ". In genialer Vereinfachung, aber
auch in griindlicher Verkennung der vielschichtigen Gesamtproblematik
statuiert er das Judentum als die einzige Religion, in der Glaube und
Ethos zusammenfallen 48 und stellt es dem auf Lehrsitze fixierten und
in konfessioneller Befangenheit verhafteten Christentum gegeniiber .
In seinem Kompromisscharakter, der Ethisches und Ausserethisches
gleichwertig nebeneinander bestehen lisst %, die Beimischung des My-
thos sogar im Gottesbegriff duldet5!, zeigt es an, dass es aus einer
Verbindung von Griechentum und Judentum hervorgegangen ist. Schon
das hellenistische Judentum, vor allem in der Gestalt des Philo, habe
der Versuchung nachgegeben, die Frage nach einem Mittler zwischen
Gott und Mensch aufzuwerfen %2, Diese von griechischen Voraussetzun-
gen bestimmte Entwertung des Ethos zugunsten des Mythos hat sich
im Christentum zur geistigen Weltmacht ausgeweitet. Hier ist der
Punkt, an dem nach Cohen die verhidngnisvolle Wirkung des Paulus

151



einsetzt. Seine Polemik gegen das Gesetz muss mit dem Zeremonial-
gesetz zugleich auch das Sittengesetz treffen, denn in diesem fallen
unbedingte Vernunft und symbolischer Charakter zusammen %. « Pau-
lus will das Gesetz auch als Sittengesetz entwerten, weil er den Glauben
an die Erl6sung durch Christus zum einzigen Grund der menschlichen
Sittlichkeit, in dessen einzigen Wert, im ewigen Leben erweisen
will. » 5%, Er muss das Gesetz aufheben, um fiir einen Glauben Platz
zu schaffen, der in Tod und Auferstehung Christi die Erlésung des
Menschen von der Siinde und ihrer Vergeltung, dem Tode, bewirkt
sieht. Man sollte nicht verkennen, dass Cohen die Problematik der pau-
linischen Lehre vom Gesetz tiefer erfasst hat als andere Interpreten,
die mit einer Scheidung zwischen dem ungiiltig gewordenen Zeremo-
nialgesetz und dem weiterverpflichtenden Sittengesetz Paulus gerecht
zu werden glaubten 5. Er hat jedenfalls verstanden, dass der Glaube
das Gesetz als Ganzes ablést. Verschlossen bleibt ihm freilich, wie der
Glaube an die Stelle der Gesetzeswerke treten kann. So meint er,
Paulus vorwerfen zu kénnen, den Glauben vom Horizont Gottes auf
den Horizont des Menschen iibertragen zu haben, wodurch er auf
ein Niveau vergleichbar dem heidnischen Opferbegriff geriet . Noch
grundsitzlicher wird Cohen in einem anderen Zusammenhang, wo er
Paulus rundheraus die Verkennung des Unterschieds von Gesetz und
Lehre vorwirft : « Diese Gleichsetzung ist nur unter der polemischen
Tendenz der Verdnderung des Gottesbegriffs verstindlich. Die Bedeu-
tung und Leistung des Gottesbegriffs fiir den Begriff des Menschen,
fiir das Individuum wie fiir die Menschheit, soll bei Paulus grundsitz-
lich geidndert werden » 5. Der Gott der unbedingten ethischen For-
derung ist preisgegeben zugunsten eines Gottes, zu dem man sich
durch Bejahung von Mythologemen ins Verhiltnis setzen kann.

Das mit Paulus eine Unheilsgeschichte im weltreligiésen Sinn be-
ginnt, steht fiir Cohen fest. Dennoch unterscheidet er sich von den
meisten Vertretern einer dhnlichen Position dadurch, dass er auch der
Gestalt Jesu gegeniiber grosse Zuriickhaltung iibt und anempfiehlt. Im
Grundsitzlichen gewiss nicht von denen geschieden, die in Jesus den
Juden, in Paulus den eigentlichen Griinder des Christentums sehen, so
warnt er doch entschieden vor der Leben-Jesu-Bewegung seiner Zeit.
« Unsere Religion widersetzt sich der Gottheit Christi. Unsere Sitten-
lehre widersetzt sich der Idealitit Jesu und der Verleumdung unserer
Pharisier. » 8, Das Nein des religitsen Juden gilt dem Christus der
Christen ebenso wie der Person Jesu von Nazareth. Wo er, wie in
einem Aufsatz aus der Zeit des 1. Weltkriegs, dem Christentum Lebens-
kraft zugesteht, da leitet er sie nicht von Paulus und von Jesus, sondern
von den Propheten und Psalmen her ¥,

152



Cohens Polemik gegen ein von Paulus bestimmtes Christentum
setzt in gewisser Hinsicht einen Schlusspunkt. Dieses Denken gehort
noch ganz der Vorkriegszeit an, ist noch ungebrochen der Geistes-
haltung eines liberalen Judentum verpflichtet, die in der folgenden
Generation zunehmend in Frage gestellt wird. Es ist aufschlussreich,
dass sich dabei auch Korrekturen am jiidischen Paulusbild ergeben.

Fiir Martin Buber %, der vom deutschen Idealismus und jiidischer
Mystik bestimmt war und in der Arbeitsgemeinschaft mit Rosenzweig
und der Beschiftigung mit dem Chassidismus zu einem Denker eige-
nen Ranges heranwuchs, ist die Auseinandersetzung mit Paulus ein Teil
seines Dialogs mit dem Christentum .. Sie ist Ausschnitt aus einem
Gespriich, bei dem er sich der jidischen Glaubensweise vergewissert,
indem er sie der anderen, der christlichen, konfrontiert. In der Beant-
wortung der grundsitzlichen Frage befindet er sich im Einklang mit
den meisten Vertretern des modernen Judentums. Jesus gehort fiir ihn
ganz in das Judentum, wihrend Paulus an der Stelle steht, wo sich das
Christentum vom jidischen Volk und seinem Glauben sondert. Da
Buber diesen Vorgang, der selbst eine lingere Vorgeschichte innerhalb
des Judentums aufweist, als ein — wenn auch unausweichliches — Ver-
hingnis ansieht, steht auch fiir ihn die Gestalt des Volkerapostels im
Zwielicht. « Der Strom des Christentums, der sich von der Quelle
Israels, um méchtige Zufliisse, insbesondere die aus Iran und Hellas
gekommenen, verstirkt, iiber die Welt goss, ist in einer Stunde entstanden,
da im hellenistischen Kulturkreis, besonders in dessen religiésen Leben,
das Element des Volkes durch das des Einzelnen verdringt worden
ist ». Das Christentum ist « hellenistisch » insoweit es die Konzeption
des « heiligen Volkes » aufgibt und nur personhafte Heiligkeit kennt.
Die individuelle Religiositit gewinnt dadurch eine bisher unerhérte
Intensitit und Ehrlichkeit, « andererseits bleibt das Volk als Volk unge-
tauft » 2. Der alttestamentliche Emuna, dem grossen Vertrauen zu
Gott, durch das der Mensch zum Partner Gottes bei der Heiligung der
Welt wird, steht die zuerst von Paulus entfaltete Pistis gegeniiber.
« Die Herkunft der jiidischen Emuna ist volksgeschichtlicher, die der
christlichen Pistis individualgeschichtlicher Natur » %, Nicht zufillig
verzichtet Buber auf das deutsche Aquivalent Glauben, vielmehr wird
der eine Begriff mit einem hebriischen, der andere mit einem griechi-
schen Wort widergegeben. Fiir den Sprachdenker Buber, fiir den die
Wahrheit der Dinge in der Sprache liegt, ist das nicht eine Frage der
Benennung, sondern der unterschiedenen Wesenheit. Er kann sie mit
Gegensatzpaaren wie Gemeinschaft und Einzelner, Geschichtserfahrung
und Individualerfahrung beschreiben . Fiir den sozialen Ethiker
Buber, der auf ethischer Konkretisierung des Glaubens in religioser

153



Weltgestaltung insistiert, wird es zum Stachel am Christentum, « das
Missverhiltnis zwischen der Heiligung des Einzelnen und der hinge-
nommenen Unheiligkeit seiner Gemeinschaft » konstatieren zu miis-
sen ®, Je mehr er sich des Judentums als Einheit von Religion, Ethos
und sozialer Gestaltung gewiss wird, desto mehr erscheint ihm das
paulinische Christentum als dessen Gegenbild.

Die Frage nach dem geschichtlichen Ursprung, die auf Paulus
fiihrt, schliesst fiir ihn die Besinnung auf das Wesen des Glaubens ein.
In der Vorrede zu jenem Werk, in dem er am umfassendsten auf Paulus
eingeht, der nach dem 2. Weltkrieg ver6ffentlichten Schrift Zwei Glau-
bensweisen, nennt Buber die Namen jener christlichen Theologen,
denen er besonders zu danken hat: Rudolf Bultmann erscheint dabei
an erster Stelle . Seine Paulusinterpretation, die den Begriff der Pistis
als Achse der paulinischen Theologie verstand, wurde fiir Buber zur
Herausforderung, der Stellung des Paulus zum Judentum und zum
jiidischen Glauben in neuer Weise nachzudenken. Auch fiir ihn ist die
Pistis Schliisselbegriff der Paulusdeutung. Geschichtskonzeption, Ge-
setzeslehre, Ethik und Anthropologie, so wichtig sie ihm sind, treten
dahinter zuriick, weil allein im Verstindnis des Glaubens die Signatur
erkennbar wird, die in seiner Sicht Paulus vom Alten Testament und
von authentischen Judentum trennt. Die inhaltliche Bestimmung dessen,
was in Bubers Deutung den paulinischen Glaubensbegriff ausmacht,
lasst freilich die religionsphilosophischen Voraussetzungen in einer
Weise durchschlagen, dass hier ein anderer Paulus ins Bild riickt als
bei dem von einer reformatorischen Theologie und historisch-kritischen
Forschung bestimmten Exegeten. So erweist sich die Ubereinstimmung
mit dem traditionellen jiidischen Urteil iiber Paulus grosser als die
Beriithrung mit christlich-theologischen Deutungen.

Paulus versteht den Glauben als Dass-Glauben im préignanten
Sinne %7. Er ist nicht primir als Gehorsamsakt zu begreifen, sondern
besteht in der Akzeptation eines Vorgangs: « Wenn man den von
Paulus geforderten Glauben erfassen will, ist es in der Tat am rich-
tigsten, vom Glauben an die Auferstehung Jesu auszugehen » %. Dieser
Einsatzpunkt bei der Bestimmung des paulinischen Glaubensbegriffs
erweist sich auch deshalb als bedeutsam, weil er erlaubt, die Scheide-
linie, die Paulus vom Judentum trennt, scharf herauszuheben. Auf-
erstehung eines Einzelnen ist fiir den jiidischen Glauben inakzeptabel,
fiir ihn gibt es nur die allgemeine eschatologische Totenauferstehung.
Der Gedanke einer Entriickung, einer Himmelfahrt vom Kreuz aus,
wire ihm im Blick auf Henoch und Elia eher annehmbar und habe des-
halb im frithesten Stadium der urgemeindlichen Christologie eine wich-
tige Rolle gespielt ®. Der hellenistische Heide hingegen fand iiber die

154



Kunde von sterbenden und auferstehenden Gottern den Weg zum
Glauben an die Auferstehung Christi ™. « Der Apostel, der die Vor-
stellung der Entriickung notwendigerweise durch die Auferstehung
verdringte und damit vom Juden einen von ihm kaum vollziehbaren
Glaubensakt forderte, entschied sich, ohne es zu wollen, fiir die
Heiden » ™. Zugleich ist mit dem Glaubensbegriff des Paulus der Aus-
gangspunkt fiir den von Johannes und der alten Kirche weiterentwik-
kelten Dogmenglauben gegeben, der das Gegenstiick zur jiidischen
Emuna ist.

Dass Paulus von der biblischen Legitimitit dessen, was er vom
Glauben lehrt, iiberzeugt sein konnte, hingt damit zusammen, dass
auf ihn nicht das Alte Testament in seiner Originalgestalt, sondern
durch das Medium der griechischen Ubersetzung, bei der es sich um
einen hellenistischen Text handelt, gewirkt hat. Nur so konnte Abra-
ham zum Urbild der Pistis werden 2. Hier liegt auch die Voraussetzung
fiir das von Buber beklagte Missverstehen von Habakuk 2,4 .

In analoger Weise ist auch das Gesetzesverstindnis des Paulus
wesentlich durch sprachliche Voraussetzungen bestimmt. Hier hat sich
die griechische Ubersetzung des Wortes Thora durch Nomos ausge-
wirkt : « Thora heisst nicht Gesetz, sondern Weisung. Sie umfasst
Gesetze, und Gesetze sind wohl die stirksten Objektivationen, die es
gibt, aber sie selber ist wesenhaft nicht Gesetz, immer haftet am gebie-
tenden Wort die Gegenwartsspur des Sprechens ... Die Wiedergabe
durch Gesetz entzieht dem Begriff Thora diesen dynamisch-vitalen
Charakter » ™. Zugleich aber ldsst er die weit tiber das sprachliche
hinausreichende, gleichsam ontologische Differenz sichtbar werden :
« Ohne den grizisierenden, objektivierenden Bedeutungswandel wiirde
der paulinische Dualismus von Gesetz und Glauben, Leben aus Wer-
ken und Leben aus Gnade seiner wichtigsten begrifflichen Voraus-
setzung entbehren » . In der inhaltlichen Bestimmung schliesst sich
Buber einer dialektischen Paulusinterpretation an, indem er dessen
Gedankengang so nachzeichnet : Das Gesetz ist unteilbar, lisst keine
Auslese zu, aber nicht einmal seine #dussere Erfiillung ist moglich ™.
« Das fiir unser Anliegen Entscheidende ist jedoch nicht, dass Paulus
die Thora fiir unerfiillbar hilt, sondern dass er meint und sagt, sie sei
gegeben worden, um nicht erfiillt zu werden, vielmehr durch ihre Uner-
tiillbarkeit die Siinde hervorzutreiben ... und so der Gnade den Weg
zu bahnen » 7.

Riickt schon die Darstellung der paulinischen Gesetzeslehre diese
hart genug an gnostische Gedankenginge heran, so ist deren Rahmen,
die « theozentrische Konzeption des Kosmos und des Menschen bei
Paulus », durch jene Ziige beherrscht, die Paulus als Gnostiker erschei-

155



nen lassen "8, Die apokalyptische Klage, dass dem Menschen ein Korn
bosen Samens eingesit wurde © und das Mythologem von der Mitwir-
kung der Engel bei der Gesetzesiibergabe ¥, gelten als Ausgangspunkte
einer pessimistischen Schau, die den Menschen den Begierden und Lei-
denschaften iibergeben, den Michten und Gewalten versklavt, durch
das Gesetz zur Vermehrung der Ubertretungen getrieben sieht 8. Doch
sei dieses schauerliche Drama vom gottlichen Regisseur nur arangiert
auf das Kommen des Erlésers hin, « der in verborgener Knechtsgestalt
alle Macht und Gewalt iibernimmt (1.Kor. 15,24) und entwaffnet
(Kol. 2,15) und am Ende Gott die Herrschaft der Welt iibergibt » %,
Rechten wir mit Buber nicht iiber den willkiirlichen Gebrauch der
einzelnen Belegstellen — 1. Kor. 15,24 ist keine innerweltliche, son-
dern eine eschatologische Aussage — charakteristisch bleibt, dass er die
paulinische Geschichtskonzeption entwickeln kann ohne von Kreuz und
Auferstehung zu reden #. So entgeht es ihm, dass der Logos tou stau-
rou der eigentliche Inhalt der paulinischen Verkiindigung ist (1 Kor.
1,18 ff.), dass die Dialektik des Gesetzes am Kreuze Christi offenbar
wird (Gal. 8,10), dass hier die Mitte der paulinischen Geschichtskon-
zeption liegt (2. Kor. 5,19). William Wrede, dem Buber in der Betonung
der tranzendenten Ziige des paulinischen Christusbildes nahesteht,
hat hier bei aller Distanz zu Paulus schéirfer gesehen.

Als dritter und Ausserster Kreis, der die Gesetzeslehre und ihren
Rahmen, die Geschichtskonzeption, noch einmal umschliesst, erscheint
in Bubers Paulusdeutung die Darstellung des paulinischen Gottes-
begriffs. Es kann nicht iiberraschen, dass im Bilde der Gottheit, die
hinter dem Nomos steht und Urheber des apokalyptischen Geschichts-
dramas ist, die fremdartigen, fast dimonischen Ziige iiberwiegen. Ihr
« haften miteinanderverbundene ritselhafte Schatten an, die beide dem
Alten Testament entstammen aber ins Ungeheure gesteigert sind : der
Wille zur Verstockung und die Doppelschichtigkeit der Gesetzge-
bung » 8. Die in der prophetischen Botschaft, besonders bei Jesaja
und Ezechiel begegnende, dort unter dem Vorbehalt der Moglich-
keit stehende Verstockungsandrohung wird ins Grenzenlose geweitet
und zur Achse der Konzeption des Weltgeschehens : « Um Israel zum
Behufe des Heilsplans zu verstocken... hat Gott ... ihnen ein Gesetz
gegeben, in der Absicht es an dessen Unerfiillbarkeit scheitern zu
lassen » ¥, Wo die Trennungslinie so entscheiden gezogen ist, kann
Buber darauf verzichten, den oft gedusserten Vorwurf aufzunehmen,
die von Paulus konzipierte Christologie sei eine Preisgabe des Mono-
theismus %. Auch iiber die dem Paulinismus inhirente Beeintrichtigung
der Unmittelbarkeit zu Gott dussert er sich differenziert: « Es gibt
fiir ithn in der Geschichtszeit keine Unmittelbarkeit zwischen Gott und

156



Mensch ; nur am Anfang und am Ende, dazwischen breitet sich iiber
den ganzen Raum zwischen Gott und Mensch das Verhingnis, das nur
von Christus fiir die Christen durchbrochen wird » . Dass er in der
Zuriickweisung dieses Gottesbildes den Juden Jesus auf seiner Seite zu
haben meint gegen den Christen Paulus riickt ihn, den ganz anders
Profilierten, wieder neben William Wrede, von dem der seine Darstel-
lung des paulinischen Gottesbildes abschliessende Satz hitte stammen
konnen : « Wenn ich diesen Gott ins Auge fasse, erkenne ich den Jesus
nicht wieder, es ist diese Welt nicht die seine. » %,

Diese letzte Doppelung lidsst aufhorchen : es geht Buber in der Tat
um die Zuordnung, mehr noch um das Miteinander von Gott und Welt,
das er durch den Paulinismus, so wie er ihn versteht, gefihrdet, ja
preisgegeben sieht. Mit der Verwerfung der Gesetzeswerke %, dem
Zuriicktreten des alttestamentlichen, von Jesus gemeisam mit dem
Pharisdismus festgehaltenen Liebesgebotes %, hort das Ethos auf, inte-
grierendes Element der Religion zu sein. Das Handeln des Menschen
als Briicke zwischen Schépfung und Schopfer, wie Buber es begreift,
als Teilhabe an der Erlosung der Welt, ist damit ausgeschlossen. « Die
paulinische und paulinistische Theologie deprezierte die Werke um
des Glaubens willen und liess die beide verbindende Forderung der
Glaubensintention, die Intention des Werkes aus dem Glauben, die
Forderung der Verkiindiger des Gottgefilligen von den ersten Schrift-
propheten bis zur Bergpredigt unentfaltet. Den Glauben war man
geneigt von Augustin bis zu den Reformatoren als Gabe Gottes zu ver-
stehen. Diese sublime Vorstellung mit allem, was sich an sie kniipfte,
hatte freilich zur Folge, dass das israelitische Mysterium des Men-
schen als eines selbstindigen Partners Gottes ins Dunkel zuriick-
trat. » 91, Wem wie Buber die Heiligung der Welt durch das Tun des
zur Partnerschaft mit Gott berufenen Menschen die Mitte der Theo-
logie ist, wird hier schwerlich anders urteilen kénnen.

IV.

Leo Baeck, den Lebenjahren nach nahezu Altersgenosse Martin
Bubers, darf dennoch als Vertreter eines ganz anderen Typus jiidischer
theologischer Existenz gelten. Man ist es gewohnt, Baeck als Repri-
sentaten des liberalen Judentum zu sehen ; als geistiger Fiihrer des
deutschen Judentums in dunkelster Zeit wird er unvergessen blei-
ben %, Fiir unsere Thematik ist es bedeutsam, dass er das Judentum
als Religion versteht, deren Geschichte und Erscheinungen er mit
dem Instrumentarium des modernen Religionsforschers entgegentritt.

157



Methode und Fragestellung sind weder vom universalhistorischen
Aspekt beherrscht wie er bei Graetz und Klausner dominierte, noch
durch ein philosophisches System determiniert wie bei Cohen und
Buber, sondern eher religionsphinomenologisch bestimmt. Baeck hat
vom Beginn seines wissenschaftlichen Weges an die Frage nach dem
Wesen des Judentums beschiftigt . Das trug gewiss auch einen apo-
logetischen Zug in einer Epoche, in der Adolf von Harnack das Wesen
des Christentums zu erfassen versuchte. Was das Eigentliche des Juden-
tums ausmachte, wird ihm am Gegeniiber des Christentums klar.

Es konnte nicht ausbleiben, dass er sich schliesslich der Gestalt des
Paulus zuwenden musste, die auf der Scheidelinie zwischen Christen-
tum und Judentum steht. Er hat sie zunichst dem Typus der « Roman-
tischen Religion » zugeordnet, in der er das Gegenbild jiidischer Reli-
giositdt erblickte, das in den Mysterienkulten der Antike und in
dem Christentum katholischer wie protestantisch-lutherischer Prigung
seine Verkorperung fand . Diese Zuordnung macht deutlich, wie
lange ihn die Gestalt des Volkerapostels beschiftigt hat. In den ver-
offentlichten Arbeiten setzt die historisch-theologische Auseinander-
setzung erst in relativ spiter Zeit ein. Der entscheidende Beitrag ent-
stand im englischen Exil %, Er weist die charakteristischen Ziige des
Religionsforschers Baeck auf, der sich mehr als andere jiidische Theo-
logen historisch-kritischer Arbeit verpflichtet wusste. So war es fiir ihn
selbstverstindlich, dass er fiir seine Darstellung des Paulus wesent-
liche Anregungen der protestantischen Bibelwissenschaft seiner Zeit
aufnahm. Die Auswahl der Namen jener Gelehrten, auf die er sich
in seiner kurzen Studie bezieht, ist charakteristisch : Deissmann, Har-
nack, Baldensperger, Bousset, A. Schweitzer, Bultmann. Mehr als sol-
che Namen anzeigen kénnen, bestimmen Stil und Denkrichtung der
historisch-kritischen und religionsgeschichtlichen Forschung die Art,
wie er sich der Gestalt des Paulus nihert.

Baeck nimmt eine der wesentlichen Positionen der historisch-kri-
tischen Paulusforschung auf, wenn er die zentrale Bedeutung der
Bekehrungsvision fiir Paulus betont : « Sein Ausgangspunkt war die
Vision, die ihm zuteil geworden war und die ihm die Uberzeugung
gab, dass Jesus der Christus sei » %, So hatte man es in der Nachfolge
der Tiibinger Schule in der protestantischen Theologie gelehrt®. Aus
dem visionidren Grunderlebnis leitet er die Wertschitzung von Ekstase,
Zungenreden und Prophetie ab %. In einer anderen Frage ist ihm die
von W. Baldensperger erdffnete Erforschung der Apokalyptik im
Neuen Testament wichtig geworden . Auf sie bezugnehmend unter-
scheidet er streng zwei Messiasbegriffe, den national-politischen und
den transzensdenten, den Davidssohn der Propheten und den Men-

158



schensohn des Danielbuches 1°, den Messianismus von unten und den
Messianismus aus der Hohe, dessen verfiihrerische Kraft durch den
Einfluss der alexandrinischen Philosophie noch verstirkt wurde 1 ;
den horizontalen Messianismus jener, die aus eigener Kraft das Reich
Gottes auf Erden zu verwirklichen suchten und den vertikalen Mes-
sianismus derer, die « ungeduldig verlangten, es hier und jetzt zu emp-
fangen » 12, Dass beide Messiasbegriffe im Judentum nebeneinander
existierten, leidet nach Baeck ebensowenig einen Zweifel wie die Ent-
scheidung des Paulus fiir den letzteren : « Fiir Paulus ist der Messias
nur der Sohn Gottes. Das ist der Inhalt des messianischen Gedankens...
Er kam nur in die Welt, um zu sterben und aufzuerstehen » 1%, Auch
hier zeigt sich wieder die Nachbarschaft zum kritischen Antipaulinis-
mus : fast gleichlautende Sitze hatte William Wrede unter heftigem
Widerspruch fast aller seiner Fachgenossen formuliert. » 104,

Um so tiberraschender erscheint es, wenn er Paulus nicht als Escha-
tologen ansprechen mochte. Er bezieht sich auf das Fehlen des Begriffs
Reich Gottes 1% und erklirt in einer problematischen literarkritischen
Einlassung sogar 1.Kor. 15,23-28 fiir eine spitere Einfiigung 1%. Fiir
Paulus verdringt das schon gegenwirtige Eschaton die Erwartung.
Die Frage, wieweit sich die erfiillte Erwartung im Rahmen eines
eschatologischen Geschichtsbildes bewegt, tritt zuriick zugunsten der
Betonung dessen, was Paulus fiir sein Verstindnis der Heilsgegenwart
aus den Mysterien iibernommen habe. Auch darin ist Baeck in starkem
Masse durch die zeitgendssische Forschung, vor allem durch die sog.
Religionsgeschichtliche Schule beeinflusst. Er nimmt an, dass Paulus
in seiner kleinasiatischen Heimat in den Bann jener « farbenreichen
Mysterienreligionen und zweideutigen Mysterienkulte, die zu einem
religiosen Glauben wurden, da sie zugleich auf geistig anspruchsvolle
und schlichte Menschen wirkten, geraten ist » 19. Etwas vereinfachend
bringt er das von dort Ubernommene auf die Formel Sakrament und
Auferstehung und denkt vor allem die Tauflehre des Paulus von diesem
Hintergrund aus bestimmt 1%. Noch einen Schritt weiter geht er, wenn
er den von der einfachen Jesuslehre, aber auch von der Botschaft der
ersten Jinger weithin unabhingigen Paulinismus auf die Tradition
und die schliessliche Niederschrift der Evangelien einwirken sieht. 19,
Freilich vermag er diese — von Martin Werner widerlegte Behaup-
tung ' — kaum zu begriinden. Der einzige Beleg, den er gibt, die
Aussagen iiber die Geisttaufe Mk. 1,811, kann diese weitreichende
Hypothese schwerlich tragen.

Dass es Baeck trotz allem gelingt, ein geschlossenes und in seiner
Art eindrucksvolles Bild des Paulus zu entwerfen, hingt damit zusam-
men, dass er bereit ist, Paulus als Theologen und als Gestalt des Juden-

159



tums ernst zu nehmen. Darin liegt ein Vorzug, der ihn von allen bisher
behandelten jiidischen Paulusdeutungen unterscheidet. Als Theologe
tritt Baeck dem Theologen Paulus mit jenem Respekt gegeniiber, den
er jedem ernsthaften theologischen Denken ersweist. Der Jude Baeck
zollt dem Juden Paulus jene Sympathie, die er auch den Randgestalten
der jiidischen Geistesgeschichte nicht versagt. Theologe war Paulus
nicht nebenher, « sondern aus seiner ganzen Natur und seinem Leben,
man konnte fast sagen aus seinem Volkstum heraus » 12, Als Theo-
loge ist er gehalten, sich stindig mit der Bibel zu beschiftigen. Als sol-
cher steht er in einer jiidischen Traditionslinie !!® und ist von da her
in seiner Methode des Denkens und Folgerns bestimmt 114, Als ein zur
Synthese des Manigfaltigen strebender Geist !*® ist er von einer Grund-
idee beherrscht. Paulus ist fiir Baeck der Theologe der gegenwirtigen
Erlosung. Diese Erlosungslehre ist eingefasst in ein geschichtstheolo-
gisches Gefiige, dessen Grundlagen in der rabbinischen Gedanken-
welt zu suchen sind. Der aus der Lehre von den drei Zeitaltern — Chaos,
Thora, messianisches Reich 116 — sich ergebende Satz: « Wenn die
Tage des Messias beginnen, gehen die Tage der Thora dem Ende
zu » 117, bildet den Angelpunkt der paulinischen Thorakritik. « Die
grundlegende Frage, die sich Paulus stellte, hiess : in welcher Periode
leben wir, in der der Thora oder in der des Messias ? » 118 Paulus geht
es nicht um das Gesetz schlechthin, sondern um seine Giiltigkeit in der
Gegenwart. Die Zeit der durch den Messias bewirkten Erlgsung und
die Periode, in der das Gesetz noch bindend ist, schliessen einander
aus : « Wollte man es in Kraft lassen, so leugnete man die Botschaft
der Erfiilllung und Vollendung » 119, Insofern bildet auch fiir Baecks
Deutung Rom. 10,3 den Angelpunkt der paulinischen Theologie. Wie
bei Paulus dieses die Thora ablosende Geschehen inhaltlich gefiillt ist,
also die Christologie im engeren Sinne, tritt in dieser Interpretation
zuriick. Viel bedeutsamer ist fiir den jiidischen Theologen die daraus
sich ergebende Dialektik der paulinischen Position, die ihn zugleich
mit dem Judentum verbindet und von ihm scheidet. Mit den Voraus-
setzungen seines Glaubens und Denkens dem Judentum verpflichtet
und damit vor die Frage nach dem Gesetz gestellt, musste er zugleich
vom Messias der Christen reden. Die Antwort ist eine geschichtstheo-
logische : « Indem Paulus die neue Epoche, die Tage jenseits des
Gesetzes predigte, trat er — und das muss betont werden — nicht aus
dem Bereich jiidischer Weltsicht heraus. Was ihn von den anderen
trennte, war sozusagen nicht die quaestio juris, sondern die quaestio
facti, die Frage, ob der Messias sich endgiiltig offenbart habe, ob sein
Reich gekommen sei » %, Dieser fraglos zu den Hohepunkten jiidi-
scher Paulusdeutung gehorende Versuch, den Apostel von seinen jiidi-

160



schen Voraussetzungen zu verstehen, beriithrt sich mit unabhingig
davon entstandenen Darstellungen der Geschichtstheologie des Paulus
vor allem im deutschsprachigen Raum !*.. So schenkt Baeck auch den
positiven Aussagen iiber das jiidische Volk volle Beachtung %, ist frei-
lich auch geneigt, die Selbstzeugnisse iiber seine Verfolgerzeit in der
pharisiisch-jiidischen Periode erheblich abzuschwichen 1%,

Die entscheidende Trennungslinie, die Paulus im letzten dann doch
vom Judentum scheidet, siecht Baeck in seinem Gottesbild, in der Art
und Weise, wie Gott und Christus aufeinander bezogen sind. Hier
meldet sich, verhalten zwar, das Pathos des jiidischen Monotheismus
zu Wort, das uns gerade im Dialog mit Paulus begegnet : « Gott wurde
sozusagen in den Hintergrund geriickt. Er wurde der Deus abscon-
ditus, umgeben vom dunklen, furchtbarem Geheimnis. Das helle Licht,
die Herrlichkeit umstrahlt jetzt den Christus... Sein sind die grossen
Attribute des Heilands, des Erlosers, er heisst jetzt der Herr,
Kyrios » 2%, Mit dieser Vergottlichung Christi ist eine uniibersteigbare
Schranke aufgerichtet.

Die Auseinandersetzung, die Hans-Joachim Schoeps mit der Gestalt
und dem Denken des Paulus gefiihrt hat, — der umfangreichste und
am tiefsten eindringende Beitrag, den ein jiidischer Theologe des
deutschsprachigen Bereichs zur Paulusforschung geleistet hat, — darf
in der Nachbarschaft von Leo Baeck behandelt werden. Es gibt bio-
graphische Beziehungen, die den um mehr als eine Generation jiin-
geren aus Berlin stammenden Religionsforscher mit dem in der dama-
ligen Reichshauptstadt wirkenden Rabbiner und theologischen Lehrer
verbinden ¥, Noch in grosserem Masse als der durch die Aufgabe
umfassender Reprisentation des Judentums in Dienst genommene
Baeck ist Schoeps der historisch-kritischen Form religionswissenschaft-
licher Arbeit verpflichtet, die er durch seine Rezeption einer geistes-
wissenschaftlichen Verstehenslehre % und durch die Verarbeitung
von Anregungen der dialektischen Theologie des Protestantismus 1%
und durch die Begegnung mit der Gedankenwelt von Franz Rosen-
zweig 1 modifizierte. Mit Baeck eint ihn auch das Bemiihen, Paulus
als eine Gestalt der jiidischen Religionsgeschichte zu begreifen 129, Wie
dieser setzt er bei der Geschichtstheologie des Apostels und der daraus
sich ergebenden Gesetzeskritik ein. In der fast ein Jahrzehnt vor der
grossen Paulusmonographie erschienenen Studie Paulus als rabbini-
scher Exeget sieht er (im Anschluss an Albert Schweitzer) den Unter-
schied zwischen Paulus und Jesus in dieser Weise bestimmt : « Jesus
erwartet den Eintritt des messianischen Reiches in der Zukunft — wie-
wohl in einer sehr nahen Zukunft; Paulus glaubt, dass mit der Auf-

161



erstehung Jesu das messianische Reich bereits angebrochen ist ; jetzt
in der — von ihm fiir kurz gehaltenen — Zwischenphase von Auferste-
hung und Parusie Jesu die Welt bereits im postmessianischen Aon
stehe » 130, Wenn er mit einem nur kurzem Interim rechnet, dann
stimmt er darin mit der frithtannaitischen Vorstellung iiberein. Seine
Situationsdeutung fithrt ihn jedoch zu einer andersgearteten Folgerung.
Aus ihr ergibt sich der fiir Schoeps’Paulusdarstellung zentrale Satz :
« Die Aufhebung des Gesetzes ist fiir die Theologie des Paulus ein
messianologisches Lehrstiick. Sie ist akut geworden durch die gemiss
urchristlichem Glauben kiirzlich erfolgte Auferstehung Jesu von den
Toten » 13!, Es ist beeindruckend, wie dieser in der christlichen Theo-
logie keineswegs unumstrittene Satz in der jiidischen Paulusdeutung in
nur leicht abgewandelter Form von Graetz iiber Baeck bis Schoeps den
Schliissel zum Verstehen des Paulus darstellt. Bei Schoeps wird frei-
lich von ihm in einer ungleich differenzierteren Weise als bei seinen
Vorgingern Gebrauch gemacht. Ein Blick auf die rabbinischen Aus-
sagen iiber Messiaszeit und neue Thora fithrt ihn zu der Aussage :
« Rom. 10,4 ist ein fiir judisch-theologisches Denken ganz exakter Ur-
teilsschluss ; nur haben eben die Rabbinen die paulinische Primisse
nicht geteilt, dass die Messiaszeit als Auftakt der kiinftigen Welt mit
Jesu Tod und Auferstehung bereits begonnen habe » 132, Retrospektiv
aus seiner Deutung der postmessianischen Situation kommt Paulus zu
der Folgerung, dass das Gesetz ein Gesetz zum Tode ist und kein
Mensch aus ihm gerecht gesprochen wird. Dass er weit stirker durch
rabbinische Exegese als durch hellenistische Religionsphilosophie be-
stimmt ist, zeigt sich selbst in der durch die nichtjiidische Vorstellung
der Gottessohnschaft Jesu bestimmten Soteriologie 13. Diese frithe Pau-
lusstudie bildet die Basis des gleichzeitig entworfenen 134, aber erst
1959 verlegten grossen Paulusbuchs. Der Religionswissenschaftler
Schoeps geht von den bislang erprobten religionsgeschichtlichen Ablei-
tungsversuchen aus, gesteht jeder der drei hauptsichlichen Richtungen
— der hellenistischen, der hellenistisch-jiidischen und der paléstinen-
sisch-jiildischen Paulusdeutung — ein relatives Recht zu %5, Als Inter-
pret, dem an einer einheitlichen Konzeption gelegen ist, glaubt er diese
am ersten von A. Schweitzers Entdeckungen aus entwerfen zu koénnen.
« Dass die konsequente Eschatologie ein verzerrtes Jesusbild gezeich-
net hat, scheint mir die Kritik bewiesen zu haben, die selten einmiitig
von den verschiedensten Seiten her kam. Aber fiir Paulus behilt diese
Schule doch in vielem recht » 1%, So ergibt sich im Aufriss der Theo-
logie des Paulus der Einsatz von der Eschatologie aus, so wird Paulus
nicht nur als Denker der postmessianischen Situation dargestellt, auch
die Sakramente Taufe und Herrenmahl (auch ein von der jiidischen

162



Forschung bis dahin wenig beachteter Themenkreis) werden durch die
Betonung der eschatologischen Bedeutung neu gewertet'®. Hier
erschliesst sich ihm auch eine Verstehensméglichkeit fiir die jiidi-
scher Religidsitit am wenigsten zugingliche Seite der Theologie des
Paulus. Die Soteriologie wird als Versuch aufgefasst, das fiir das Emp-
finden des Juden unertrigliche Kreuz mit den Mitteln jiidischer
Gedankenwelt zu erkliren, wobei die Vorstellungskreise des stellver-
tretenden Siihnetodes, des Gottesknechtes von Jes. 53 und die Aqedath
Jischak als die fiir die paulinische Soteriologie entscheidenden aus jiidi-
scher Tradition stammenden Motive herausgestellt werden 13, Kein
Wunder aber auch, dass an dieser Stelle der Protest gegen die christo-
logisch fundierte Soteriologie deutlich artikuliert wird ¥, Schoeps
musste vom Geschichtstheologen Paulus ausgehen, um die abrogatio
legis als Zentrum von dessen Lehre darzustellen und die Unannehm-
barkeit seiner Botschaft fiir das Judentum zu verdeutlichen. Darum
hat er sich A. Schweitzer anvertraut. Von dieser Tendenz geleitet, ver-
mag er auch ein Stiick mit einer entschieden reformatorischen Paulus-
deutung zu gehen. In seinen Ausfithrungen zur Gesetzeslehre des Pau-
lus, dem Herzstiick seiner Monographie 10, riickt er die Exegese
Gal. 3,10-13 in den Mittelpunkt, weil hier die eigentliche Explikation
der Formel « Christus Ende des Gesetzes » erfolgt. Als letzte Konse-
quenz ergibt sich daraus fiir Paulus, dass das Gesetz fiir die Zwischen-
zeit zwischen Sinai und Christi Tod eine regulative Bedeutung gehabt
hat. In dieser Einschrinkung ist es Paulus méglich, am Offenbarungs-
charakter des Gesetzes festzuhalten 4. Durch die rabbinische Lehre
vom guten und bésen Trieb erfihrt Rom. 7 iiberraschende Beleuch-
tung 142, So lassen sich nach Schoeps nahzu fiir jedes Glied des pauli-
nischen Gedankengangs jiidische Entsprechungen aufzeigen. Nur war
die durch die Geschichtstheologie des Paulus bestimmte Schlussfolge-
rung aus jlidischer Sicht nachzuvollziehen unméglich 3. Wo er zu einer
Wertung vordringt, ldsst sich auch bei ihm das Erbe der jiidischen
Pauluskritik von Graetz bis Baeck erkennen. Letzter Horizont ist ihm
die Einsicht, « dass das Gesetz dem Diasporapharisier aus Tarsus —
dhnlich wie Philo aus Alexandrien — kein lebendiger Besitz mehr
gewesen sein kann. Und dies offenbar deshalb, weil er den ganzheitli-
chen Zusammenhang Berith-Thora nicht mehr verstanden hat » 14
und darum die Thora ethisch-normativ missdeutete 1** und das Pro-
blem der totalen Erfiillbarkeit zum Angelpunkt machte 16, Dass wir
es keineswegs mit einer rein « religionswissenschaftlichen », vielmehr
mit einer profiliert jiidischen Paulusdeutung zu tun haben, wird im
Blick auf den abschliessenden Teil des zentralen Abschnitts noch ein-
mal ganz deutlich. Erst hier — gleichsam untergeordnet — erscheint

163



die Gegeniiberstellung Glaube-Werke, die zuletzt auf einer falschen
Alternative beruhe. Proton pseudos ist die Verkennung des Bundes-
begriffs, der durch die Wiedergabe von Berith und diatheke mitbe-
stimmt ist. Darin steht Schoeps nahe bei Buber 4.

Mit der Verankerung der Heidenmission im Erwartungsuniversalis-
mus *® und der Sinngebung der Judenmission als Beschleunigung der
Parusie 4° kehrt Schoeps zum geschichtstheologischen Ausgangspunkt
zuriick, den er mit den jiidischen Vorstellungen iiber den heilsgeschicht-
lichen Ablauf vergleicht !®. Hier spricht der Apologet des Judentums,
der eine Linie fortfiihrt, die er in seinen fritheren Arbeiten iiber das
christlich-jiidische Religionsgesprich und die jiidische Religionsphilo-
sophie des 19. Jahrhunderts ausgezogen und dem christlichen Verstind-
nis der beiden Testamente entgegengesetzt hat. Ohne Rosenzweig zu
nennen, begreift er christliche und jiidische Zukunftshoffnung in der
Unterschiedenheit des Weges, um sie im Endziel geeint zu sehen :
« Der Messianismus Israels zielt auf das Kommende, die Eschatologie
der Weltvolkerkirche auf die Wiederkehr des Gekommenen. Beide
eint die gemeinsame Erwartung, dass das entscheidende Ereignis erst
noch kommen wird — als das Ziel der Wege Gottes, die er in Israel
und der Kirche der Menschheit geht » 1%, Doch lisst er seine Ausfiih-
rungen nicht mit diesem Akkord ausklingen, sondern schickt einen
Abschnitt iiber die Gesetzeskritik als innerjiidisches Problem nach. Sie
stellt der Gesetzeskritik des Paulus die jiidische Lehre von der Gottes-
furcht gegeniiber, die jenen Platz einnimmt, « den der Glaube in der
christlichen Kirche hat » 192, Sie ist nicht dem Gesetz, sondern der
iibergeordneten, iibergeschichtlichen Wirklichkeit des Bundes zugeord-
net. In diesem — man muss hinzufiigen nur in diesem — Rahmen sei
auch Platz fiir Paulus, dessen Theologie als freilich nur begrenzter
Weg zur Neurealisierung der Berith zu deuten sei. Der Religionswis-
senschaftler Schoeps glaubt Paulus so ein Maximum an Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen. Der Theologe wird jedoch fragen, inwieweit
ein in einer umfassenden Bundestheologie aufgehender Paulinismus
noch dessen eigentliches Anliegen zur Geltung zu bringen vermag.

V.

Die Gestalt des Paulus, der sich als Apostel der Heiden ver-
stand 153, stellt fiir das Judentum eine Herausforderung dar, die das
jidische Denken erst in einer spiten Phase angenommen hat. Das
hingt zum Teil mit der Verschlossenheit gegeniiber religiosen Fremd-
phinomenen zusammen, wie sie in allen religiésen Gruppen vor dem

164



Erwachen eines historisch-kritischen Bewusstseins vorhanden war. Zu
einem Teil ist es jedoch die mit der Person und der Wirkung des
Paulus spezifische Problematik, die eine unbefangene Konfrontation
erschwerte : seine jiidische Herkunft 1%, sein differentes Verhiltnis zur
Gemeinschaft seines Ursprungs %%, die mit seiner Lehre verbundene
Preisgabe des Gesetzes als Heilsweg 1 und ihres dusseren Zeichens,
der Beschneidung . Gerade die Nihe und die auch im Widerspruch
nicht aufgeldste Verbundenheit erlauben Paulus gegeniiber keine objek-
tive, neutrale Haltung. Dennoch kann man die moderne jiidische Pau-
lusrezeption, von der hier ein Ausschnitt geboten wurde, nicht von
Missverstindnissen und polemischen Verzerrungen bestimmt sehen,
wie es fiir die kaum in Umrissen erkennbare frithe Phase der Ausein-
andersetzung (I) kennzeichnend gewesen sein muss. Die Beschiftigung
mit der Gestalt des Paulus als historischer Erscheinung (II), als ethisch-
anthropologischer Herausforderung (III) und als religionsgeschichtli-
chem Phinomen (IV) hat fiir die Selbstbestimmung der jiidischen Posi-
tion eine prinzipielle, gleichsam katalysatorische Bedeutung. Mit der
intensiver werdenden Auseinandersetzung wird die Erfassung des Phi-
nomens priziser. Die Polemik tritt zuriick, dem distanzierten Blick
bieten sich die Konturen des Andersartigen klarer dar — auch da, wo
man es sich anverwandeln zu kénnen meint. Der Einspruch wird sach-
bezogener, aber er bleibt. Er macht als Negativ das Profil des Paulus
in unverwechselbarer Schiirfe kenntlich. Insofern ist die Beschiftigung
mit der jiidischen Pauluskritik nicht nur von geistesgeschichtlichem
Interesse, sondern verhilft dazu, Gestalt und Denken des Paulus besser
zu erfassen. Zieht man die Summe, so ist der Einspruch dreifach : er
richtet sich gegen den Charakter des Paulinischen Denkens als Theo-
logie, gegen seinen Christozentrismus und gegen sein Insistieren auf
der Gegenwirtigkeit des Heils.

Paulus. steht am Anfang der christlichen Theologie. Er hat die
christliche Botschaft reflektiert und in begrifflicher Gestalt entwickelt,
obwohl er sie in situationsbezogener Weise vortrigt. Die Darlegung des
Kerygmas in missionarischer, polemischer und apologetischer Abzwek-
kung erzwang die gedankliche Entfaltung. Das Phéinomen einer christ-
lichen Theologie tritt bei ihm, der zugleich grosster Missionar und
Organisator der christlichen Frithgeschichte war, zuerst in Erschei-
nung 1%, Wiewohl stindig auf das Alte Testament bezogen, geht seine
Theologie iiber blosse Schriftauslegung hinaus ¥, Die im palistinensi-
schen wie im hellenistischen Judentum verbreitete Form des Midrasch
bleibt eine Ausnahme 1%, Die Grundformen rabbinischer Explikation,
Halacha und Haggada, haben keine konstruktive Bedeutung ¢!, Eben-
sowenig ist sie Kundgabe von Offenbarungswissen wie in der Apoka-

165



lyptik 162 oder in hellenistischer bzw. gnostischer Mysterienweisheit 163,
Noch weniger ist sie dem Typus der religitsen Philosophie unterzuord-
nen, der man als Méglichkeit im zeitgendssischen wie im spéteren Juden-
tem begegnet. In Paulus manifestiert sich ein neuer Typus, dessen Den-
ken sich dem im Evangelium bezeugten Christusgeschehen verpflichtet
weiss 1%, Auf diese Evangeliumsbezogenheit zielt der jiidische Ein-
spruch, der ihm dogmatische Bindung, die Ersetzung des alttestament-
lich-jiidischen Lebensgesetzes durch ein Lehrgesetz vorwirft 16, Der
Einspruch richtet sich gegen die Theologie des Glaubens, gegen die Bin-
dung des Glaubens an das Heilsgeschehen. Es bleibt die Frage, ob die
Erfassung der Geschichtsbezogenheit jiidischer Existenz einen Zugang
ermoglicht. Verwandt damit erscheint der Anstoss, der an der zentralen
Stellung Christi, und zwar des Gekreuzigten und Auferstandenen bzw.
Erhéhten, im Paulinismus genommen wird. Der jiidische Einspruch
gegen die christliche Interpretation des Kreuzestodes Jesu hat die Ver-
kiindigung von Anfang an begleitet 1%, Messianischer Anspruch und
Kreuzestod schienen unvereinbar %7, Fiir den mit seiner pharisdischen
Vergangenheit brechenden Paulus musste dem entgegen das Wort vom
Kreuz im Mittelpunkt stehen. Seine Theologie ist zum entscheidenden
Teil Soteriologie, Aufweis der Heilsbedeutung des Todes Jesu %8, Indem
er darin den realen Grund des rechtfertigenden Handelns Gottes sieht,
verankert er sie im Zentrum seiner Theologie !%°. Er vermag sie jedoch
auch different auszusagen mit zivilrechtlichen Begriffen als Loskauf 17,
politisch als Verséhnung!™, kultisch als Sithnetod!™ zu beschreiben. Die
in der Taufe gegebene Heilszueignung hat in ihr den Bezugspunkt "3,
Dies aber bleibt dem jiidischen Verstindnis verschlossen. Wo man in
neuerer Zeit die Gestalt Jesu positiv wiirdigte, ja in die jiidische Glau-
bensgeschichte einbezogt ™, konnte man einen notwendigen inneren
Zusammenhang zwischen der Sendung Jesu und seinem Kreuzestod nicht
zugestehen. Hier haben auch die immer wiederkehrenden jiidischen Ver-
suche ihren Ort, die Verurteilung Jesu als Justizmord darzustellen !, So
kann die Wertschitzung der Person Jesu mit dem entschiedenen Ein-
spruch gegen die soteriologische Theologie des Paulus einhergehen. Man
sieht sich hier mit jener liberalen und religionsgeschichtlichen Theologie
im Einklang, die die Uberlagerung des historischen durch eine iiberirdi-
sche Erlosergestalt bei Paulus konstatiert und beklagt 1", Die aus der
Sicht radikal-liberaler Theologie legitim erscheinende Einordnung Jesu
in die Vorgeschichte des (kirchlichen) Christentums, das kritische Votum,
dass Jesus nicht Christ, sondern Jude war, kann hier vorbehaltlos rezi-
piert werden. War dort von der Verwandlung der einfachen Religion
Jesu in ein dogmatisches System die Rede, so steht hier der Unterschied
von Judentum und dogmatischen Christentum.

166



Die immer wieder verhandelte Frage, wo die Mitte der paulinischen
Botschaft zu suchen sei, ob in der Anthropologie 1”7, der Theologie im
engeren Sinne "8 oder in der Geschichtstheologie ', erfihrt vom jiidi-
schen Einspruch her eine besondere Beleuchtung. Wenn es richtig
ist, dass die kritische Distanz das Spezifische schirfer zu erfassen ver-
mag, dann gewinnen die abgrenzenden Urteile jiidischer Forscher einen
besonderen Stellenwert. Hier ist nun in der Tat auffillig, mit welcher
Entschiedenheit schon bei Graetz und hernach bei Klausner, nicht min-
der aber auch in der neueren jidischen Paulusdeutung gegen ein Struk-
turelement paulinischen Denkens Einspruch erhoben wird. Die Bot-
schaft von dem in Christus geschehenen prisenten Heil ¥ vom Jetzt der
Heilszeit ¥, dem in der Gegenwart ergehenden Gericht und Heil #, das
die Grundlage der Rechtfertigungslehre ist %3, bleibt als mit der jiidi-
schen Wirklichkeit inkongruent jenseits der Verstehensgrenze. Baeck
hatte schon, als er Paulus den von ihm abgelehnten Typus der « Roman-
tischen Religion » einordnete, vor allem jene Vorstellung zuriickgewie-
sen, die an die Stelle des kommenden verheissenen Tages die erfiillte
Erlosung setzt, « die alles enthilt, das sowohl wovon die Mythen der
Volker erzdhlen, wie das, was die Verkiindigung seines jiidischen Volkes
zu ihm gesprochen hatte » 18, Nicht minder deutlich wird die Abgren-
zung in Bubers Urteil : « Eine Zisur nehmen wir in der Geschichte nicht
wahr. Wir kennen in ihr keine Mitte, sondern nur eine Zeit, die Zeit des
Weges Gottes, der nicht inne hilt auf seinem Weg. Erlosung ist uns
unverbriichlich eines mit der Vollendung der Schopfung, mit der Auf-
richtung der durch nichts mehr behinderten, keinen Widerspruch erlei-
denen, in aller Vielfiltigkeit der Welt verwirklichten Einheit, eines mit
dem erfiillten Kénigtum Gottes » 1. Die fiir das Heilsverstindnis des
Paulus konstatierte Spannung von Schon und Noch-nicht, deren dialek-
tische Entfaltung auch das Paradox nicht scheut 1%, ist auch fiir den
Religionsforscher Schoeps Abschwichung der in der jiidischen Zukunfts-
erwartung durchgehaltenen Ausrichtung auf das Zukiinftige. Er schreibt
im Blick auf das paulinische Zeitverstindnis : « Die Tiefe der eschato-
logischen Spannung, wie sie die Juden kannten, ist dadurch abge-
schwicht worden, denn die Wiederkunft des Gekommenen ist etwas
anderes als die jiidische Messiaserwartung » %7, Wo immer dies erfasst
ist, gewinnt der jiidische Einspruch gegen Paulus eine neue Qualitit
gegeniiber dem herkémmlichen kritischen Antipaulinismus. Je klarer der
Blick des Forschers zum Zentrum vordringt, desto deutlicher enthiillt
sich ihm die Spannung zum jiidischen Verstindnis von Welt und
Geschichte. « Der Jude kennt und anerkennt innerhalb der Unerlostheit
der Welt keine Enklaven der Erlésung » 1%, Hier miindet das Gesprich
iiber Paulus in den Dialog zwischen christlicher Gemeinde und Synagoge.

167



ANMERKUNGEN

47 Graetzens Philosophie der jiidischen Geschichte, MGWT] 61, 1917, 356-366 = Jii-
dische Schriften 3, Berlin 1922, 203-220 ; vgl. auch Zur Jahrhundertfeier unseres
Graetz, ebd. 2,446-453.

48 Das Problem der jiidischen Sittenlehre, in: Jiidische Schriften 3,1-35 (5); vgl.
auch Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin 1912,38.

49 3.2.0., Anm. 48,30.

50 Religion und Sittlichkeit, Berlin 1907 = Jiidische Schriften 3,98-168.

51 3.a.0., Anm. 50,129.

52 3.2.0., Anm. 50,131.

53 Religion der Vernunft, Anm. 48,398,

5 3,2.0.,399.

55 Diese Sicht hat auch in der christlichen Paulus-Rezeption eine grosse Rolle ge-
spielt, beginnend mit der Epist. Ptol. ad Flor. bis zu zeitgendssischen Interpreten
wie Chr. Haufe, Die Gesetzeslehre des Paulus, ThLZ 91,1966, Sp. 171-198.

56 Religion der Vernunft. Anm. 48,400 f.

57 Jiid. Schriften 3,26.

58 Gedanken iiber Jugendbildung, in: Jiid. Schriften 2,126-132 (127). Gegen die
Kritik des Apostels Paulus an den Pharisiern wendet er sich auch anderenorts :
Die religiésen Stromungen der Gegenwart, in : Jiid. Schriften 1,61.

59 Jiid. Schriften 1,296 ff.

60 H. Kohn, Martin Buber, Sein Werk und seine Zeit 2, K6ln 1961.

1 Die folgenden Zitate nach der Ausgabe der Gesammelten Werke 1-3, Miinchen
1962-64.

62 G.W. 1,583 f.

83 G.'W. 1,779.

64 G. W. 1,654. vgl. 780. Ideologiekritischer Untersuchung bliebe es vorbehalten her-
auszuarbeiten, in welchem Umfang der Einfluss der Lebensphilosophie und die
Nachbarschaft zur Jugendbewegung Bubers Denken in seinen Ausgangspositionen
bestimmt und die sachgerechte Aneignung religionsgeschichtlicher Phinomene
beeintrichtigt hat.

65 G. W. 1,782.

8 G. W. 1,575.

87 G. W. 1,722. Buber vermerkt selbst, dass er damit Bultmanns Auffassung im ent-
scheidenden Punkt widerspreche. Er bezieht sich auf E.Wissmann, Das Ver-
hiltnis von Pistis und Christusfrommigkeit bei Paulus, Géttingen 1926. Die seiner
Position noch niher stehende Studie von W. Mundle, Der Glaubensbegriff des
Paulus, Leipzig 1932, scheint er nicht gekannt zu haben.

68 G. W.1,724.

6 Buber nimmt ein Stichwort auf, das G. Bertram in der Festgabe fiir A. Deiss-
mann, Tiibingen 1927 zuerst verwendet hatte : Die Himmelfahrt Jesu vom Kreuz
aus und seine Auferstehung, a.a.0. 187-217.

70 G. W. 1,726.

1 ebd.

72 dazu G.W.1,683: « Was Paulus in seiner griechischen Bibel an dieser Stelle
fand, ist in eine andere Atmosphiire getaucht. Hier glaubte Abraham nicht an
Gott im Sinne eines Beharrens an ihm, sondern er glaubte ihm... Aus dem ... Giil-
tigmachen ist ein Zurechnen geworden..., aus der Bewihrung eine Gerechtigkeit,
die den Menschen vor Gott rechtfertigende Rechtmissigkeit des Verhaltens. »

168



78 G. W. 1,686 : « Statt des Bewihrten, das heisst sich als tichtig Erweisenden des
Originals, und statt des Gerechten der griechischen Ubersetzung denkt er bei.
zaddik und dikaios an den Gerechtgesprochenen ... Nur aus dem Glauben, nicht
aus der Erfiillung gottlicher Gebote wird ein Mensch gerecht gesprochen. »

74 G. W. 1,690.

5 G.'W. 1,691.

76 G. W. 1,689.

77 G. W. 1,709 ; dhnlich 717.

78 Buber gibt dies G. W.1,712 unumwunden zu: « Der gnostische Charakter der
wesentlichen Ziige dieser Konzeption ... ist offenkundig. »

79 Hier sieht Buber den Hintergrund fiir das im iibrigne von ihm autobiographisch
gedeutete Kapitel Ré6m. 7, dazu G. W. 1,762 {.

80 G, W. 1,711

81 G. W. 1,712. vgl. 778.
82 ehd.

83 G. W. 1,831 vgl. 576.
8¢ G.W. 1,712.

8 G.W.1,717.

86 G. W. 1,751 wird ausdriicklich bestiitigt : « So hat Paulus um beides in einem,
um die Treue zur héchsten méglichen Vorstellung von seinem Meister und um
die unerreichte Erhaltung des Monotheismus gerungen. »

87 G. W. 1,771, dhnlich 756.

88 G. W. 1,717, dhnlich 752.

Dass diese Sicht historische Urteile priliminiert, zeigt die 717, Anm. 8 gegebene
Ablehnung der Ansicht Bultmanns, Jesu Verkiindigung stehe im Zusammenhang
mit der apokalyptischen Hoffnung.

89 Zu den Gesetzeswerken bei Jesus, bei den Pharisiern und bei Paulus vgl.
G.W. 1,718 ff.

20 G, W.1,753{.

91 G, W. 1,585.

Dass durch die paulinische Rechtfertigungslehre eine Verlagerung des Glaubens

von der « dialogischen » zur « mystischen » Situation stattfindet, betont Buber in
anderem Zusammenhang, etwa G. W. 1,683.

92 Gerh. Mayer, Christentum und Judentum in der Schau Leo Baecks, Stuttgart
1961.

93 I,  Baeck, Harnacks Vorlesung iiber das Wesen des Christentums, Breslau 1901
(Sonderdruck aus MGW]J 1901). ‘

94 « Das, was der Sieg des Christentums genannt wird, ist im Grunde der Sieg der
Romantik gewesen. Der Mann, an dessen Name jener Sieg ankniipfte, war Pau-
lus. » Romantische Religion (1922), in : Aus drei Jahrtausenden, Tiibingen 1958,47.

95 Journal of Jewish Studies 8,1952 ; dt. Der Glaube des Paulus, in: Paulus, die
Pharisier und das Neue Testament, Frankfurt 1962 (Zitate nach dieser Ausgabe).

96 2.a.0., Anm. 95,21.

97 vgl. den Aufsatz des Vi. Die Bekehrung des Paulus (erscheint demnichst in der
Festschrift fiir E. Peschke).

98 3.2.0., Anm. 95,17.

9 a.a.0., Anm. 95,33, Anm. 14 findet sich der Hinweis auf Baldensperger verbunden
mit der Bemerkung : « Er ist jetzt vergessen, zum Schaden der neutestament-
lichen Studien ».

100 3.2.0., Anm. 95,14 ; dazu ders. in : Aus drei Jahrtausenden, 187-198.

169



101 3 3.0., Anm. 95,15.

102 3.2.0., Anm. 95,16.

103 3.2.0., Anm. 95,17.

104 yol. den Aufsatz des V. Anm. 23.
105 3. 2.0., Anm. 95,24.

106 3 3.0., Anm. 95,34, Anm. 26.

107 3.2.0., Anm. 95,19.

108 3.a.0., Anm, 95,23.

109 Das Evangelium als Urkunde der jiidischen Glaubensgeschichte, in: Paulus ...
Anm. 95,134.

110 M. Werner, Der Einfluss paulinischer Theologie im Markusevangelium, BZNW 1,
Giessen 1923.

111 « Das ist paulinischer Stil. Geist als Unterpfand des ewigen Lebens (sic!) durch
das Sakrament (sic!) der Taufe — diese Lehre wird hier schon durch den
Téufer verteidigt. » a.a.0., Anm. 95,157.

112 3 3.0., Anm. 95,29.

118 ygl. dazu die Aufstellungen a.a.0., Anm. 95,109.

114 5 3.0., Anm. 95,29.

115 3.a2.0., Anm. 95,18.

116 3.2.0., Anm. 95,24 unter Bezugnahme auf bSanh. 97 a, jerMeg. 70d.
117 In dieser Form : Lev. Rabba XIII (vgl. auch jMeg. 70d).

118 3.3,0., Anm. 95,25.

119 3 a2.0., Anm. 95,26.

120 3 3,0., Anm. 95,27.

121 H.D. Wendland, Geschichtsanschauung und Geschichtsbewusstsein im Neuen
Testament, Stuttgart 1938. — O. Cullmann, Das Heil als Geschichte, Tiibingen
1965.

122 3.a.0., Anm. 95,28.

123 2.2.0., Anm. 95,33, Anm. 11 : « Das griechische Wort Diokein scheint hier das
Aquivalent fiir das aramiische jeni zu sein — verfolgen, beschimpfen, der iibli-
che Ausdruck fiir béswilliges und gehissiges Diskutieren und porthei scheint zu
bedeuten hart zu bedringen. Wieder ist es lehrreich, den kurzen Satz des Paulus
mit den Supperlativen in der Apostelgeschichte zu vergleichen, ganz abgesehen
von den historischen Irrtiimern in dieser. »

124 3.3.0., Anm. 95,35.

125 Riickblicke 2, Gottingen 1963 (1. Aufl. unter dem Titel : Die letzten dreissig
Jahre, Stuttgart 1956).

126 Die Leipziger Dissertation Geschichte der jiidischen Religionsphilosophie der
Neuzeit, 1931, wurde von Joachim Wach betreut.

127 TJiidischer Glaube in dieser Zeit. Prolegomena zur Grundlegung einer systema-
tischen Theologie des Judentums, Berlin 1932.

129 fiid.isch-christliches Religionsgesprich in 19 Jahrhunderten, Geschichte einer theo-
ogischen Auseinandersetzung, Berlin 1937, 119-134 ; Grundsitzlich: Méglich-
keiten und Grenzen jiidisch-christlicher Verstindigung, ThLZ 79,1954, Sp. 73-82.

129 ygl. den Titel des Werkes : Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte der
jidischen Religionsgeschichte, Tiibingen 1959.

130 in : Aus frithchristlicher Zeit, Tiibingen 1950,237.

131 3.a2.0., Anm. 130,223.

152 2.2.0., Anm. 130,225.

170



133 Paylus und die Agedath Jizchaq (1946), in : Aus frithchristlicher Zeit, 229-238.

184 3 2.0., Anm. 133,230, Anm. 1.

136 5.a,0., Anm. 129,33-38.

138 3.a.0., Anm. 129,39.

137 3.2.0., Anm. 129,110-118.

138 3,3.0., Anm. 129,127-178.

139 3.a2.0., Anm. 129,160 ff.

140 5 3.0., Anm. 129,154-230.

141 3.3.0., Anm. 129,191.

142 3.3.0., Anm. 129,192-202.

143 3.3.0., Anm. 129,203.

144 3.3.0., Anm. 129,207 {.

146 3.a.0., Anm. 129,276.

146 3 3.0., Anm. 129,275.

147 3.a2.0., Anm. 129,224-230,

148 3.a.0., Anm. 129,232ff.

149 g.a2.0., Anm. 129,244,

150 3.3.0., Anm. 129,263-274.

151 3 3.0., Anm. 129,274,

152 a2.a2.0., Anm. 129,311.

153 Rém. 1,5.13. 11,13. 15,16.18. Gal. 1,16. 2,8.9.

15¢ Rgm. 11,1 ; 2. Kor. 11,22. Gal. 1,13 f. Phil. 3,5.

155 Paulus hat in dieser Frage eine Entwicklung durchgemacht. Ausgangs- und Ziel-
punkt werden bezeichnet durch die in 1. Thess. 2,15 vorliegende Aufnahme eines
Topos der antijiidischen Polemik (dazu: E. Bammel, ZThK 56,1959,294-315 u.
O. Michel, in: Antijudaismus im Neuen Testament, Miinchen 1967,50-59) und
g‘if_a alf 2(5)ffenbamngsgeheimni-s geltende Verheissung der Rettung ganz Israels

om. 1,25.

156 Rom. 6,14. 7,4-6. 10,4-5. Gal. 2,19-21. 3,10-16.

157 1, Kor. 7,18f. Gal. 5,2. 6,15. Phil. 3,2.

158 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes ¢, Berlin 1970,188.

159 O, Michel, Paulus und seine Bibel, Giitersloh 1929.

E. Earl Ellis, Paul’s use of the Old Testament, Edinburgh-London 1957.
160 Rém. 4. Gal. 3,10-20. 4,21-31. 1. Kor. 10,1-3 ; ferner : 2. Kor. 11,3. 2. Kor. 3,6 ff.

161 D, Daube, The New Testament and the Rabbinic Judaism, London 1956. J. Jere-
mias, Paulus als Hillelit, in : Neotestamentica et Semitica, (F. S. Matthew Black)
Edinburgh 1969,81-94; vgl. dazu die kritische Wertung von H. Hiibner, Gal. 3,10
und die Herkunft des Paulus, KuD 19,1973,215-231.

162 ], Thess. 4,15. Rom. 11,25.
163 1, Kor. 2,8.9. 2. Kor. 12,2-5.

16¢ Rom. 1,1-5 ; dazu P. Stuhlmacher, Theologische Probleme des Rémerbriefpri-
skripts, EvTh 27,1967,374-389.

165 Dje Charakterisierung der Theologie des Paulus als dogmatisch-intellektuali-
stisch findet sich in auffallender Ubereinstimmung bei jiidischen Forschern mit
sonst verschiedener Herkunft und Zielsetzung: bei Cohen (Ges. Schriften I11,30)
ebenso wie bei Klausner (Von Jesus zu Paulus 479) und bei Buber (Werke 1,726).

166 1. Kor. 1,18.23. Gal. 3,18.
167 ygl. Justin, Dial. ¢. Tryph. 90,1.

171



168 G, Delling, Der Kreuzestod Jesu in der urchristlichen Verkiindigung, Berlin
1971,9-26.

169 Rom. 3,24 f. 2. Kor. 5,21.

170 Gal. 4,5.

171 2, Kor. 5,19.

172 R6m. 3,25. 1. Kor. 6,11.

173 Dazu Delling, a.a.0., Anm. 168,27-35.

174 .. Baeck, Das Evangelium als Urkunde der jiidischen Glaubensgeschichte (1938)
in : Paulus ... Anm. 95,98-144.

175 Es ist bedeutsam, dass die wichtigste Untersuchung von einem jiidischen Forscher
stammt : P, Winter, On the trial of Jesus, London 1961.

176 ygl. die hier schon mehrfach angezogene Diskussion iiber Wredes Paulus.

177 So die klassische Darstellung von R. Bultmann, Paulus, in: RGG? 1V,
Sp. 1019 £f.

178 H. Conzelmann, Die Rechtfertigungslehre des Paulus — Theologie oder Anthro-
pologie ? EvTh 28,1968,389-404.

179 H. D. Wendland, Die Mitte der paulinischen Botschaft, Gsttingen 1935.
O. Cullmann, Das Heil als Geschichte, Tiibingen 1965,222-245.

180 Rom. 5,9-11.

181 9 Kor. 6,2. Rém. 13,11.

182 Rom. 1,17.18.

183 Rom. 3,21.26.

184 1,. Baeck, Romantische Religion, in : Aus drei Jahrtausenden, 50.

185 M, Buber, Die Stunde und die Erkenntnis, Berlin 1936,182.

186 Zum Folgenden : H.J. Schoeps, Paulus (Anm. 129) : Der jiidische Einspruch und
das Problem der Parusieverzigerung, 119-128.

187 a.a.0. 120.

188 Schalom ben Chorin, Das Zeichen des Jona, Hamburg 1956,99.

172



	Paulus in jüdischer Sicht [Fortsetzung]

