
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Georg Fohrer, DIE PROPHETEN DES ALTEN TESTAMENTS. Band 1 : Die
Propheten des 8. Jahrhunderts, 1974, 176 Seiten, kt. 19,80 DM ; Band 2 : Die
Propheten des 7. Jahrhunderts, 1974, 175 Seiten, kt. 19,80 DM, Gütersloher
Verlagshaus Gerd Mohn.

Das Ziel der gesamten Reihe, die sieben Bände umfassen und schliesslich auch
über die in den Königsbüchera genannten Propheten handeln wird, ist, prophetische
Texte in historischer Reihenfolge mit Erklärungen zu bieten und somit eine
zeitgeschichtliche Erfassung zu ermöglichen. Zu jedem Propheten findet sich eine
Einführung mit der Überschrift « Der Prophet und sein Buch » und eine Schlusszusammenfassung

mit der Uberschrift « Die Botschaft (des Am, Hos, Jes, Mi ; Zeph, Nah,
Hab, Jer) ». Textverbesserungen werden markiert, aber nicht begründet, da sie der
Nichthebraist ohnehin nicht versteht und der Theologe im Apparat einer kritischen
Bibelausgabe nachsehen könnte. Ähnlich verhält es sich mit « Zusätzen », von denen
der Fachkundige weiss, dass die « Echtheit » umstritten ist und dass es oft
unterschiedliche Argumentationen und Entscheidungen in der alttestamentlichen Wissenschaft

gibt, z. B. in bezug auf die messianischen Texte in Jes 1-39. Das weitgehende
Fehlen einer kritischen Argumentation hat den didaktischen Vorteil, dass die « echten

» Worte der Propheten dem Leser unmittelbar begegnen, soweit dies heute noch
möglich ist. Dazu tragen auch die flüssigen Übersetzungen und Erklärungen bei. Zum
kritischen Gespräch soll aus den beiden ersten Bänden je ein Exempel herausgegriffen

werden : Fohrer (Band 1, S. 52) übersetzt aus Am 7,14 frei : « Ich bin kein
zünftiger Prophet und habe das Prophezeien nicht gelernt». M.E. (cf. Judaica 23,
1967, S. 68-74) will Arnos mit dem Wort « weder Prophet bin ich, noch Prophetensohn

bin ich » betonen, dass er keinen Aufruhr stiftet (cf. 7,2), weil er weder als

« Prophet » das Haupt, noch als « Prophetensohn » Mitglied einer konspirierenden
Prophetenzunft ist (cf. 2Kön9). Fohrer sagt in bezug auf die «Botschaft Jeremias»
(Band 2, S. 150), dass dieser Prophet wie Hosea das Verhältnis Gott-Israel u. a. mit
der Rettung aus Ägypten (Jer 2,6) begründete, « diese aber nicht mit der deuterono-
mischen Theologie auf die Erwählung, sondern auf die Liebe Gottes » zurückführte.
Kann man so antithetisch scheiden, wenn etwa in Dtn 7,7 f. die Erwählung durch
die Liebe und den Eid gegenüber den Vätern motiviert wird Abschliessend soll
nochmals betont werden, dass der Verfasser das von ihm gesteckte Ziel voll erreicht.
Auch Religionslehrern der verschiedenen Schularten — und solchen, die es werden
wollen — sind die beiden Bände sehr zu empfehlen.

Herbert Schmid

Georg Fohrer u. a., EXEGESE DES ALTEN TESTAMENTS. Einführung in die
Methodik, UTB 267, Verlag Quelle und Meyer Heidelberg 1973. 229 Seiten ;
13,80 DM.

Ausser dem bekannten Erlanger Alttestamentier haben Hans Werner Hoffmann,
Friedrich Huber, Ludwig Markert und Gunther Wanke mitgearbeitet. Der besondere

Wert dieser Einführung, die eine Erklärung von Gen 28,10-22 « zugleich als

Beispiel für die Anfertigung einer wissenschaftlichen Arbeit » exemplarisch — auch
für Gruppenarbeit geeignet — vorführt, besteht einerseits darin, dass sie ausführlicher

ist als ähnliche Darstellungen mit dem gleichen Ziel, andererseits bei der
sprachlichen Analyse nach Text- und Literarkritik und vor Formen —, Gattungs-,

136



Motiv-, Traditions-, Überlieferungs-, Kompositions-, Redaktionskritik, Verfasserfrage,

Einzelauslegung und zusammenfassende Exegese samt theologischer Kritik
die Methoden moderner Linguistik aufgreift, die durchaus bei einer historisch-kritischen

Exegese möglich, ja geboten sind. Ob man sie in der exegetischen Arbeit
berücksichtigt, ist freilich eine andere Frage. Im akademischen Unterricht kann man
den Eindruck gewinnen, das® Religionsphilologen für Linguistik aufgeschlossen
wären, könnten sie Hebräisch. Für richtig halte ich es, dass es bei der Literarkritik
im wesentlichen um die Abgrenzung und die Frage der Einheitlichkeit/Uneinheitlich-
keit eines Textes geht, und z. B. bei Pentateuchtexten nicht gleich um die
Quellenscheidung entsprechend der neueren oder neuesten Urkundenhypothese, die z. Zt.
wieder einmal in Frage gestellt wird. Ob die Begriffe moderner Linguistik, die an
soziologische Sprachschöpfungen erinnern, und die Definitionen von « Motiv »,
« geprägtem Thema/Zug » und « Tradition » allgemein in die Exegese eingehen,
bleibt abzuwarten. Zu hoffen ist, dass durch diese gründliche Einführung die
unterschiedliche Begrifflichkeit in der — sit venia verbo — « Formgeschichte» zum Teil
wenigstens geklärt und vereinheitlicht wird.

Herbert Sclimid

Walther Zimmerli, STUDIEN ZUR ALTTESTAMENTLICHEN THEOLOGIE
UND PROPHETIE. Gesammelte Aufsätze Band II, Theologische Bücherei 51,
Chr. Kaiser-Verlag München 1974, 336 Seiten, kt. DM 29.—.

Nachdem der Kaiser-Verlag im Jahre 1963 (2. Aufl. 1969) in der « Theologischen
Bücherei » (Band 19) Aufsätze Zimmeriis aus den Jahren 1950 bis 1961 herausgebracht

hat, erschien nun der obige Band (wiederum mit Stellenregister) mit Arbeiten
seit dem Jahre 1963, sieht man von dem Vortrag « Der Prophet im Alten Testament
und im Islam » (1943) ab. Dieser Beitrag ist besonders beachtenswert, weil Zimmerli
«fächerübergreifend» die Grenzen der alttestamentlichen Wissenschaft überschritten
hat. Die weiteren Arbeiten des in Göttingen emeritierten schweizerischen Alttesta-
mentlers — die vielfach « als Nebenfrucht der Auslegung des Prophetenbuches
Ezechiel gereift» sind — «kreisen meist um die Frage des rechten Verständnisses
der Gottesaussagen des Alten Testaments » (Vorwort). Dies trifft insbesondere bei
den Aufsätzen « Alttestamentliche Traditionsgeschichte und Theologie », «

Erwägungen zur Gestalt einer alttestamentlichen Theologie » (1973, also nach der
Monographie « Grundriss des alttestamentlichen Theologie », Kohlhammer Stuttgart 1972
erschienen), « Die Bedeutung der grossen Schriftprophetie für das alttestamentliche
Reden von Gott », « Verkündigung und Sprache der Botschaft Jesajas », « Die
Botschaft des Propheten Ezechiel » und « Das Bilderverbot in der Geschichte des alten
Israel... » zu. Da Zimmerli die Aufgabe der alttestamentlichen Theologie darin sieht,
« das at. Reden von Gott in seinem inneren Zusammenhang darzustellen » (« Grundriss...

» S. 9), erhebt sich in Anbetracht der Korrelation zwischen Gott und Mensch(en)
die Frage, ob der anthropologische Aspekt der Theologie stärker berücksichtigt
werden müsste. Dass sich Zimmerli intensiv damit befasst, lassen u. a. die Beiträge
« Was ist der Mensch » und « Erstgeborene und Leviten. Ein Beitrag zur exilisch-
nachexilischen Theologie » erkennen. In dem bisher unveröffentlichten Aufsatz « Das
verhüllte Gesicht des Propheten Ezechiel » geht es um das unterschiedliche Reagieren
Jeremias und dieses Propheten. Interessant sind die Erwägungen über « Jesaja und
Hiskia », besonders wenn es zutrifft, dass der Prophet auf seine Weise die antiassyrische

Politik des Königs befürwortete. Es würde zu weit führen, die restlichen
Beiträge auch nur andeutungsweise inhaltlich zu erörtern ; sie seien lediglich
aufgezählt : « Ezechieltempel und Salomostadt », « Planungen für den Wiederaufbau

137



nach der Katastrophe von 587 », « Der Wahrheitserweis Jahwes nach der Botschaft
der beiden Exilspropheten», «Zur Vorgeschichte von Jes 53», «Das 'Gnadenjahr
des Herrn'» (wäre hier auch Neh5 einzubeziehen gewesen?!), «Zwillingspsalmen

», und « Chsd im Schrifttum von Qumran ».
Zu Zimmeriis Verdiensten gehört nicht zuletzt — sozusagen als Beitrag zur

praktischen Theologie — sein fairer Umgang mit Fachkollegen, die andere
Positionen vertreten. Bei allen wissenschaftlichen Gegensätzen, die vielfach ihren objektiven

Grund darin haben, dass nur mit Wahrscheinlichkeiten gerechnet werden kann,
ist ein menschliches Klima der theologischen Arbeit förderlich.

Herbert Schmid

G.v.Rad, GESAMMELTE STUDIEN ZUM ALTEN TESTAMENT. Bd. II.
Herausgeg. v. Rudolf Smend. Theol. Bücherei, Neudrucke u. Berichte aus dem
20. Jahrhundert... A.T., Bd. 48. Chr. Kaiser Verlag, München 1973. 327 S.

Der vorliegende Band setzt die mit dem bereits 1965 veröffentlichten ersten
Band begonnene begrüssenswerte Initiative fort, oft vor langen Jahren in
verschiedenen Zeitschriften veröffentlichte und daher heute nicht immer leicht
zugängliche kleinere Arbeiten und Abhandlungen des grossen Alttestamentlers
G. v. R. einem interessierten Leserkreis zu erschliessen.

Das Buch enthält vor allem die 1929 veröffentlichte Erstlingsschrift v. R's,
Das Gottesvolk im Deuteronomium, sowie die Deuteronomium-Studien. Der Beitrag
Die Predigt des Deuteronomiums und unsere Predigt erscheint hier zum erstenmal
in deutscher Sprache. Er wurde 1961 in englischer Übersetzung unter dem Titel
The Preaching of Deuteronomy and Our Preaching veröffentlicht.

Unter den anderen Beiträgen sei die bislang unveröffentlichte exegetische
Studie Zwei Überlieferungen von König Saul erwähnt (der Titel stammt vom
Herausgeber). Wichtig ist auch der von v. R. 1961 in Heidelberg gehaltene Vortrag
Glaube und Welterkenntnis im alten Israel, sowie die 1952 erschiedene Abhandlung

über Typologische Auslegung des A.T.'s, die eine gerade in der heutigen
theologischen Situation bedeutsame Aussage enthält (S. 288) :

So muss also — um endlich das umstrittene Wort zu nennen — wirklich
von einem Christuszeugnis des A.T. gesprochen werden, denn unser Wissen
von Christus ist ohne das Zeugnis des A.T. ein unvollständiges. Christus ist
uns erst in dem Doppelzeugnis des Chors der Erwartenden und der Erinnernden

gegeben. Es gibt ein Messen, ein Urteilen über den « Wahrheitsgehalt »
des A.T., das verrät eine im Ansatz falsche Auffassung : es geht nämlich von
der Voraussetzung aus, als sei uns Christus im N.T. gegeben und bekannt,
und es bedürfe jetzt nur noch den Wert und die Stellung des A.T. zu diesem
Christus zu bestimmen. Das A.T. muss aber zuerst in seinem Zeugnis von dem
geschichtssehöpferischen Gotteswort gehört werden ; und in diesem alt-
testamentlichen Geschichtshandeln Gottes, in seinem Richten wie in seinem
Retten, ist uns allenthalben schon ein Christusgeschehen erkennbar.

So könnte der Anfang des Weges aussehen, der uns aus der Verworrenheit
und Ohnmacht unseres Verständnisses des A.T. herausführen würde.

Beigegeben sind Register der Bibelstellen, ein Namen- und Sachregister,
sowie ein Verzeichnis der hebräischen Ausdrücke.

K.H.

138



H. Greive, STUDIEN ZUM JÜDISCHEN NEUPLATONISMUS. Die Religions¬
philosophie des Abraham Ibn Ezra. Studia Judaica, Forschungen zur Wissenschaft

des Judentums. Herausgeg. von E. L. Ehrlich. Bd. VII. W. de Gruyter,
Berlin-New York 1973. 225 S. 72 DM.
Abraham b. Meir Ibn Ezra, 1089-1164, eine der grossen Gestalten der

jüdischarabischen Symbiose in Spanien, ist vor allem als Exeget — sein Kommentar ist
allen grossen rabbinischen Bibelausgaben beigedruckt —, Dichter, Astronom und
Mathematiker bekannt. Da er im Gegensatz zu anderen berühmten Männern dieser
Periode, wie z. B. Moses Maimonides und Salomo Ibn Gabirol, kein zusammenhängendes

philosophisches Werk hinterlassen hat, bestand und besteht die Tatsache,
sein philosophisches Denken als zweitrangig zu betrachten und in ihm in dieser
Hinsicht nur einen Epigonen des grossen jüdischen Neuplatonikers Ibn Gabirol, des
Verfassers des « Fons Vitae», zu sehen.

Es ist das Verdienst G.'s, aufzuzeigen, wie sehr das gesamte Werk Ibn Ezras
von seiner Philosophie getragen und bestimmt wird. Nach einem allgemeinen Überblick

über die philosophischen Vorstellungen, die sich in den verschiedenen Schriften
Ibn Ezras finden, analysiert, übersetzt und kommentiert der Vf. die religionsphilosophische

Dichtung (Iggärät)Haj hen Meqîs, « (Brief) des Lebendigen, Sohn des
Wachen ». Es handelt sich um die Beschreibung einer Himmelsreise, die einer
Gattung zugehört, die sich im gesamten mehr oder weniger von gnostischen Strömungen
beeinflussten Schrifttum aller Schattierungen grosser Beliebtheit erfreute. In der
Folge vergleicht G. dann den Haj hen Meqîs einerseits mit der bekannten Dichtung
Kätär Malkhût (« Die Königskrone ») Ibn Gabirols, die oft im Anhang des Rituals
für den Vorabend des Versöhnungstages (Kol Nidrei) abgedruckt ist, andererseits mit
Dantes Divina Commedia.

Eine weitere Analyse gilt dem ebenfalls in Reimprosa abgefassten
religionsphilosophischen Traktat 'Arûgat ha-hokhmah ûfardes ha-mezimmah, « Garten der Weisheit

und Paradies der Einsicht », wobei die Autorschaft Ibn Ezras allerdings nicht
hundertprozentig feststeht.

Gegen die allgemein verbreiteten Schulmeinungen zeigt G., dass Ibn Ezra in
philosophischer Hinsicht nicht einfach als Epigone seiner berühmter Vorgänger auf-
gefasst werden kann, sondern dass sein philosophisches Denken wichtige Neuansätze
enthält, aus denen sich dann in der Folgezeit zwei wichtige Tendenzen entwickeln :

der prä-aufklärerische Averroismus, dessen bekanntester Vertreter wohl Gersonides

— Levi b. Gerson (Ralbag), geb. 1288 in Bagnols in Südfrankreich, gest. 1344 — ist,
sowie der gnostizierende Mystizismus der Kabbalisten, wie man ihn besonders bei
Nachmanides — Moses b. Nachman (Ramban oder « Gerondi ») aus Gerona, um
1195-1270 — findet.

Abschliessend gibt G. folgende Charakteristik Ibn Ezras als Philosophen (S. 191):

Abraham ibn Ezra war ein jüdischer Philosoph, sofern er sich auch
philosophierend als gläubiger Jude verstand und verstanden wissen wollte. Seine
Philosophie ist jüdisch, sofern sie zuerst und zumeist in Auseinandersetzung mit
Vorstellungen und Schriften der jüdischen Tradition darstellerisch entfaltet
wird. Sofern und soweit er jedoch diese Tradition zu etwas Zweitem macht,
nicht seine Philosophie an ihr, sondern sie an seiner Philosophie misst und
damit sein Denken an etwas orientiert, das nach diesem Denken selbst
die jüdische Tradition übersteigt bewegt er sich vom traditionellen Judentum
weg. Auf der Grenzscheide zwischen der neuplatonischen Philosophie, in der es

primär um den Menschen als den Menschen geht, und der wesentlich
gruppenbezogenen jüdischen Tradition stehend, versucht er, diese Tradition in seine
Philosophie einzubringen... Die angezeigte Bewegungsrichtung seines Denkens
macht Ibn Ezra zu so etwas wie einem verfrühten « Humanisten ». v rr

139



E. Rivkin, THE SHAPENING OF JEWISH HISTORY. A Radical New Interpre¬
tation. Charles Soribner's Sons, New York 1971. XXI/256 S. $2.65.

Man könnte beim besten Willen nicht behaupten, Bücher zur jüdischen
Geschichte seien Mangelware. Der Vf., Professor für jüdische Geschichte am
Hebrew Union College (Institution zur Ausbildung von Reformrabbinern) in
Cincinnati, verwahrt sich daher gleich eingangs dagegen, die Zahl derartiger
Veröffentlichungen noch vermehren zu wollen, indem er schreibt (S. XV) :

Es ist das eine neue Art eines Buches über jüdische Geschichte. Es ist kein
Speicher von Informationen, Tatsachen oder Daten, noch ist es ein Katalog von
Schlachten, Büchern und heldenhaften Persönlichkeiten. Es ist ein eher gewagtes

Unterfangen. Indem ich mir bewusst die Aufgabe gestellt habe, die jüdische

und damit die Weltgeschichte nachzuzeichnen, war ich gezwungen, die
bereits bekannten Daten neu zu ordnen, neu einzuteilen und neu zu strukturieren.

Mit einem Wort, ich habe versucht, den gesamten Ablauf und den
Spielraum der jüdischen Geschichte verständlich zu machen und ihren ganzen
so komplexen Charakter auseinanderzusetzen durch die Ausarbeitung eines
Konzepts der Einheit aller Realität, das ich das Einheitskonzept nenne. Ich
versuche, zu zeigen, dass sich die jüdische Geschichte in sich selbst offenbart
als ein Vorgang der Ausarbeitung dieses einfachen, gebrechlichen und zarten
Konzepts, das sich eine Gruppe halbnomadischer Bewohner des Vorderen
Orients in der Antike zueigen gemacht hat. Als dann die historischen
Umstände neue und vorher nicht gegebene Überlebensprobleme mit sich brachten,
wurde das ursprüngliche Konzept gekünstelter und es wurde auch komplizierter,
die Entwicklung neuer Formen jüdischen Lebens sicherzustellen, wobei eine
Form in die andere greift und sie alle zusammen den Ablauf der jüdischen
Geschichte bilden.
Der Verfasser stellt diese Entwicklung anhand von zehn Kapitel dar, die von

den Patriarchen und Propheten bis zum Weg nach Auschwitz reichen, wobei die
Untertitel der beiden letzten, diesem Phänomen gewidmeten Kapitel lauten : Die
Desintegration des nationalstaatlichen Kapitalismus und Das Auftreten eines
globalen Kapitalismus.

Ist dem Vf. sein Vorhaben gelungen Wir wollen uns darüber kein Urteil
anmassen. Hören wir die Beurteilung der angesehenen New York Times :

Worin sich (R.) unterscheidet und wo er wahrscheinlich den Grossteil seiner
Leser in Verwirrung bringt, ist seine nachdrückliche Erklärung, dass die
Veränderungen in der Bedeutung und Anwendung des Einheitskonzepts von
Macht und wirtschaftlichen Erwägungen abhängen, und nicht von spirituellen
Notwendigkeiten. Seine Beweise sind der herausforderndste und lehrreichste
Aspekt seiner Untersuchung... R. hat wirtschaftlichen Determinismus und jüdische

Geschichte in einer Weise miteinander verbunden, die horizonterweiternd
und bestürzend wirkt...

E. G. Reichmann, GRÖSSE UND VERHÄNGNIS DEUTSCH - JÜDISCHER
EXISTENZ. Lambert Schneider Verlag, Heidelberg 1974. 295 S. 39 DM.
Das Buch von R. gehört zu einer Spezies von Veröffentlichungen, für deren

Erscheinen wir nicht dankbar genug sein können, denn hier spricht nicht eine
verhinderte Israelin zu uns, die sich zum jüdischen Staate bekennt und nur, aus
welchen Gründen auch immer, nicht in Israel lebt und nicht die israelische
Staatszugehörigkeit besitzt, sondern eine Frau, die zutiefst den heilsgeschichtlichen Sinn deT

jüdischen Diaspora für alle Völker erkannt hat, bejaht und auch in Deutschland
erhalten wissen will.

140



« Wenn der Weg nach Palästina », schrieb Eva Reichmann 1934, « für die, die
ihn gehen, ein Weg zur Wirklichkeit wird, ein Weg zur Norm und zu leichterem
Glück, dann wird umso mehr Not sein nach einem Weg der Idee, der schmerzhaften

Auslese und des schweren Sich-Bewahrens, nach unserem deutsch-jüdischen
Weg. » Was damals 1934 noch Zukunft war, ist heute Wirklichkeit. Der Weg zur
Normalität ist mit dem Staate Israel beschritten worden, wenn auch kaum zum
erhofften leichteren Glück, « der Weg aus der Sphäre der Idee », wie es in dem
Buche heisst, «in die Sphäre des machtpolitischen Tageskampfes, in die man sich
nicht ungestraft begibt, denn in ihr entledigt sich die Wirklichkeit des Formungswillens

und drängt zu einer ihr gemässeren macht- und schuldbeladenen Existenz ».

Damit aber wird jetzt, nach Eva R., auch der Weg der Idee um so notwendiger, die
auf die Diaspora hinweist, in der das Judentum wieder verwirklicht, was seinem

eigentlichen Wesen entspricht « das Ohnmächtige in der Welt der Machtkämpfe, das

Unpolitische in der Welt der Politik, der grosse Nonkonformist in der Geschichte,
der grosse Anachronist zu sein, um seinen Heilsauftrag unter den Völkern erfüllen
zu können. »

B. v. M.

Klaus Farber, Heinz Kremers, JUDEN. Ein Beitrag zur Behandlung der Vorurteils¬
problematik im Unterricht, W. Crüwell Verlag Dortmund 1974, 104 Seiten.

An diesem von der Kölnischen Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit

e.V. und der Forschungsgruppe «Judentum im Unterricht» der
Gesamthochschule Duisburg herausgegebenen Arbeit haben ausser den genannten Autoren
noch W. Seewi (Was ist Judentum Abriss der jüdischen Geschichte), R. Olmes-
dahl (Die Feste Israels), W. Wirth (Judentum heute. Das Judentum in der Sicht der
Christen), W. A. Frank (Das soziale Vorurteil — zum Beispiel Antisemitismus) und
A. Butterweck (Praktische Hinweise für Synagogenbesuche mit Schulklassen)
mitgearbeitet. Färber und Kremers begründen das Unterrichtsthema «Juden» damit,
dass Schüler im Zusammenleben mit anderen Menschen Vorurteile übernehmen
könnten, dass das Kennenlernen des Judentums zu einem besseren Verständnis des
Christentums beiträgt und dass das Judentum als « Volk der Geschichte » neben der
griechisch-römischen Antike eine Hauptwurzel unserer westlichen Welt ist. Für den
Lehrer sind die Ausführungen über die « Didaktische Konzeption für die Schuljahre

5-13 (mit Stundenentwürfen) und der Überblick über die «Juden» in den
Richtlinien für Geschichte und Politische Bildung für Hauptschule, Realschule und
Gymnasium des Landes Nordrhein-Westfalen hilfreich. Von besonderem Gewicht
sind die Ausführungen Kremers über « Die Schuld am Tode Jesu von Nazareth als
historisches Problem » (ich würde allerdings nicht so zwischen Geschichte und
« Kerygma » unterscheiden), da zweifellos — oft unbewusst — durch Predigt und
Unterricht über die Passion Christi Judenfeindschaft geweckt und geschürt wird.
Kremers konnte in seiner Literaturangabe nicht mehr den instruktiven von Johann
Maier und Josef Schreiner herausgegebenen Band « Literatur und Religion des

Frühjudentums » (Echter Verlag Würzburg und Gütersloher Verlagshaus Gerd
Mohn, 1973) berücksichtigen, der zur theologischen Pflichtlektüre erklärt werden
sollte, damit endlich die unverantwortbaren Klischees über das uneinheitliche Judentum

zur neutestamentlichen Zeit abgebaut werden. Da der Unterricht über das

Judentum Sachkenntnisse voraussetzt, das hier besprochene Buch nicht Quellentexte

enthalten kann, sei in Ergänzung der « Literatur für den Lehrer » hingewiesen
auf W. Trutwin und G. Wischmann, Juden und Christen, 1971 und S. Kunath, Zur

141



Geschichte dies Zionismus, Göttinger Quellenhefte 8, 2. Aufl. 1973 (beides ist
erschienen im Verlag Vandenhoeck und Ruprecht Göttingen). Wünschenswert wäre,
dass die Duisburger Forschungsgruppe «Judentum im Unterricht» didaktische und
methodische Hilfen zur Studie « Christen und Juden » einer Studienkommission der
Evangelischen Kirche in Deutschland erarbeitet, die in Bälde erscheinen soll.

Herbert Schmid

W. Höfpner (Hg.), PROPHETIE IN BIBEL UND KORAN, CHRISTENTUM UND
ISLAM 5, 1974 (54 Seiten) ; ders., Toleranz und Absolutheitsanspruch, Christentum

und Islam 6, Verlag der Ev. Mission in Oberägypten, D-62 Wiesbaden,
Walkmühlstr. 8, Breklumer Verlag, Breklum, 1975 (93 Seiten) ; beide Hefte
sind zu beziehen für je DM 2,50 beim o. g. Missionsverlag.
Nach den sehr empfehlenswerten ersten vier Heften sind nun die beiden o. g.

Publikationen erschienen. Heft 5 enthält nach einem Zitat aus W. Zimmerli, Der
Prophet im Alten Testament und im Islam (abgedruckt in W. Zimmerli, Studien zur
alttestamentlichen Theologie und Prophétie, Gesammelte Aufsätze II, Theol. Bücherei

51, München 1974, S. 284-310 ; sehr lesenswert einen Beitrag von H. W. Wolff
über « Die Prophétie des Alten Testaments in ihren wesentlichen Zügen » (siehe
H.W.W., Die Bibel — AT, Themen der Theologie 7, Stuttgart 1970, S. 70 ff., 96 ff.)
und zwei Aufsätze von S. Raeder über « Prophetentum im Koran » und über
« Sure 55 : Schöpfung und Gericht. Versuch einer religionswissenschaftlichen Deutung

und theologischen Kritik». In der heutigen Zeit, in der man sich um eine
« Theologie der Religion(en) » bemüht, in der manche von einer christlich-jüdisch-
muslimischen « Ökumene » (natürlich nicht mehr christlichen, sondern abrahami-
tischen im weitesten Sinn) sprechen, sind Raeders Sätze (S. 50 f.) besonders
beherzigenswert : « Es gibt für die theologische Auseinandersetzung mit einer anderen
Glaubensweise letztlich nur zwei Methoden : die eklektische und die fundamentale.
Nach der eklektischen Methode kann man ein polemisches oder irenisches Ziel
verfolgen. Im ersten Fall wählt man aus dem Material der fremden Religion die
Elemente aus, die im offenkundigen Gegensatz zum christlichen Glauben stehen. Im
zweiten Fall wählt man die Elemente aus, die mit dem Christentum übereinzustimmen

scheinen. Im Mittelalter betonte man in der Regel die Abweichungen des

Islams vom christlichen Glauben. Heute neigen viele Theologen dazu, die scheinbaren

Ubereinstimmungen in den Vordergrund zu stellen... ». Die Konsequenz ist,
dass jede Religion, auch das Judentum, als komplexe Ganzheit zu sehen ist, und
Übereinstimmungen und Unterschiede festzustellen sind. Darin gründen sozusagen
unvermischt und ungetrennt — Dialog und wechselseitiges Zeugnis. Wenn Raeder

fragt und dann- folgert « Die Frage ist, ob Mohammed ein Prophet war, der auf das

Heil Gottes wartete, so wie die Propheten des Alten Testaments darauf warteten.
Dann hätte er sehen müssen, dass Gottes Heil im Anbruch in Christus erschienen

ist und dereinst in voller Herrlichkeit erscheinen wird » (S. 37), so kann man dagegen
fragen : Hätte er das wirklich müssen, denn der Glaube nur das Werk des

dreieinigen Gottes sein kann
Heft 6 enthält ausser einem Vorwort von W. Höpfner folgende Beiträge :

S. Reader, Toleranz und göttliche Sendung in islamischer und christlicher Sicht/Der
Christus des Korans in der Sicht des Nikolaus von Kues ; J. Bouman, Die Eigenart
der arabisch-islamischen Psyche ; K. Cragg, Die Kunst als Minorität zu leben ;

C. Mulder, Interpretation des Islam bei Kraemer und Cragg und I. A. Missir, Die
christliche Kirche in der Türkei. Es ist hier unmöglich, all diese sachkundigen und
anregenden Aufsätze zu würdigen. Wer sich als Christ mit dem Judentum befasst,

142



muss die abrahamitische Religion des Islam in sein Blickfeld einbeziehen, auch
deswegen, damit es im Raum der Ökumene nicht zu einer Polarisation kommt, bei der
auf der einen Seite westliehe Christenheit und Judenheit stehen, auf der anderen
die orthodoxe Christenheit und die islamische Welt. Zu beherzigen ist schliesslich,
was Raeder Heft 5 (S. 37) schreibt : « Die Christenheit müsste zum Evangelium
zurückkehren, wenn sie ein glaubwürdiges und vollmächtiges Wort zum prophetischen

Anspruch Mohammeds sagen soll. »

Herbert Schmid

Martin Niemöller, BRIEFE AUS DER GEFANGENSCHAFT MOABIT. Verlag
Otto Lembeck, Frankfurt a.M. 1975. 348 Seiten.

Es sind in letzter Zeit für meinen Geschmack etwas gar viele Briefe und
Briefwechsel von und mit Theologen herausgegeben worden. Ich muss gestehen, dass
ich deswegen mit einigen Vorbehalten an die Lektüre der Niemöllerschen Briefe
aus der Gefangenschaft heranging. Aber je mehr ich mich hineinlas, umso mehr
schwanden auch meine Bedenken, wie Schnee an der Sonne In diesen Briefen ist
— gottlob — nichts Geschraubtes, nichts Gekünsteltes. Sie sind — ich weiss kein
zutreffenderes Wort — echt. Echt in der Sprache, echt aber auch in der Frömmigkeit,
die sie widerspiegeln. Einer meiner theologischen Lehrer hat uns Studenten einmal
in einer Vorlesung mit einigem Pathos zugerufen : « Meine Damen und Herren, die
Theologie ist zum Leben da Wenn Sie nicht damit leben können, ist sie völlig
sinnlos » Inzwischen ist mir manche tote, also sinnlose Theologie begegnet. In
diesen Briefen Martin Niemöllers aber ist Leben, Leben auch in der Gefangenschaft.

Man kann für diese Briefsammlung nur dankbar sein.
L.S.

Lothar Schmalfuss, DIE WELT DES ISLAM. Arbeitsheft für die Sekundarstufe I,
Göttingen 1974 (44 Seiten, kt. 2,80 DM) ; Hermann Kuntz, Weltmacht Islam.
Arbeitsheft für die Sekundarstufe II, Göttingen 1975 (160 Seiten, kt. 6,80) ;
Helmut Angermeyer, Weltmacht Islam. Analysen und Projekte zum
Religionsunterricht, Heft 7, Göttingen 1974 (165 Seiten, kt. 13,80).

Der Verlag Vandenhoeck und Ruprecht in Güttingen und Zürich, der Quellenhefte

für den Unterricht über das Judentum herausgebracht hat (siehe oben), hat nun
diese drei Bände zum Islam erscheinen lassen, um Religionslehrern fachliche und
didaktisch-methodische Hilfen zu bieten, die in unserer Zeit bitter notwendig sind.
Dies um so mehr, da viele Theologen und Lehrer in einer Zeit studierten, als
Fremdreligionen und Religiosität überhaupt abgetan wurden, weil sie nicht von oben kämen
— eine Sicht, gegen die Abul Qasim Muhammad ihn Abdallah mit Recht eine Art
heiligen Krieg erklärt hätte. Da sich der Islam missionarisch als die Korrektur und
Vollendung von Judentum und Christentum versteht — und dieses Verständnis
heute auch im politischen Raum nachwirkt — hätte m. E. die Verflechtung mit den
biblischen Religionen, vor allem in dem Heft von Schmalfuss, stärker berücksichtigt
werden können. Von Vorteil ist, dass nicht nur die Ursprungssituation, sondern auch
die Gegenwart in den Blick kommt. Einige Anmerkungen : Ob Allah bei den
vormuslimischen Mekkanem (vgl. Abdallah) « kaum eine Rolle » spielte (Schmalfuss
S. 9), ist fraglich ; bemerkenswert ist, dass im AT sowohl der sog. Gott der Väter als

auch Jahwe mit El verbunden wurden, also mit dem gemeinsemitischen Gott, dessen

Gericht, aber auch Güte dann Muhammad verkündigte. H. Kuntz in Zusammenarbeit

mit Renate Hust und Hanna Renzing-Hombrecher ist dafür zu danken, dass

143



er in seine Sammlung von Quellenitexten auch neueste Stellungnahmen aufgenommen
hat. Hätten auch israelische berücksichtigt werden können H. Angermeyer,

der zur Wiederbelebung der bayrisch-pfälzischen Symbiose mit den genannten
Autoren zusammengearbeitet hat, bietet auch « Entwürfe zu Unterrichtsblöcken für
die Sekundarstufe » (I und II). Wenn Renzing-Hombrecher ausführt, dass der Koran
eine ähnliche Entwicklung wie andere heilige Schriften durchgemacht habe, so ist
dies nur begrenzt richtig, denn im Gegensatz zum NT — vom AT ganz zu schweigen

— erfolgte die Schlussredaktion des Koran innerhalb zweier Jahrzehnte nach
dem Tode Muhammads (Angermeyer S. 18). Eine weitere Einzelheit : « Im Gegensatz

zum Islam ist dem christlichen Glauben von Anfang an die Unterscheidung von
' Gesetz ' und ' Evangelium ' als Aufgabe gestellt. » (S. 138). Sollte heute vom
jüdischen und muslimischen Hintergrund her diese « Unterscheidimg » problematisiert
werden, zumal sie in der christlichen Praxis ohnehin aufgehoben erscheint Das
Gesamtwerk ist sehr zu empfehlen. Es erfüllt einen Nachholbedarf, auch für ganz
Moderne, die meinten, das Studium der Religionen allein durch « Religionskritik »

ersetzen zu können und in der Schulpraxis merken, dass ihr Pulver mass geworden ist,
bevor es krachte. Herbert Schmid

FRIEDEN FÜR NAHOST. Studie einer Arbeitsgruppe des American Friends Ser¬
vice Committee (Quäker) Chr. Kaiser Verlag, München 1972. 142 S. 7,50 DM.

An Friedensprojekten für den Vorderen Orient besteht kein Mangel. Leider hat
bislang kein einziges einen dauernden Erfolg gezeitigt.

Die vorliegende Studie verdient deshalb besondere Beachtung, weil sie von
einer humanitär orientierten Quäkergruppe stammt, die jahrelang in der nahöstlichen

Konfliktzone uneigennützig Hilfsdienste geleistet hat und dabei in keiner
Weise « Partei » ist. So ist auch de gebotene Situationsanalyse in jeder Hinsicht
objektiv.

Die Quäkergruppe schlägt vier Etappen als Grundlage einer praktischen
Friedensregelung vor :

1. Bemühung um psychologische und emotionale Entspannung.
2. Bemühung um militärische Entspannimg.
3. Bemühung um politische Regelung.
4. Friedensentwicklung.
Wiewohl diese gewiss von den besten Absichten geleiteten Vorschläge keinen

Anspruch auf besondere Originalität erheben können, verdient doch ein in Punkt 4

angeregtes Projekt festgehalten zu werden (S. 99) :

Ein Nahost-Institut für die Ausbildung von Hilfskräften sollte in Jerusalem
errichtet werden, um regionale demographische Studien durchzuführen und für
den — vielleicht sehr fernen — Tag zu planen, an dem die technische
Qualifikation jedes Teils der Region auch anderwärts nutzbringend angewendet
werden kann ; um Ausbildungsprogramme anzuregen, die der Entwicklung der
notwendigen Fachkenntnisse dienen... Ein Zentrum für semitische Studien
könnte einbezogen werden, das mittels örtlicher Einrichtungen und
Auslandsstudienprogramme Wege zeigen könnte, auf denen sich Juden und Araber mit
ihrer Herkunft und Tradition vertraut machen...

Nach dem Urteil der Verfasser dieser Arbeit liegen auf dem Gebiete
sozialer Entwicklung die grössten und wichtigsten menschlichen Aufgaben im
Nahen Osten. Fortschritte auf diesem Gebiet können mehr als andere dazu
beitragen, die Weltbedeutung der beiden grossen semitischen Völker wiederherzustellen.

V ff

144


	Rezensionen

