Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und
Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr. [Fortsetzung]

Autor: Schafer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SOGENANNTE SYNODE VON JABNE

Zur Trennung von Juden und Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr.
von Peter Schifer

(Fortsetzung)

II. Der Abschluss des Kanons 4

Die Festlegung des Kanons der verbindlich zur jiidischen Bibel
gehorenden Schriften war kein einmaliger Akt, sondern erfolgte sukzes-
sive iiber einen Zeitraum von mehreren Jahrhunderten .. Relativ friih,
wahrscheinlich schon im 4. Jh. v. Chr., war der erste Teil, die Torah im
engeren Sinne, einigermassen fest umrissen vorhanden. Es folgten die
prophetischen Biicher, deren Kanon etwa um 200 v. Chr. feststand. Die
schwierigste und umstrittenste Gruppe ist die im dritten Teil zusam-
mengefasste ; man nennt sie spiter, ein Zeichen ihrer Inhomogenitit,
einfach ketibim — « Schriften ». Erstmals wird diese Gruppe im Prolog
des Enkels Sirachs (um 117 v. Chr.) erwihnt, in dem Sirach von seinem
Grossvater sagt, er habe sich « eingehend mit der Lesung des Gesetzes,
der Propheten und der iibrigen von den Vitern iiberkommenen Biicher
befasst ». Diese Dreiteilung begegnet auch bei Philo (De vita contem-
plativa § 25 : Gesetz, Propheten und « Psalmen und die anderen Schrif-
ten ») und im Neuen Testament (Lk 24,44: Gesetz des Moses, Propheten
und, pars pro toto, Psalmen). Uber den genauen Umfang der dritten
Gruppe erfahren wir zwar nichts, aber um 100 n. Chr. muss auch dieser
in etwa festgestanden haben : Die 4. Esra-Apokalypse 4 weiss von 24,
der jiidische Historiker Flavius Josephus 4 von 22 kanonischen Biichern
(die Differenz beruht wahrscheinlich auf einer verschiedenen Zihlung
der Biicher Ruth und Klagelieder).

Besondere Bedeutung bei der Kanonbildung, d. h. konkret bei der
Fixierung des umstrittenen dritten Teiles des Kanons, kommt nach fast
allgemeiner Ansicht dem Judentum nach 70 n. Chr. in Jabne zu. In der
sog. Synode von Jabne um 100 n. Chr. sei u. a. auch der jiidische Kanon
endgiiltig festgelegt worden. « Wissen wir von dieser Synode sonst
leider nur sehr wenig », schreibt etwa O. Eissfeldt in seiner « Einlei-
tung in das Alte Testament » 4, « so steht doch das fest, dass sie ihre
Aufgabe in der Sicherung des jiidischen Erbes gesehen und diese Auf-
gabe auch erfiillt hat ». Anschliessend nennt Eissfeldt die Gefahren, vor
denen sich das Judentum absichern musste : « Die den historischen
Bestand des Judentums von innen her bedrohenden apokalyptisch-syn-
kretistischen Strémungen ... und das ihm von aussen her gefihrlich wer-
dende Christentum » sind es, die in Jabne « zur Schaffung eines norma-

116



tiven Kanons heiliger Schriften (nétigten), der dem Judentum die Kon-
zentrierung auf die eigentlichen Wurzeln seiner Kraft und ihre Siche-
rung gegen alle Zerstérungsversuche erméglichte. So wurde das, was in
allméhlichem Wachstum geworden war, nun in aller Form legitimiert
und zu dem Zweck auch mit einer dogmatischen Theorie unterbaut » 4,
Der Tiibinger Alttestamentler H. Gese fiigt diese « Kanontheorie » in
den von ihm konzipierten Rahmen einer « biblischen Theologie » ein,
fiir die « das Alte Testament durch das Neue Testament (entsteht),
das Neue Testament den Abschluss eines Traditionsprozesses (bildet),
der wesentlich eine Einheit, ein Kontinuum ist » 6, Fiir das Juden-
tum nach der Entstehung des Christentums bedeutet dies: « Es hat
von jiidischer Seite aus keine gréssere Anerkennung des neutestament-
lichen Geschehens erfolgen konnen als der Abschluss der Traditions-
bildung auf der Ebene des Alten Testaments. Gewiss haben bei der
ca. 100 n. Chr. durchgefiihrten Kanonisierung des Alten Testaments
eine ganze Reihe von Faktoren, die Absetzung vom Essenismus, vom
Zelotismus, von hellenisierenden wie apokalyptischen Kreisen, eine
Rolle gespielt, aber dieser Abschluss der gesamten alten Tradition
im Alten Testament und der Neubeginn in der halachischen und hag-
gadischen Traditionsbildung geschah im Rahmen einer umfassenden
Neubegriindung des Judentums als pharisdisches Spitjudentum nach
der Krisis des Frithjudentums, die zu der politischen Katastrophe des
Jahres 70 gefiihrt hatte, und diese Krisis hingt mit dem neutesta-
mentlichen Geschehen und seinen Folgen im Innersten zusammen. Es
wird antiapokalyptische, antisapientiale, vornehmlich aber antichrist-
liche Polemik gewesen sein, wenn in diesem Traditionsabschluss 100
n. Chr. ein entscheidender Teil eliminiert wurde, ndmlich ein Grossteil
des apokalyptischen und sapientialen Materials. #7 ... Die pharisiische ...
Reduktion des Traditionsmaterials verzichtet auf eine Vollendung des
Traditionsprozesses, um einen neuen, nicht weiterfithrenden, sondern
auf einer anderen Ebene liegenden beginnen zu kénnen. » *® Hier feiert
das auch von zahlreichen Theologen endlich totgeglaubte « Spitjuden-
tum » wieder Auferstehung, und zwar im Rahmen einer sehr weitrei-
chenden theologischen Konzeption. Letztere steht hier nicht zur Diskus-
sion und entzieht sich auch durch ihre bewusst inner-theologisch
gefiihrte Argumentation einer religionsgeschichtlich orientierten Kritik.
Dies gilt jedoch nicht fiir die Behauptung eines absoluten, den alttesta-
mentlichen Traditionsprozess nicht weiterfilhrenden Neubeginns in der
halachischen und haggadischen (also talmudisch-rabbinischen) Tradi-
tionsbildung ¥ und (damit zusammenhingend) eines vor allem anti-
christlich motivierten Kanon-Abschlusses. Nur der zweite Teil dieser
Behauptung sei im folgenden diskutiert.

117



Der locus classicus der These vom Abschluss des Kanons durch die
« Synode von Jabne » findet sich in der Mischna, Jad 8,5 :

« Alle heiligen Schriften verunreinigen die Hinde (dies ist ein ter-
minus technicus fiir « kanonisch ») — das Hohe Lied und Prediger
(Qohelet) verunreinigen die Hiénde (d. h. sind kanonisch).

R. Jehuda sagt : Das Hohe Lied verunreinigt die Hiinde (= ist kano-
nisch), in Bezug auf Prediger aber besteht eine Meinungsverschieden-
heit (mach®logdt, d. h. man ist sich nicht einig, ob es kanonisch ist oder
nicht).

R. Jose sagt: Prediger verunreinigt die Hinde nicht (= ist nicht

kanonisch) und iiber das Hohe Lied besteht eine Meinungsverschie-
denheit.

R. Schimon sagt : Prediger gehort zu den Dingen, die die Schule
Schammais erleichterte (d. h. fiir die Schule Schammais verunreinigt
es die Hinde nicht, ist also nicht kanonisch) und die Schule Hillels
erschwerte (d. h. fiir kanonisch erklirte).

R. Schimon b. Azzai sagte : Ich habe als eine Uberlieferung aus
dem Munde der 72 Altesten empfangen an dem Tage, da man R. Ela-
zar b. Azarja zum Vorsitzenden in der Akademie (d.h. zum Patriar-
chen anstelle Rabban Gamliels II.) einsetzte : Das Hohe Lied und
Prediger verunreinigen die Hénde (= sind kanonisch).

R. Aqiba sagte : Dies sei ferne, dass jemals ein Israelit beziiglich des
Hohen Liedes geteilter Meinung war, als ob es die Hiénde nicht ver-
unreinige (= nicht kanonisch sei), denn die ganze Welt wiegt den
Tag nicht auf, an dem das Hohe Lied Israel gegeben wurde, sind
doch alle (biblischen) Schriften heilig, das Hohe Lied aber ist hoch-
heilig. Wenn man geteilter Meinung war (ist ?), dann war (ist ?) man
nur iiber Prediger geteilter Meinung.

R. Jochanan b. Jehoschua, der Schwager Aqibas, sagte : Wie die
Worte b. Azzais (= so, wie b. Azzai gesagt hat) war der Streit und
so wurde auch entschieden. »

Dieser Text ist eine nahezu klassisch aufgebaute halachische Dis-
kussion. Der Obersatz enthilt die spétere Entscheidung (Hohes Lied
und Prediger sind kanonisch), das Nachfolgende referiert, zeitlich riick-
wirtsschreitend, die Stadien der Diskussion und liefert damit gleich-
zeitig so etwas wie eine Begriindung :

R. Jehuda 3 hilt das Hohe Lied fiir kanonisch, Prediger jedoch
fiir zweifelhaft ; R. Jose 5!, sein Kontrahent, hilt (noch rigoroser) Pre-
diger fiir nicht kanonisch und das Hohe Lied fiir zweifelhaft *2. Beide
lebten um 150 n. Chr. und waren Schiiler R. Agibas. R. Schimon %, eben-

118



falls Schiiler Agibas und um 150 n. Chr., bezieht sich auf eine alte
Lehrstreitigkeit zwischen den Schulen Hillels und Schammais ; er gibt
damit den Grund fiir die Kontroverse an. R. Schimon b. Azzai (um
100-135) beruft sich auf eine Entscheidung in Jabne, in der man das
Hohe Lied und Prediger fiir kanonisch erklirte. R. Agiba (ebenfalls
um 100-135), dessen Vorliebe fiir das Hohe Lied bekannt ist, lisst,
wenn iiberhaupt, nur fiir Prediger einen Zweifel an der Kanonizitit
zu®, Und R. Jochanan b. Jehoschua, der Schwager Aqibas, schliess-
lich bestitigt noch einmal b. Azzai. Diese Diskussion ist durch eine
Stelle in der Tosephta zu erginzen (Jad 2,14), nach der R. Schimon
b. Menasja (um 180) die Meinung vertritt : « Das Hohe Lied verun-
reinigt die Hinde (= ist kanonisch), weil es im heiligen Geist gesagt
wurde. Prediger verunreinigt die Hinde nicht (= ist nicht kanonisch),
weil es (nur) aus der Weisheit Salomos stammt ».

Was bedeuten diese Texte fiir unser Thema ?

1. Zunichst ist festzuhalten, dass die oben angefiihrte Erwidhnung
der 72 Altesten in Jabne durch R. Schimon b. Azzai der einzige
direkte Hinweis ist, auf den sich die Behauptung eines Kanon-Abschlus-
ses in Jabne stiitzen kann. Die Historizitit dieses Hinweises ist nicht
zu bezweifeln — er bezieht sich auf die kurzzeitige Absetzung Rabban
Gamliels II. und die Ernennung R. Elazar b. Azarjas zum Patriar-
chen® —, es fragt sich jedoch, ob er ausreicht, den Abschluss des
gesamten Kanons in Jabne (denn darum geht es ja) zu begriinden.
Dem Text lisst sich nur entnehmen, dass in Jabne die Frage der Kano-
nizitit der Biicher Hohes Lied und Prediger positiv entschieden wurde,
dies aber, wie die weitere Diskussion zeigt, nur mit missigem Erfolg :
Noch um 150 erkliart R. Jose (bzw. R. Meir) Prediger fiir nicht kano-
nisch, und R. Schimon b. Menasja tut um 180 n. Chr. ein gleiches ;
erst die Entscheidung der Mischna (um 200 n. Chr.) scheint sich
durchgesetzt zu haben, jedenfalls besitzen wir keine gegenteiligen
Zeugnisse mehr. Beide Biicher waren also mit Sicherheit auch nach
Jabne noch umstritten, d. h. von einem endgiiltigen Abschluss des
Kanons kann im Blick auf Hohes Lied/Prediger keine Rede sein.
Dies gilt auch, darauf sei nur am Rande hingewiesen, fiir einige andere
Biicher des Alten Testaments. So wird das Buch Sirach zwar in der
Tosephta (Jad 2,14) fiir nicht kanonisch erklirt, doch wurde es mit
Sicherheit auch in rabbinischer Zeit fleissig benutzt und hiufig sogar
in einer Weise zitiert, die sonst nur kanonischen Schriften vorbehalten
ist %, Umgekehrt waren die Spriiche Salomos® und vor allem das
Buch Esther auch spiter noch umstritten. Zu Esther iiberliefert der
b Talmud (Meg 7a) eine lange Kontroverse, in der sich zwar die meisten

119



Rabbinen fiir die Kanonizitit aussprechen, immerhin aber R. Jeho-
schua (um 90 n. Chr.) und noch im 3. Jh. der Babylonier Schmuel
dagegen. Schmuel unterscheidet ausdriicklich zwischen der Inspiration
des Buches (die er anerkennt) und seiner Kanonizitit (die er ablehnt).

2. Dem Ausspruch R. Schimons in unserem Text lisst sich eindeu-
tig entnehmen, dass die Frage der Kanonizitit von Prediger (die ja
vor allem umstritten war) auf eine alte Kontroverse zwischen den
Schulen Hillels und Schammais zuriickgeht, also auf die Zeit vor 70
n. Chr. Die Schule Schammais, die in religionsgesetzlichen Fragen in
der Regel erschwerend entscheidet, hat in diesem Fall erleichternd
entschieden und Prediger fiir nicht kanonisch erklirt. Die strengen
Schammaiten stiessen sich offensichtlich an der weltlichen oder « unor-
thodoxen » Lebensauffassung, die im Buch Prediger zum Ausdruck
kommt und versuchten deswegen, seine Kanonisierung zu verhindern
bzw. es aus dem Kanon zu verdringen®. In Jabne entschied man
diese Kontroverse im Sinne der Hilleliten, und genau dies ist der histo-
rische Kern der sog. « Synode von Jabne ». Eines der Hauptanliegen
der Neuordnung des Judentums nach 70 n. Chr. war nimlich die
erneute Priifung und Sichtung der Tradition und die Beseitigung von
Lehrstreitigkeiten, insbesondere zwischen den Reprisentanten der bei-
den fithrenden Schulen, den Hilleliten und Schammaiten. So heisst
es in der Tosephta (Ed 1,1) : « Als die Gelehrten im Weinberg (ein
terminus technicus fiir > Lehrhaus’) von Jabne zusammenkamen, spra-
chen sie : Einst konnte eine Zeit kommen, dass jemand etwas aus den
Worten der Torah sucht und nicht findet, aus den Worten der Schrift-
gelehrten, und nicht findet, wie es heisst: Siehe, es kommen Tage,
Spruch des Herrn, da werde ich einen Hunger ins Land schicken, nicht
einen Hunger nach Brot und nicht einen Durst nach Wasser, sondern
zu horen die Worte des Herrn. Dann werden sie schwanken von Meer
zu Meer, von Norden nach Osten werden sie umherschweifen, zu suchen
das Wort des Herrn, doch sie werden es nicht finden (Am 8,11 £.). Das
Wort des Herrn [— dies bedeutet], dass dann kein Wort von den
Worten der Torah mehr dem anderen gleichen wird ! Sie sprachen :
Lasst uns mit Hillel und Schammai anfangen !». In Jabne entstand
auf diese Weise sehr wahrscheinlich der Mischna-Traktat Edujot, die
dlteste Halachasammlung %, die sich vor allem auch mit zwischen den
Schulen Hillels und Schammais strittigen Fragen befasst. Nach der
Tradition (b Ber 28a) wurde der Traktat an dem Tage (b6 bajom)
gelehrt, an dem die Rabbinen den Patriarchen Gamliel II. absetzten
und Elazar b. Azarja zum Vorsitzenden des Lehrhauses wihlten —
wobei das Stichwort « an jenem Tage » (b6 bajém), unter dem eine

120



ganze Reihe von Lehrentscheidungen zusammengefasst wird %, sicher
nicht streng wortlich zu verstehen ist, sondern sich auf eine grossere
Periode bezieht. Zu diesen Lehrentscheidungen gehorte offensichtlich
auch die Entscheidung fiir die Kanonizitit der Biicher Hohes Lied
und Prediger im Sinne der Schule Hillels. Dass man die Lehrmeinung
der Hilleliten fiir verbindlich erklirte, entspricht der in fast allen
Fillen in Jabne angewandten Praxis, die der j Talmud spiter durch
eine Himmelsstimme legitimiert : « Es wurde gelehrt : Eine Himmels-
stimme ertonte ® und sagte : [Die Worte] dieser (der Hilleliten) und
[die Worte] jener (der Schammaiten) sind Worte des lebendigen Gottes,
die Halacha aber (die verbindliche religionsgesetzliche Bestimmung)
richtet sich nach den Worten der Schule Hillels. Und wo ertonte (diese)
Himmelsstimme ? R. Bibi sagte im Namen R. Jochanans: In Jabne
ertonte sie | » 2,

Damit ergibt sich fiir unsere Fragestellung: Von einer Tendenz
oder Polemik gegen das Christentum, die in der Festlegung des Kanons
zum Ausdruck gekommen sein soll, ist den Texten nichts zu entnehmen.
Die in Jabne fiir einen begrenzten Teil der alttestamentlichen Biicher
diskutierte und vorliufig entschiedene Kanonfrage war im Gegenteil
ein in die Zeit des Frithjudentums zuriickreichendes innerjiidisches
Problem. Auch eine antisapientiale oder antiapokalyptische Tendenz
lasst sich mit dem Kanon-Abschluss nur schwer verbinden. Die angeb-
lich antisapientiale Polemik griindet sich im wesentlichen auf den
Ausschluss Sirachs aus dem Kanon — doch war dieser, wie oben ange-
deutet, wenig effektiv. Und was die antiapokalyptische Polemik betrifft,
so beruht diese ausschliesslich auf einem argumentum e silentio : Weil
die apokalyptische Literatur des Friihjudentums, so wird argumentiert,
im rabbinischen Judentum nicht mehr iiberliefert wird und im wesent-
lichen iiber das Christentum auf uns gekommen ist, sei das rabbinische
Judentum radikal antiapokalyptisch gewesen. ®® Nun haben die Rab-
binen in der Tat die Apokryphen/Pseudepigraphen nicht in den Kanon
aufgenommen, aber immerhin ein so eminent apokalyptisches (und
lange umstrittenes) Buch wie Daniel | Im iibrigen finden sich auch
in der rabbinischen Literatur zahlreiche apokalyptische Traditionen.
Wenn diese nicht als selbstindige apokalyptische Schriften verfasst
und tradiert wurden, so ist dies dem literarischen Charakter der rabbi-
nischen Literatur zuzuschreiben, nicht aber einer grundsitzlich anti-
apokalyptischen Einstellung. '

Fassen wir das Ergebnis unserer Uberlegungen thesenartig zusam-
men :

121



1. Die in Jabne in das Achtzehn-Bitten-Gebet eingefiihrte birkat
ham-minim richtete sich gegen die romische Obrigkeit und gegen ver-
schiedene Gruppen von Hiretikern.

2. Eine dieser hiretischen Gruppen waren die Judenchristen ; ob
sie bereits bei der Abfassung der birkat ham-minim mitgemeint waren,
lisst sich nicht mehr sicher entscheiden.

3. Die birkat ham-minim richtete sich nicht ausschliesslich gegen
die Christen. Ihr Zustandekommen geht auf innerjiidische Auseinan-
dersetzungen zuriick.

4. In Jabne wurde nicht der Kanon endgiiltig festgelegt, sondern
ein erster Versuch unternommen, die Biicher Hohes Lied und Prediger
endlich (nach langen voraufgegangenen Streitigkeiten) fiir kanonisch
zu erkliren.

5. Dieser in Jabne unternommene Versuch hat mit der Entstehung
des Christentums nichts oder nur sehr wenig zu tun, sondern ist das
Ergebnis eines innerjiidischen Prozesses.

6. Der Kanon wurde iiberhaupt nicht festgelegt (im Sinne einer
gegen eine bestimmte Gruppe gerichteten theoretischen Normierung),
sondern er kristallisierte sich allmihlich heraus (wahrscheinlich vor-
wiegend entsprechend den praktischen Bediirfnissen des Synagogen-
gottesdienstes ; « kanonisch » bedeutete dann soviel wie «im Gottes-
dienst verwendbar »).

7. Dieser Prozess kam, bis auf wenige Ausnahmen, im Laufe des
2. Jh.s. n. Chr. zum Stillstand. Eine wichtige Rolle hat dabei moglicher-
weise auch der Bar-Kochba-Krieg (132-135 n. Chr.) gespielt.

8. Die Trennung von Juden und Christen erfolgte nicht durch die
birkat ham-minim und die Festlegung des jiidischen Kanons. Sie war
iiberhaupt keine einseitige jiidische « Willenserklirung », sondern ein

sich iiber einen lingeren Zeitraum erstreckender Prozess, auf den beide
Seiten Einfluss nahmen.

Anmerkungen

40 Literatur zum Thema : G. Aicher, Das Alte Testament in der Mischna, Freiburg
i. Br. 1906 ; P. Billerbeck, a.2.0., 16. Exkurs: Der Kanon des Alten Testaments
und seine Inspiration, S. 415-51 ; W. Bousset-H. Gressmann, Die Religion des
Judentums im spithellenistischen Zeitalter, Tiibingen ¢ 1966, S. 142 ff. ; K. Budde,

122



Der Kanon des Alten Testaments, Giessen 1900, besonders S. 49 ff. ; F. Buhl,
Kanon und Text des Alten Testamentes, Leipzig 1891, besonders S. 24 ff. ; Davies,
a.a.0,, S. 272 ff. ; O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament, Tiibingen 2 1964 ;
J. Fiirst, Der Kanon des Alten Testaments nach den Uberlieferungen in Talmud
und Midrasch, Leipzig 1868 ; H. Graetz, « Der Abschluss des Kanons des Alten
Testaments und die Differenz von kanonischen und extrakanonischen Biichern
nach | hus und Talmud », MGWT] 35, 1886, S. 281-98 ; G. Holscher, Kanonisch
und Apokryph. Ein Kapitel aus der Geschichte des alttestamentlichen Kanons,
Leipzig 1905, besonders S. 31 ff. ; R. Meyer, Art. Kgdnrw, C. Beilage : Kanonisch
und apokryph, I. Kanonisch und apokryph im Judentum, ThWBNT III, Stuttgart
1938, S. 979-87 ; ders., « Bemerkungen zum literargeschichtlichen Hintergrund
der Kanontheorie des Josephus», FS O. Michel, Gottingen 1974, S. 285-99;
S. Schiffer, Das Buch Kohelet nach der Auffassung der Weisen des Talmud und
Midrasch und der jiidischen Erklirer des Mittelalters, Teil I: Von der Mischna
bis zum Abschluss des babyl. Talmud ... Nebst zahlreichen kritischen Noten und
einer grossern Abhandlung : Ueber den Abschluss des alttestamentlichen Kanon
und die Abfassungszeit des Buches Kohelet, Frankfurt a.M.-Leipzig o.]. (1884 ?) ;
E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, Heidelberg 10 1965.

41 Zum Folgenden s. Eissfeldt, a.a.0., S. 765 ff.
42 14,44-46.

43 C. Ap. 1,8 (§ 38-42).

4§ 770.

45 Ebd. Vgl. auch Buhl, a.a.0., S. 24 ff. ; Hélscher, a.a.0., S. 31 ff. ; Davies, a.a.0,,
S. 272-74 ; Sellin-Fohrer, a.a.0., S. 535, Meyer, ThWBNT III, S. 985; ders.,
Kanontheorie, S. 291, spricht sogar von einem « durch die Synode von Jamnia
ins Leben gerufenen masoretischen Text». — Die bei Eissfeldt nicht niher
erliuterte « dogmatische Theorie » wird von Meyer (ThWBNT III, S. 982 ; Kanon-
theorie, S. 289) auf SOR Kap. 30 zuriickgefiihrt. Der Zusammenhang dieses Textes
mit Jabne wire allerdings noch nither zu begriinden ; vgl. zu SOR Kap. 30 und
der Parallele SOZ S. 26 f. P. Schiifer, Die Vorstellung vom heiligen Geist in der
rabbinischen Literatur, Miinchen 1972, S. 98 f.

46 « Erwigungen zur Einheit der biblischen Theologie », ZThK 67, 1970, S. 417-36,
hier : 420.

47A.a2.0, S. 422f.

48 A.a.0,, S. 424.

4% Dass die halachische und haggadische Traditionsbildung nicht erst nach 70 n. Chr.
einsetzte, sondern bis weit in das Frithjudentum, ja bis in die alttestamentliche
Traditionsbildung selbst hineinreicht, wird heute kaum noch ernsthaft bezweifelt ;
vgl. den programmatischen Aufsatz von LL. Seeligmann, « Voraussetzungen der
Midraschexegese », Suppl. VT I, 1953, S. 150-81 und den Artikel « Midrash » von
R. Bloch, in : Dictionnaire de la Bible, Suppl. V, Paris 1957, Sp. 1263-81. Reli-
gionsgeschichtlich betrachtet wird in der Konzeption Geses die angebliche Kluft
des Jahres 70 weit iiberschitzt und dem sog. « Spétjudentum » aus theologischen
Griinden ein lebendiger und kontinuierlicher Zusammenhang mit dem Friihju-
dentum abgesprochen. Zwar ist der alte Spitjudentums-Begriff auf die Zeit nach
70 eingeschrinkt und somit erheblich modifiziert ; dennoch verschiebt sich damit
nur das zugrundeliegende Problem der Kontinuitit innerhalb der jiidischen Reli-
gionsgeschichte. Was « qualifiziert », etwas vereinfacht ausgedriickt, (religions-
geschichtlich) das nachexilische Judentum als legitime Weiterentwicklung des
alttestamentlichen Glaubens und was « disqualifiziert » — zum Beispiel — das
rabbinische Judentum ? Nach H. Gese natiirlich das neutestamentliche Geschehen
— aber ist dies religionsgeschichtlich einigermassen schliissig einsichtig zu machen
oder christlich-theologisches Postulat ?

50 Wahrscheinlich R. Jehuda b. Elai.
51 Wahrscheinlich R. Jose b. Chalaphta.

123



52b Meg 7a wird die Meinung R. Jehudas R. Jose zugeschrieben und die Meinung
R. Joses R. Meir.

53 Wahrscheinlich R. Schimon b. Jochai. Vgl. auch t Ed 2,7 ; m Ed 5,3 (hier, wohl
filschlich, R. Jischmael) und b Meg 7a.

%4 Immerhin bestanden Tendenzen, das Hohe Lied als weltliches Lied zu betrachten.
Agiba hat deswegen seine Verwendung bei Gastmihlern verboten ; vgl. t San 12,10
par. San 10la: «R. Aqiba sagt: Wer das Hohe Lied mit tremulierender Stimme
im Gasthaus singt und es wie ein (gewdhnliches) Lied behandelt, hat keinen
Anteil an der zukiinftigen Welt. »

85 Vgl. b Ber 27 bf.

56 Vgl. L. Zunz, Die gottesdienstlichen Vortrige der Juden historisch entwickelt,
Frankfurt a.M. 1892 (Reprografischer Nachdruck Hildesheim 1966), S. 106 ff.,
besonders S. 108 Anm. a; S. Schechter, « The Quotations from Ecclesiasticus in
Rabbinic Literature », JQR O.S. 3, 1891, S. 682-706. Meyer, Kanontheorie, S. 287
meint, dass Sirach in der sog. Synode von Jabne aus dem Kanon ausgeschlossen
wurde (nachdem die « gesetzgeberische Gewalt» der « pharisiisch-hillelitisch
ausgerichteten Rabbinen » zum Durchbruch gekommen war). Dies ist denkbar,
aber nach der Quellenlage keineswegs zwingend.

57 b Schab 30 b. Wann die endgiiltige Kanonisierung erfolgte, lisst sich dieser Stelle
nicht entnehmen. Vgl. auch H. Deutsch, Die Spriiche Salomo’s nach der Auffas-
sung im Talmud Midrasch, Berlin 1885.

88 Vgl. Schiffer, a.a.0., S. 93 ; Buhl, a.a.0., S. 27 ; A. Schwarz, Die Controversen
der Schammaiten und Hilleliten, I: Die Erleichterungen der Schammaiten und
die Erschwerungen der Hilleliten. Wien 1893, S. 90f. ; Aicher, a.a.0., S. 14 ff.

5 Vgl. Ch. Albeck, Einfiilhrung in die Mischna, Berlin-New York 1971, S. 122 ff.
439 ff. Gegen Albeck scheint sich der Hinweis in der Tosephta (Ed 1,1) nicht nur
auf eine Ordnung der Halachot, sondern auch auf die Beendigung von Lehrstrei-
tigkeiten zu beziehen.

60 b Ber 28a : « Immer wenn wir sagen : ' An jenem Tage’, ist dieser Tag gemeint ».
61 ' Wortl. : ging aus.
62 j Ber Kap. 1 Hal. 7 fol. 3b.

83 Die Gegenprobe gewissermassen liefert Qumran, wo bekanntlich Fragmente kano-
nischer wie nichtkanonischer Schriften gefunden wurden. So vermutet Meyer,
Kanontheorie, S. 290, « dass noch in der Spitzeit von Qumran die biblischen
Schriften im weitesten Sinne des Wortes — also unter Einschluss der sogenannten
Apokryphen und Pseudepigraphen — in einer Weise behandelt und bewertet
werden, die man als genuin gemeinjiidisch bezeichnen muss ». Erst die phari-
sdischen Kreise hiitten dann, als sie nach 70 « an die Macht gekommen war(en) »,
ihren Kanonbegriff durchgesetzt. Dagegen spricht zweierlei : 1. Aus der Tatsache,
dass man in Qumran Apokryphen/Pseudepigraphen benutzte, ist noch nichts iiber
deren Bewertung abzuleiten (diese als « gemeinjiidisch » zu klassifizieren, ist mehr
als gewagt). 2. Dass nach 70 n. Chr. ein radikaler Machtwechsel stattfand (von
einem sadduziisch regierten Gemeinwesen zu rein pharisiischer Oberhoheit) ist
zwar eine beliebte Geschichtskonstruktion, aber keineswegs erwiesen. Weder
waren die Pharisder vor 70 ohne jeden Einfluss noch diirften die Vorstellungen
der Sadduzier nach 70 ohne alle Spuren verschwunden sein.

124



	Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr. [Fortsetzung]

