
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und
Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr. [Fortsetzung]

Autor: Schäfer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SOGENANNTE SYNODE VON JABNE
Zur Trennung von Juden und Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr.

von Peter Schäfer

(Fortsetzung)

II. Der Abschluss des Kanons 40

Die Festlegung des Kanons der verbindlich zur jüdischen Bibel
gehörenden Schriften war kein einmaliger Akt, sondern erfolgte sukzessive

über einen Zeitraum von mehreren Jahrhunderten41. Relativ früh,
wahrscheinlich schon im 4. Jh. v. Chr., war der erste Teil, die Torah im
engeren Sinne, einigermassen fest umrissen vorhanden. Es folgten die
prophetischen Bücher, deren Kanon etwa um 200 v. Chr. feststand. Die
schwierigste und umstrittenste Gruppe ist die im dritten Teil zusam-
mengefasste ; man nennt sie später, ein Zeichen ihrer Inhomogenität,
einfach ketûbîm — « Schriften ». Erstmals wird diese Gruppe im Prolog
des Enkels Sirachs (um 117 v. Chr.) erwähnt, in dem Sirach von seinem
Grossvater sagt, er habe sich « eingehend mit der Lesung des Gesetzes,
der Propheten und der übrigen von den Vätern überkommenen Bücher
befasst ». Diese Dreiteilung begegnet auch bei Philo (De vita contem-
plativa § 25 : Gesetz, Propheten und « Psalmen und die anderen Schriften

») und im Neuen Testament (Lk 24,44: Gesetz des Moses, Propheten
und, pars pro toto, Psalmen). Über den genauen Umfang der dritten
Gruppe erfahren wir zwar nichts, aber um 100 n. Chr. muss auch dieser
in etwa festgestanden haben : Die 4. Esra-Apokalypse42 weiss von 24,
der jüdische Historiker Flavius Josephus 43 von 22 kanonischen Büchern
(die Differenz beruht wahrscheinlich auf einer verschiedenen Zählung
der Bücher Ruth und Klagelieder).

Besondere Bedeutung bei der Kanonbildung, d. h. konkret bei der
Fixierung des umstrittenen dritten Teiles des Kanons, kommt nach fast
allgemeiner Ansicht dem Judentum nach 70 n. Chr. in Jabne zu. In der
sog. Synode von Jabne um 100 n. Chr. sei u. a. auch der jüdische Kanon
endgültig festgelegt worden. « Wissen wir von dieser Synode sonst
leider nur sehr wenig », schreibt etwa O. Eissfeldt in seiner « Einleitung

in das Alte Testament »44, « so steht doch das fest, dass sie ihre
Aufgabe in der Sicherung des jüdischen Erbes gesehen und diese
Aufgabe auch erfüllt hat ». Anschliessend nennt Eissfeldt die Gefahren, vor
denen sich das Judentum absichern musste : « Die den historischen
Bestand des Judentums von innen her bedrohenden apokalyptisch-syn-
kretistischen Strömungen und das ihm von aussen her gefährlich
werdende Christentum » sind es, die in Jabne « zur Schaffung eines norma-

116



tiven Kanons heiliger Schriften (nötigten), der dem Judentum die
Konzentrierung auf die eigentlichen Wurzeln seiner Kraft und ihre Sicherung

gegen alle Zerstörungsversuche ermöglichte. So wurde das, was in
allmählichem Wachstum geworden war, nun in aller Form legitimiert
und zu dem Zweck auch mit einer dogmatischen Theorie unterbaut » 45.

Der Tübinger Alttestamentler H. Gese fügt diese « Kanontheorie » in
den von ihm konzipierten Rahmen einer « biblischen Theologie » ein,
für die « das Alte Testament durch das Neue Testament (entsteht),
das Neue Testament den Abschluss eines Traditionsprozesses (bildet),
der wesentlich eine Einheit, ein Kontinuum ist »40. Für das Judentum

nach der Entstehung des Christentums bedeutet dies : « Es hat
von jüdischer Seite aus keine grössere Anerkennung des neutestament-
lichen Geschehens erfolgen können als der Abschluss der Traditionsbildung

auf der Ebene des Alten Testaments. Gewiss haben bei der
ca. 100 n. Chr. durchgeführten Kanonisierung des Alten Testaments
eine ganze Reihe von Faktoren, die Absetzung vom Essenismus, vom
Zelotismus, von hellenisierenden wie apokalyptischen Kreisen, eine
Rolle gespielt, aber dieser Abschluss der gesamten alten Tradition
im Alten Testament und der Neubeginn in der halachischen und hag-
gadischen Traditionsbildung geschah im Rahmen einer umfassenden
Neubegründung des Judentums als pharisäisches Spätjudentum nach
der Krisis des Frühjudentums, die zu der politischen Katastrophe des

Jahres 70 geführt hatte, und diese Krisis hängt mit dem neutesta-
mentlichen Geschehen und seinen Folgen im Innersten zusammen. Es
wird antiapokalyptische, antisapientiale, vornehmlich aber antichristliche

Polemik gewesen sein, wenn in diesem Traditionsabschluss 100

n. Chr. ein entscheidender Teil eliminiert wurde, nämlich ein Grossteil
des apokalyptischen und sapientialen Materials.47 Die pharisäische
Reduktion des Traditionsmaterials verzichtet auf eine Vollendung des

Traditionsprozesses, um einen neuen, nicht weiterführenden, sondern
auf einer anderen Ebene liegenden beginnen zu können. » 48 Hier feiert
das auch von zahlreichen Theologen endlich totgeglaubte « Spätjudentum

» wieder Auferstehung, und zwar im Rahmen einer sehr
weitreichenden theologischen Konzeption. Letztere steht hier nicht zur Diskussion

und entzieht sich auch durch ihre bewusst inner-theologisch
geführte Argumentation einer religionsgeschichtlich orientierten Kritik.
Dies gilt jedoch nicht für die Behauptung eines absoluten, den alttesta-
mentlichen Traditionsprozess nicht weiterführenden Neubeginns in der
halachischen und haggadischen (also talmudisch-rabbinischen)
Traditionsbildung49 und (damit zusammenhängend) eines vor allem
antichristlich motivierten Kanon-Abschlusses. Nur der zweite Teil dieser
Behauptung sei im folgenden diskutiert.

117



Der locus classicus der These vom Abschluss des Kanons durch die
« Synode von Jahne » findet sich in der Mischna, Jad 3,5 :

« Alle heiligen Schriften verunreinigen die Hände (dies ist ein
terminus technicus für « kanonisch ») — das Hohe Lied und Prediger
(Qohelet) verunreinigen die Hände (d. h. sind kanonisch).

R. Jehuda sagt : Das Hohe Lied verunreinigt die Hände ist
kanonisch), in Bezug auf Prediger aber besteht eine Meinungsverschiedenheit

(machHoqät, d. h. man ist sich nicht einig, ob es kanonisch ist oder
nicht).

R. Jose sagt : Prediger verunreinigt die Hände nicht ist nicht
kanonisch) und über das Hohe Lied besteht eine Meinungsverschiedenheit.

R. Schimon sagt : Prediger gehört zu den Dingen, die die Schule
Schammais erleichterte (d. h. für die Schule Schammais verunreinigt
es die Hände nicht, ist also nicht kanonisch) und die Schule Hillels
erschwerte (d. h. für kanonisch erklärte).

R. Schimon b. Azzai sagte : Ich habe als eine Uberlieferung aus
dem Munde der 72 Ältesten empfangen an dem Tage, da man R. Ela-
zar b. Azarja zum Vorsitzenden in der Akademie (d. h. zum Patriarchen

anstelle Rabban Gamliels II.) einsetzte : Das Hohe Lied und
Prediger verunreinigen die Hände sind kanonisch).

R. Aqiba sagte : Dies sei ferne, dass jemals ein Israelit bezüglich des
Hohen Liedes geteilter Meinung war, als ob es die Hände nicht
verunreinige nicht kanonisch sei), denn die ganze Welt wiegt den
Tag nicht auf, an dem das Hohe Lied Israel gegeben wurde, sind
doch alle (biblischen) Schriften heilig, das Hohe Lied aber ist
hochheilig. Wenn man geteilter Meinung war (ist dann war (ist man
nur über Prediger geteilter Meinung.

R. Jochanan b. Jehoschua, der Schwager Aqibas, sagte : Wie die
Worte b. Azzais so, wie b. Azzai gesagt hat) war der Streit und
so wurde auch entschieden. »

Dieser Text ist eine nahezu klassisch aufgebaute halachische
Diskussion. Der Obersatz enthält die spätere Entscheidung (Hohes Lied
und Prediger sind kanonisch), das Nachfolgende referiert, zeitlich
rückwärtsschreitend, die Stadien der Diskussion und liefert damit gleichzeitig

so etwas wie eine Begründung :

R. Jehuda50 hält das Hohe Lied für kanonisch, Prediger jedoch
für zweifelhaft ; R. Jose 51, sein Kontrahent, hält (noch rigoroser)
Prediger für nicht kanonisch und das Hohe Lied für zweifelhaft52. Beide
lebten um 150 n. Chr. und waren Schüler R. Aqibas. R. Schimon53, eben-

118



falls Schüler Aqibas und um 150 n. Chr., bezieht sich auf eine alte
Lehrstreitigkeit zwischen den Schulen Hillels und Schammais ; er gibt
damit den Grund für die Kontroverse an. R. Schimon b. Azzai (um
100-135) beruft sich auf eine Entscheidung in Jabne, in der man das
Hohe Lied und Prediger für kanonisch erklärte. R. Aqiba (ebenfalls
um 100-135), dessen Vorliebe für das Hohe Lied bekannt ist, lässt,
wenn überhaupt, nur für Prediger einen Zweifel an der Kanonizität
zu54. Und R. Jochanan b. Jehoschua, der Schwager Aqibas, schliesslich

bestätigt noch einmal b. Azzai. Diese Diskussion ist durch eine
Stelle in der Tosephta zu ergänzen (Jad 2,14), nach der R. Schimon
b. Menasja (um 180) die Meinung vertritt : « Das Hohe Lied
verunreinigt die Hände ist kanonisch), weil es im heiligen Geist gesagt
wurde. Prediger verunreinigt die Hände nicht ist nicht kanonisch),
weil es (nur) aus der Weisheit Salomos stammt ».

Was bedeuten diese Texte für unser Thema

1. Zunächst ist festzuhalten, dass die oben angeführte Erwähnung
der 72 Ältesten in Jabne durch R. Schimon b. Azzai der einzige
direkte Hinweis ist, auf den sich die Rehauptung eines Kanon-Abschlusses

in Jabne stützen kann. Die Historizität dieses Hinweises ist nicht
zu bezweifeln — er bezieht sich auf die kurzzeitige Absetzung Rabban
Gamliels II. und die Ernennung R. Elazar b. Azarjas zum Patriarchen55

—, es fragt sich jedoch, ob er ausreicht, den Abschluss des

gesamten Kanons in Jabne (denn darum geht es ja) zu begründen.
Dem Text lässt sich nur entnehmen, dass in Jabne die Frage der
Kanonizität der Bücher Hohes Lied und Prediger positiv entschieden wurde,
dies aber, wie die weitere Diskussion zeigt, nur mit mässigem Erfolg :

Noch um 150 erklärt R. Jose (bzw. R. Meir) Prediger für nicht
kanonisch, und R. Schimon b. Menasja tut um 180 n. Chr. ein gleiches ;

erst die Entscheidung der Mischna (um 200 n. Chr.) scheint sich
durchgesetzt zu haben, jedenfalls besitzen wir keine gegenteiligen
Zeugnisse mehr. Beide Bücher waren also mit Sicherheit auch nach
Jabne noch umstritten, d. h. von einem endgültigen Abschluss des
Kanons kann im Blick auf Hohes Lied/Prediger keine Rede sein.
Dies gilt auch, darauf sei nur am Rande hingewiesen, für einige andere
Bücher des Alten Testaments. So wird das Buch Sirach zwar in der
Tosephta (Jad 2,14) für nicht kanonisch erklärt, doch wurde es mit
Sicherheit auch in rabbinischer Zeit Reissig benutzt und häufig sogar
in einer Weise zitiert, die sonst nur kanonischen Schriften vorbehalten
ist56. Umgekehrt waren die Sprüche Salomos57 und vor allem das
Buch Esther auch später noch umstritten. Zu Esther überliefert der
b Talmud (Meg 7 a) eine lange Kontroverse, in der sich zwar die meisten

119



Rabbinen für die Kanonizität aussprechen, immerhin aber R. Jeho-
schua (um 90 n. Chr.) und noch im 3. Jh. der Babylonier Schmuel
dagegen. Schmuel unterscheidet ausdrücklich zwischen der Inspiration
des Buches (die er anerkennt) und seiner Kanonizität (die er ablehnt).

2. Dem Ausspruch R. Schimons in unserem Text lässt sich eindeutig

entnehmen, dass die Frage der Kanonizität von Prediger (die ja
vor allem umstritten war) auf eine alte Kontroverse zwischen den
Schulen Hilleis und Schammais zurückgeht, also auf die Zeit vor 70
n. Chr. Die Schule Schammais, die in religionsgesetzlichen Fragen in
der Regel erschwerend entscheidet, hat in diesem Fall erleichternd
entschieden und Prediger für nicht kanonisch erklärt. Die strengen
Schammaiten stiessen sich offensichtlich an der weltlichen oder «
unorthodoxen » Lebensauffassung, die im Buch Prediger zum Ausdruck
kommt und versuchten deswegen, seine Kanonisierung zu verhindern
bzw. es aus dem Kanon zu verdrängen58. In Jabne entschied man
diese Kontroverse im Sinne der Hilleliten, und genau dies ist der
historische Kern der sog. « Synode von Jabne ». Eines der Hauptanliegen
der Neuordnung des Judentums nach 70 n. Chr. war nämlich die
erneute Prüfung und Sichtung der Tradition und die Beseitigung von
Lehrstreitigkeiten, insbesondere zwischen den Repräsentanten der beiden

führenden Schulen, den Hilleliten und Schammaiten. So heisst
es in der Tosephta (Ed 1,1) : « Als die Gelehrten im Weinberg (ein
terminus technicus für ' Lehrhaus ') von Jabne zusammenkamen, sprachen

sie : Einst könnte eine Zeit kommen, dass jemand etwas aus den
Worten der Torah sucht und nicht findet, aus den Worten der
Schriftgelehrten, und nicht findet, wie es heisst : Siehe, es kommen Tage,
Spruch des Herrn, da werde ich einen Hunger ins Land schicken, nicht
einen Hunger nach Brot und nicht einen Durst nach Wasser, sondern
zu hören die Worte des Herrn. Dann werden sie schwanken von Meer
zu Meer, von Norden nach Osten werden sie umherschweifen, zu suchen
das Wort des Herrn, doch sie werden es nicht finden (Am 8,11 f.). Das
Wort des Herrn [— dies bedeutet], dass dann kein Wort von den
Worten der Torah mehr dem anderen gleichen wird Sie sprachen :

Lasst uns mit Hillel und Schammai anfangen ». In Jabne entstand
auf diese Weise sehr wahrscheinlich der Mischna-Traktat Edujot, die
älteste Halachasammlung 59, die sich vor allem auch mit zwischen den
Schulen Hillels und Schammais strittigen Fragen befasst. Nach der
Tradition (bBer28a) wurde der Traktat an dem Tage (bô bajôm)
gelehrt, an dem die Rabbinen den Patriarchen Gamliel II. absetzten
und Elazar b. Azarja zum Vorsitzenden des Lehrhauses wählten —
wobei das Stichwort « an jenem Tage » (bô bajôm), unter dem eine

120



ganze Reihe von Lehrentscheidungen zusammengefasst wird60, sicher
nicht streng wörtlich zu verstehen ist, sondern sich auf eine grössere
Periode bezieht. Zu diesen Lehrentscheidungen gehörte offensichtlich
auch die Entscheidung für die Kanonizität der Bücher Hohes Lied
und Prediger im Sinne der Schule Hilleis. Dass man die Lehrmeinung
der Hilleliten für verbindlich erklärte, entspricht der in fast allen
Fällen in Jahne angewandten Praxis, die der j Talmud später durch
eine Himmelsstimme legitimiert : « Es wurde gelehrt : Eine Himmelsstimme

ertönte61 und sagte : [Die Worte] dieser (der Hilleliten) und
[die Worte] jener (der Schammaiten) sind Worte des lebendigen Gottes,
die Halacha aber (die verbindliche religionsgesetzliche Bestimmung)
richtet sich nach den Worten der Schule Hillels. Und wo ertönte (diese)
Himmelsstimme R. Bibi sagte im Namen R. Jochanans : In Jabne
ertönte sie » 62.

Damit ergibt sich für unsere Fragestellung : Von einer Tendenz
oder Polemik gegen das Christentum, die in der Festlegung des Kanons
zum Ausdruck gekommen sein soll, ist den Texten nichts zu entnehmen.
Die in Jabne für einen begrenzten Teil der alttestamentlichen Bücher
diskutierte und vorläufig entschiedene Kanonfrage war im Gegenteil
ein in die Zeit des Frühjudentums zurückreichendes innerjüdisches
Problem. Auch eine antisapientiale oder antiapokalyptische Tendenz
lässt sich mit dem Kanon-Abschluss nur schwer verbinden. Die angeblich

antisapientiale Polemik gründet sich im wesentlichen auf den
Ausschluss Sirachs aus dem Kanon — doch war dieser, wie oben
angedeutet, wenig effektiv. Und was die antiapokalyptische Polemik betrifft,
so beruht diese ausschliesslich auf einem argumentum e silentio : Weil
die apokalyptische Literatur des Frühjudentums, so wird argumentiert,
im rabbinischen Judentum nicht mehr überliefert wird und im wesentlichen

über das Christentum auf uns gekommen ist, sei das rabbinische
Judentum radikal antiapokalyptisch gewesen.63 Nun haben die Rab-
binen in der Tat die Apokryphen/Pseudepigraphen nicht in den Kanon
aufgenommen, aber immerhin ein so eminent apokalyptisches (und
lange umstrittenes) Buch wie Daniel Im übrigen finden sich auch
in der rabbinischen Literatur zahlreiche apokalyptische Traditionen.
Wenn diese nicht als selbständige apokalyptische Schriften verfasst
und tradiert wurden, so ist dies dem literarischen Charakter der
rabbinischen Literatur zuzuschreiben, nicht aber einer grundsätzlich
antiapokalyptischen Einstellung.

Fassen wir das Ergebnis unserer Überlegungen thesenartig zusammen

:

121



1. Die in Jabne in das Achtzehn-Bitten-Gebet eingeführte birkat
ham-mînîm richtete sich gegen die römische Obrigkeit und gegen
verschiedene Gruppen von Häretikern.

2. Eine dieser häretischen Gruppen waren die Judenchristen ; ob
sie bereits bei der Abfassung der birkat ham-minim, mitgemeint waren,
lässt sich nicht mehr sicher entscheiden.

3. Die birkat ham-mlnlm richtete sich nicht ausschliesslich gegen
die Christen. Ihr Zustandekommen geht auf innerjüdische
Auseinandersetzungen zurück.

4. In Jabne wurde nicht der Kanon endgültig festgelegt, sondern
ein erster Versuch unternommen, die Bücher Hohes Lied und Prediger
endlich (nach langen voraufgegangenen Streitigkeiten) für kanonisch
zu erklären.

5. Dieser in Jabne unternommene Versuch hat mit der Entstehung
des Christentums nichts oder nur sehr wenig zu tun, sondern ist das

Ergebnis eines innerjüdischen Prozesses.

6. Der Kanon wurde überhaupt nicht festgelegt (im Sinne einer
gegen eine bestimmte Gruppe gerichteten theoretischen Normierung),
sondern er kristallisierte sich allmählich heraus (wahrscheinlich
vorwiegend entsprechend den praktischen Bedürfnissen des
Synagogengottesdienstes ; « kanonisch » bedeutete dann soviel wie « im Gottesdienst

verwendbar »).

7. Dieser Prozess kam, bis auf wenige Ausnahmen, im Laufe des
2. Jh.s. n. Chr. zum Stillstand. Eine wichtige Rolle hat dabei möglicherweise

auch der Bar-Kochba-Krieg (132-135 n. Chr.) gespielt.
8. Die Trennung von Juden und Christen erfolgte nicht durch die

birkat ham-mînîm und die Festlegung des jüdischen Kanons. Sie war
überhaupt keine einseitige jüdische « Willenserklärung », sondern ein
sich über einen längeren Zeitraum erstreckender Prozess, auf den beide
Seiten Einfluss nahmen.

Anmerkungen

40 Literatur zum Thema : G. Aicher, Das Alte Testament in der Mischna, Freiburg
i. Br. 1906 ; P. Billerbeck, a.a.O., 16. Exkurs : Der Kanon des Alten Testaments
und seine Inspiration, S. 415-51 ; W. Bousset-H. Gressmann, Die Religion des
Judentums im späthellenistischen Zeitalter, Tübingen 4 1966, S. 142 ff. ; K. Budde,

122



Der Kanon des Alten Testaments, Glessen 1900, besonders S. 49 ff. ; F. Buhl,
Kanon und Text des Alten Testamentes, Leipzig 1891, besonders S. 24 ff. ; Davies,
a.a.O., S. 272 ff. ; O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament, Tübingen 3 1964 ;
J. Fürst, Der Kanon des Alten Testaments nach den Überlieferungen in Talmud
und Midrasch, Leipzig 1868 ; H. Graetz, « Der Abschluss des Kanons des Alten
Testaments und die Differenz von kanonischen und extrakanonischen Büchern
nach Josephus und Talmud », MGWJ 35, 1886, S. 281-98 ; G. Hölscher, Kanonisch
und Apokryph. Ein Kapitel aus' der Geschichte des alttestamentlichen Kanons,
Leipzig 1905, besonders S. 31 ff. ; R. Meyer, Art. Kqujitco, C. Beilage : Kanonisch
und apokryph, I. Kanonisch und apokryph im Judentum, ThWBNT III, Stuttgart
1938, S. 979-87 ; ders., « Bemerkungen zum literargeschichtlichen Hintergrund
der Kanontheorie des Josephus », FS O. Michel, Göttingen 1974, S. 285-99 ;
S. Schiffer, Das Buch Kohelet nach der Auffassung der Weisen des Talmud und
Midrasch und der jüdischen Erklärer des Mittelalters, Teil I : Von der Mischna
bis zum Abschluss des babyl. Talmud Nebst zahlreichen kritischen Noten und
einer grössern Abhandlung : Ueber den Abschluss des alttestamentlichen Kanon
und die Abfassungszeit des Buches Kohelet, Frankfurt a.M.-Leipzig o.J. (1884 ;
E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, Heidelberg 10 1965.

41 Zum Folgenden s. Eissfeldt, a.a.O., S. 765 ff.
42 14,44-46.
43 C. Ap. 1,8 (§ 38-42).
44 S. 770.
46 Ebd. Vgl. auch Buhl, a.a.O., S. 24 ff. ; Hölscher, a.a.O., S. 31 ff. ; Davies, a.a.O.,

S. 272-74; Sellin-Fohrer, a.a.O., S. 535, Meyer, ThWBNT III, S. 985; ders.,
Kanontheorie, S. 291, spricht sogar von einem « durch die Synode von Jamnia
ins Leben gerufenen masoretischen Text». — Die bei Eissfeldt nicht näher
erläuterte « dogmatische Theorie » wird von Meyer (ThWBNT III, S. 982 ;
Kanontheorie, S. 289) auf SOR Kap. 30 zurückgeführt. Der Zusammenhang dieses Textes
mit Jabne wäre allerdings noch näher zu begründen ; vgl. zu SOR Kap. 30 und
der Parallele SOZ S. 26 f. P. Schäfer, Die Vorstellung vom heiligen Geist in der
rabbinischen Literatur, München 1972, S. 98 f.

46 « Erwägungen zur Einheit der biblischen Theologie », ZThK 67, 1970, S. 417-36,
hier : 420.

47 A.a.O., S. 422 f.
48 A.a.O., S. 424.
49 Dass die halachische und haggadische Traditionsbildung nicht erst nach 70 n. Chr.

einsetzte, sondern bis weit in das Frühjudentum, ja bis in die alttestamentliche
Traditionsbildung selbst hineinreicht, wird heute kaum noch ernsthaft bezweifelt ;
vgl. den programmatischen Aufsatz von I.L. Seeligmann, «Voraussetzungen der
Midraschexegese », Suppl. VT I, 1953, S. 150-81 und den Artikel « Midrash » von
R. Bloch, in : Dictionnaire de la Bible, Suppl. V, Paris 1957, Sp. 1263-81.
Religionsgeschichtlich betrachtet wird in der Konzeption Geses die angebliche Kluft
des Jahres 70 weit überschätzt und dem sog. « Spätjudentum » aus theologischen
Gründen ein lebendiger und kontinuierlicher Zusammenhang mit dem Frühjudentum

abgesprochen. Zwar ist der alte Spätjudentums-Begriff auf die Zeit nach
70 eingeschränkt und somit erheblich modifiziert ; dennoch verschiebt sich damit
nur das zugrundeliegende Problem der Kontinuität innerhalb der jüdischen
Religionsgeschichte. Was « qualifiziert », etwas vereinfacht ausgedrückt,
(religionsgeschichtlich) das nachexilische Judentum als legitime Weiterentwicklung des
alttestamentlichen Glaubens und was « disqualifiziert » — zum Beispiel — das
rabbinische Judentum Nach H. Gese natürlich das neutestamentliche Geschehen
— aber ist dies religionsgeschichtlich einigermassen schlüssig einsichtig zu machen
oder christlich-theologisches Postulat

60 Wahrscheinlich R. Jehuda b. Elai.
81 Wahrscheinlich R. Jose b. Chalaphta.

123



52 b Meg 7 a wird die Meinung R. Jehudas R. Jose zugeschrieben und die Meinung
R. Joses R. Meir.

53 Wahrscheinlich R. Schimon b. Jochai. Vgl. auch t Ed 2,7 ; m Ed 5,3 (hier, wohl
fälschlich, R. Jischmael) und b Meg 7 a.

54 Immerhin bestanden Tendenzen, das Hohe Lied als weltliches Lied zu betrachten.
Aqiba hat deswegen seine Verwendung bei Gastmählern verboten ; vgl. t San 12,10
par. San 101 a : « R. Aqiba sagt : Wer das Hohe Lied mit tremulierender Stimme
im Gasthaus singt und es wie ein (gewöhnliches) Lied behandelt, hat keinen
Anteil an der zukünftigen Welt. »

55 Vgl. b Ber 27 bf.
56 Vgl. L. Zunz, Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden historisch entwickelt,

Frankfurt a.M. 1892 (Reprografischer Nachdruck Hildesheim 1966), S. 106 ff.,
besonders S. 108 Anm. a ; S. Schechter, « The Quotations from Ecclesiasticus in
Rabbinic Literature », JQR O.S. 3, 1891, S. 682-706. Meyer, Kanontheorie, S. 287
meint, dass Sirach in der sog. Synode von Jabne aus dem Kanon ausgeschlossen
wurde (nachdem die « gesetzgeberische Gewalt » der « pharisäisch-hillelitisch
ausgerichteten Rabbinen » zum Durchbruch gekommen war). Dies ist denkbar,
aber nach der Quellenlage keineswegs zwingend.

57 b Schab 30 b. Wann die endgültige Kanonisierung erfolgte, lässt sich dieser Stelle
nicht entnehmen. Vgl. auch H. Deutsch, Die Sprüche Salomo's nach der Auffassung

im Talmud und Midrasch, Berlin 1885.
58 Vgl. Schiffer, a.a.O., S. 93 ; Buhl, a.a.O., S. 27 ; A. Schwarz, Die Controversen

der Schammaiten und Hilleliten, I : Die Erleichterungen der Schammaiten und
die Erschwerungen der Hilleliten, Wien 1893, S. 90 f. ; Aicher, a.a.O., S. 14 ff.

59 Vgl. Ch. Albeck, Einführung in die Misehna, Berlin-New York 1971, S. 122 ff.
439 ff. Gegen Albeck scheint sich der Hinweis in der Tosephta (Ed 1,1) nicht nur
auf eine Ordnung der Halachot, sondern auch auf die Beendigung von Lehrstreitigkeiten

zu beziehen.
60 b Ber 28 a : « Immer wenn wir sagen : ' An jenem Tage ', ist dieser Tag gemeint ».
61 Wörtl. : ging aus.
62 j Ber Kap. 1 Hai. 7 fol. 3b.
63 Die Gegenprobe gewissermassen liefert Qumran, wo bekanntlich Fragmente

kanonischer wie nichtkanonischer Schriften gefunden wurden. So vermutet Meyer,
Kanontheorie, S. 290, « dass noch in der Spätzeit von Qumran die biblischen
Schriften im weitesten Sinne des Wortes — also unter Einschluss der sogenannten
Apokryphen und Pseudepigraphen — in einer Weise behandelt und bewertet
werden, die man als genuin gemeinjüdisch bezeichnen muss ». Erst die
pharisäischen Kreise hätten dann, als sie nach 70 « an die Macht gekommen war(en) »,
ihren Kanonbegriff durchgesetzt. Dagegen spricht zweierlei : 1. Aus der Tatsache,
dass man in Qumran Apokryphen/Pseudepigraphen benutzte, ist noch nichts über
deren Bewertung abzuleiten (diese als « gemeinjüdisch » zu klassifizieren, ist mehr
als gewagt). 2. Dass nach 70 n. Chr. ein radikaler Machtwechsel stattfand (von
einem sadduzäisch regierten Gemeinwesen zu rein pharisäischer Oberhoheit) ist
zwar eine beliebte Geschichtskonstruktion, aber keineswegs erwiesen. Weder
waren die Pharisäer vor 70 ohne jeden Einfluss noch dürften die Vorstellungen
der Sadduzäer nach 70 ohne alle Spuren verschwunden sein.

124


	Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr. [Fortsetzung]

