
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

A. Ben David (Leo Löwenthal), TALMUDISCHE OEKONOMIE. Die Wirtschaft
des jüdischen Palästina zur Zeit der Mischna und des Talmuds. Bd. I. G. Olms
Verlag, Hildesheim-New York 1974. XXV/454 S. 84 DM.
Der aus Frankfurt a. M. gebürtige Vf., der seit 1934 in Israel lebt, ist

Wirtschaftsfachmann und seit 1966 Funktionär des Ministeriums für Handel und Industrie

in Jerusalem. Aus einer orthodox-jüdischen Familie stammend hat er eine
traditionelle Erziehung genossen und verfügt so über eine solide Kenntnis des
rabbinischen Schrifttums.

Die « Wissenschaft des Judentums » hat sich seit ihrem Beginn, in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts, auch immer wieder intensiv mit diversen Aspekten des
talmudischen Schrifttums beschäftigt, das sich so über seinen Charakter als Grundlage

religionsgesetzlicher Entscheidungen hinaus auch als wertvolle Quelle
geschichtlicher Angaben auf allen möglichen Gebieten des jüdischen Lebens erwies.
Eine wahre Fundgrube in dieser Hinsicht ist das dreibändige Standardwerk von
Prof. Samuel Krauss, Talmudische Archäologie (1910-1912). Der Vf. wirft Krauss
allerdings vor, darin nicht immer zwischen palästinensischen und babylonischen
Verhältnissen unterschieden zu haben. Unter den zahlreichen, auf diesem Gebiet
erschienenen Einzelstudien sei besonders auf das Buch von Dr. Julius Preuss,
Biblisch-talmudische Medizin (1911), hingewiesen. Auch Gustaf Dalmanns «Arbeit
und Sitte in Palästina » (7 Bde., 1928-1942.) darf in diesem Zusammenhang nicht
unerwähnt bleiben.

Nach einer programmatischen Einführung in das Thema, einem Exkursus über
das Wesen des Talmuds und einem Uberblick über die geschichtlichen
Zusammenhänge und den palästinensischen Wirtschaftraum in talmudischer Zeit, analysiert

der Vf. mit profunder Sachkenntnis in 6 Kapiteln die verschiedenen Aspekte
des palästinensichen Wirtschaftslebens zu der Zeit, die Gegenstand seiner
Untersuchung ist. (Wie es der Untertitel des Buches sagt, beschränkt sich die Analyse
auf den palästinensischen Raum) : I. Wirtschaftsstruktur und Produktionsfak-
toren ; II. Die Landwirtschaß; III. Handwerk und Gewerbe; IV. Der
Güterumlauf ; V. Dienstleistungen ; VI. Einkommen und Lebenshaltung.

Da der Talmud nun einmal seinem Wesen nach ein « Konglomerat »
darstellt und uns in der Gemara — anders als in der Mischna, die eine Kodifikation
des sogenannten « mündlichen Gesetzes » ist — hauptsächlich eine Art von
Diskussionsprotokollen aus den verschiedenen Lehrhäusern bietet, wo « nebem Ernstem,
Wichtigen und Wertvollen auch manches Heitere, Unwichtige und Anekdotenhafte

erzählt wird... : Wundersacben, Berichte von Reisen und Abenteuern, Legenden,

Fabeln und Parabeln... scharfsinnige Schriftauslegungen und ethische Betrachtungen,

astronomische, geographische, naturwissenschaftliche Bemerkungen...
mathematische Lehrsätze, medizinische Betrachtungen, Ratschläge und philosophische
Gedankengänge... Halacha und Agada... (S. 9), so stellt sich immer wieder die
Frage nach der historischen Zuverlässigkeit der Angaben auf den verschiedensten
Gebieten. Im Hinblick auf die Volkswirtschaft gelangt der Vf. zu folgendem
Schluss (S. XIX) :

Alle in der talmudischen Literatur erwähnten wirtschaftlichen Tatsachen,
Vorgänge oder Folgerungen stehen auch niemals im Widerspruch zu den
Grundregeln und Gesetzen unserer modernen Volkswirtschaftslehre des 20.
Jahrhunderts, ja noch mehr, sie bestätigen das Wirken der modernen
volkswirtschaftlichen Gesetze bereits in der Periode der Mischna und des Talmuds vor

85



durchschnittlich rund 1500 bis 2000 Jahren. Manchmal gar können schwer
verständliche Umstände und selbst Gesetzesfällungen der Gelehrten mit Hilfe der
modernen Volkswirtschaft ihre richtige sinngemässe Erklärung (finden) oder
aufgrund archäologischer Funde oder der Erkenntnisse der Metrologie bewiesen
werden. Es kann als feststehende Regel, aufgrund der hier vorgelegten
Untersuchung, die Behauptung aufgestellt werden, dass im Munde der Gelehrten der
Mischna und des Talmuds geäusserte volkswirtschaftliche Tatsachen oder
Erscheinungen betreffende Äusserungen, immer und wann auch immer in der
talmudischen Literatur überliefert, ausnahmslos mit den Erkenntnissen und
Gesetzen der modernen Volkswirtschaftslehre übereinstimmen. Der deutsche
Titel von Werner Kellers berühmtem Buch « The Bible in History » lautet :

« Die Bibel hat doch recht ». Deshalb drängt es sich unwillkürlich auf, in paralleler

Weise zu sagen : « Der Talmud hat doch recht », wenn er volkswirtschaftliche
Fakten und Vorgänge aus einer fernen Periode schildernd überliefert.

Eine reiche Fülle von Illustrationen, Landkarten und Tabellen, sowie ein
bibliographischer Anhang und ein Fussnoteniteil, der auf die gesamte einschlägige
Literatur Rücksicht nimmt, ergänzen dieses Buch, das wohl heute auf dem Gebiete der
Volkswirtschaft als das Standardwerk der talmudischen Wissenschaft bezeichnet werden

muss. K. H.

S. Liberman, TEXTS AND STUDIES. Ktav Publishung House, New York 1974.
318 S.

Mit dem vorliegenden Band setzt KTAV eine glückliche « Tradition » fort, nämlich

in allen möglichen oft schwer zugänglichen Zeitschriften veröffentlichte Artikel
und Beiträge namhafter jüdischer Gelehrter zusammenzufassen und so ihre Konsultation

wesentlich zu erleichtern.
S.L., von 1931-1940 Professor für Talmud an der Hebräischen Universität in

Jerusalem und seither Inhaber des Lehrstuhls für palästinensische Literatur am
Jewish Theological Seminary of America in New York, ist wohl einer der
bedeutendsten jüdischen Gelehrten unserer Zeit. Sein Spezialgebiet ist der Hellenismus,
seine Hauptwerke sind The Talmud of Caeserea (1931), Greek in Jewish Palestine
(1942) und Hellenism in Jewish Palestine (1950). Er ist auch der Herausgeber einer
noch nicht abgeschlossenen kritischen und kommentierten Tosephta-Ausgabe (Tosefta
Ki-fshutah).

Unter den hier zusammengefassten Studien möchten wir besonders diejenigen
hervorheben, die zum erstenmal in englischer Übersetzung erscheinen und damit
auch denjenigen zugänglich werden, die nicht Hebräisch lesen :

— Ten Words (esser milin), eine Abhandlung über zehn griechische
Lehnwörter, im hebräischen Original erschienen in Eshkholoth, Scholia, Jerusalem 1959.
S. 1-20.

— Some Notes on Adjurations in Israel, im hebräischen Original erschienen in
Tarbiz, Bd. XXVII, Jerusalem 1958, S. 21-28.

— On Sins and their Punishment, im hebräischen Original erschienen in Louis
Ginzberg Jubilee Volume, hebräischer Teil, New York 1945. S. 29-56.

An in Europa relativ schwer zugänglichen, direkt in englischer Sprache
veröffentlichten Beiträgen L. 's sei noch hingewiesen auf :

— Light on the Cave Scrolls from Rabbinic Sources, erschienen in Procedings
of the American Academy for Jewish Research, Bd. XX, New York 1951. S. 190-199.

— How Much Greek in Jewish Palestine aus Biblical and Other Studies, her-
ausgeg. von A. Altmann, Cambridge, Mass. 1962. S. 216-234, und

— Some Aspects of After Life in Early Rabbinic Literature, aus Harry A. Wolf-
son Jubilee Volume, Jerusalem 1965. S. 235-272.

86



Der Band enthält ein Verzeichnis der griechischen, lateinischen und hebräischen
Termini, sowie einen Sachindex. K. H.

L. Blau, DAS ALTJÜDISCHE ZAUBERWESEN. Akademische Druck- und Ver¬
lagsanstalt, Graz 1974. 167 S.

Wie sehr doch manche Studien aus der « grossen Zeit » der Wissenschaft des
Judentums erstaunlich aktuell bleiben Seit langen Jahren schon war das Altjüdische

Zauberwesen von B., das 1898 in Budapest erschien, praktisch auch im
Antiquariats-Buchhandel nicht mehr zu finden.

Der Vf. gehörte zu den « Grossen » der sehr angesehenen Landesrabbiner-
schule in Budapest, die als einzige Institution dieser Art bis heute weiterbesteht,
während das berühmte Rabbinerseminar von Breslau, die erste moderne Anstalt
dieser Art, (eröffnet 1854 unter der Leitung von Dr. Zacharias Frankel), und das

von Wien heute nur mehr geschichtliche Erinnerungen sind. B., der nach dem
Besuch der Jeschiwa von Pressburg selbst Schüler des Budapester Seminars war,
wirkte dort seit 1889 als Professor und wurde 1915 Direktor der Anstalt.

Da auch das Judentum stets allen kulturellen Einflüssen seiner Umwelt
ausgesetzt war und der Glaube an die Realität magischer Einflüsse im Altertum von
niemandem in Abrede gestellt wurde, ist es natürlich, dass auch in seiner eigenen
Tradition dem Zauberwesen ein nicht unbedeutender Platz eingeräumt wird. Wenn
auch die biblische Gesetzgebung Zauberei mit den strengsten Strafen bedroht und
unter die « Greuel Kanaans » rechnet (Deut. 18 :10-13 ; vgl. Ex. 22 :18 u. Lev.
20 :27), so ist es doch klar, dass es sich dabei ebenfalls, wie B. (S. 17) sehr richtig
hervorhebt, um den Gesamtzusammenhang des Götzendienstes handelt. Die rabbi-
nische Literatur ist dann ihrerseits voll von Geschichten über Geister, Dämonen,
magische Praktiken und Nekromamtie, und dieses Gedankengut geht später auf die
Kabbala über, wo es neue Blüten treibt. (Die Untersuchung B.' selbst schliesst
allerdings mit der talmudischen Zeit.)

Besondere Wichtigkeit wurde bereits im Altertum in Zauberbelangen der Kenntnis

des Gottesnamens und seiner verschiedenen Buchstabenkombinationen
beigemessen (S. 117-137), und sein Gebrauch zu magischen Zwecken ist ja auch nach
dem Talmud (Qid. 71 a) der Grund, warum von einem bestimmten Zeitpunkt ab die
Priester im Tempel bei dem zweimal am Tag erteilten Segen das Tetragrammaton
leise aussprachen, so dass es von den Umstehenden nicht gehört und so auch nicht
missbraucht werden konnte.

Wenn man sieht, mit welchem Interesse die Horoskopspalten der Zeitungen
und Illustrierten gelesen werden und die Statistiken betrachtet, aus denen hervorgeht,

dass z. B. in einer Groszstadt wie Paris die Wahrsagerinnen, Astrologen,
« Magier » u.s.w. eine grössere Klientel haben als alle Kirchen und anderen
Religionsgemeinschaften zusammen genommen, dann darf man wohl auch heute noch,
im gepriesenen Zeitalter des technischen Fortschritts, den Satz anwenden, den B.
1898 geschrieben hat (S. 7) : « Alle Völker glaubten und glauben bis auf den
heutigen Tag an die Existenz dieses Zwischenreiches (der Dämonen und Geister) ; sie
unterscheiden sich lediglich in der mehr oder minder reichen Ausstattung
desselben. » K. H.

G. Scholem, KABBALAH. Library of Jewish Knowledge. Keter Publishing House,
Jerusalem 1974. 504 S. 14 Illustrationen.

Die kabbalistische Wissenschaft unserer Tage ist so innig mit dem Namen
ihres Altmeisters, Prof. Dr. G. G. Scholem, verbunden, dass man fast versucht ist,
zu sagen, dass sie sich mit seiner Person identifiziert.

87



Es war eine glückliche Initiative des Keter Publishing House, dieses Buch, in
dem der Vf. die Hauptlinien seines Lebenswerks in klarer, übersichtlicher Form
zusammenfasst, im Rahmen der von Dr. Geoffrey Wigoder geleiteten Buchreihe
Library of Jewish Knowledge herauszubringen. Das Buch enthält zum Grossteil in
von ihm selbst überarbeiteter Form die Beiträge des Vf.'s zur neuen englischen
Encyclopaedia Judaica, mit Ausnahme des in demselben Rahmen veröfffentlichten
Artikels von J. Ben-Shlomo über Moses Cordovero.

Das Buch gliedert sich in drei Teile : Kabbalah, Topics u. Personnalities. Der
erste Teil behandelt nach einer allgemeinen Einleitung (Kap. 1) folgende Themen :

2. The Historical Development of Kabbalah ;
3. The Basic Ideas of Kabbalah ;
4. The Wider Influences of an Research on Kabbalah.

Der 2. Teil bringt, wie es der Titel besagt, Abhandlungen zu einzelnen Themen

der kabbalistischen Überlieferung, wie den Sohar (S. 213 ff.), die Dämonologie
der Kabbalah (S. 320 ff.), die Dömneh (Krypto-Sabbatianer in der Türkei : S. 327 ff.),
die Gestalt des Golem (S. 351 ff.) u.a.m., um nur einige herauszugreifen, während
der 3. Teil Adepten der Kabbala gewidmet ist, bekannten (Joseph Gikatilia, Isaak

Lurja, Hajjim Vital) und weniger bekannten (Naphtali Bachrach, Nehemiah Hayon,
Juda Leib Prossnitz u.s.w.). Unter den allseits bekannten Persönlichkeiten ist auch
dem christlichen Kabbalisten Christian Knorr v. Rosenroth, dem Verfasser der
Kabbala Denudata (Sulzbach, 1677-84), ein Kapitel gewidmet (S. 416 ff.).

Jeder Beitrag enthält einen bibliographischen Anhang, und am Schluss des
Buches ist ein allgemeiner Index beigegeben. K. H.

G. Scholem, SABBATAI SEVI. The Mystical Messiah, 1626-1676. The Littman
Library of Jewish Civilisation. Routlege & Kegan Paul, London 1973, XXVII-
1000 S. 9.00 £

Bereits im Jahre 1957 erschien im Am-Oved-Verlag in Tel-Aviv die zweibändige

hebräische Originalausgabe der grundlegenden Arbeit Sch.'s über die letzte
grosse messianische Bewegung im Judentum, unter dem Titel Schabbatai Zevi we-
ha-tenu'ah ha-schabbata'it bi-femei chayyaw, « Sabbataj Zewi und die sabbatianische
Bewegung zu seinen Lebzeiten ».

Seitdem erwartete das an jüdischen und besonders an jüdisch-mystischen
Phänomenen interessierte, des Hebräischen nicht mächtige Leserpublikum mit Spannung

das Erscheinen der seit Jahren angekündigten englischen Ausgabe, die dann
endlich 1973 herauskam.

Die umstrittene Gestalt Sabbataj Zewis, des Pseudo-Messias von Smyrna im
17. Jahrhundert, ist auf dem Boden der Kabbala erwachsen, und zwar der Kabbala
lurjanischer Prägung. Durch seine Lehre vom Tiqqun, von der mystischen
Wiederherstellung der ursprünglichen, durch das Dazwischentreten der Sünde gestörten
kosmischen Schöpfungsordnung, und seiner Krönung durch das Anbrechen der mes-
sianischen Zeit, hatte der « heilige Ari », Rabbi Isaak Lurja von Safed (1534-1572),
den uralten messianischen Hoffnungen nicht nur einen neuen Impuls verliehen,
sondern hatte seinen gesamten Jüngerkreis in einen Zustand messianischer
Naherwartung versetzt, der nicht ohne Parallelen ist mit der Naherwartung der Parusie
in den ersten christlichen Gemeinden. Es scheint sicher zu sein, dass der Ari seinen
Schülern zu verstehen gegeben hat, er sei selbst der Messias Sohn Josefs, der nach

88



einer talmudischen Überlieferang (Suk. 52 a) als Vorläufer des Davidssohnes
auftreten wird, ja dass er ihnen aufgrund einer kabbalistischen Berechnung das Erscheinen

des Erlösere für das Jahr 1575 vorausgesagt hat, unter der Bedingung, dass es
ihm selbst vergönnt sei, bis dahin am Leben zu bleiben. Nun wurde aber der Meister

drei Jahre vorher das Opfer einer Seuche.

In der Form des Mussar ha-Ari, der mystisch-aszetischen Morallehre Lurjas,
verbreitete sich seine kabbalistische Doktrin nach seinem Tod mit erstaunlicher
Schnelligkeit über die gesamte jüdische Welt, die sie praktisch zwei Jahrhunderte
lang in ihrem Bann hielt, bis sie dann in der ersten Hälfe des 18. Jhdts. in Polen
in die chassidischen Bewegung ausmündete. Mit der Kabbala des Ari verstärkten
sich auch allenthalben die messianischen Spekulationen und Erwartungen, denen,
— wie das stets in der jüdischen' Geschichte der Fall war, — die sich dauernd
verschlechternden äusseren Lebensbedingungen des jüdischen Volkes entgegenkamen.
Der Dreissigjährige Krieg (1618-1648) hatte ganz Europa schwer heimgesucht und
in allen Bevölkerungskreisen zahllose Opfer gefordert. Handel und Verkehr lagen
völlig darnieder, und einst blühende jüdische Gemeinden verelendeten immer mehr.
Hand in Hand damit ging das Absinken des traditionellen Bildungsniveaus : viele
Lehrhäuser, soweit sie nicht direkt den Kriegsläuften zum Opfer gefallen waren,
mussten mangels an Mitteln ihre Pforten schliessen. In Polen, wo die Juden
jahrhundertelang eine priviligierte Stellung eingenommen hatten und das eines der grossen
Zentren talmudischer Gelehrsamkeit war, verschlechterte sich ihre Lage ebenfalls
zusehends und führte dann ab 1648 infolge des Kosakenaufstandes unter dem Het-
man Bogdan Chmielnicki zu blutigen Massenabschlachtungen ganzer jüdischer
Gemeinden, vor allem im ukrainischen Raum.

Aufgrand kabbalistischer Berechnungen erwartete man wieder einmal für das

Jahr 1648 das Erscheinen des Messias und es lag nahe, in dieser Perspektive die
Zeitereignisse als eine Erscheinung zu interpretieren, die der Talmud mit chevlei
ha-Maschiach (nach der grammatikalisch inkorrekten traditionelle Vokalisation),
die « Geburtswehen der messianischen Zeit » nennt. Und gerade in diesem, in jeder
Hinsicht spannungsgeladenen Jahr « offenbarte » sich in Smyrna, in der Türkei, der
damals 22 jährige Sabbataj Zewi, der sich von frühester Jugend an mit kabbalistischen

Studien beschäftigt hatte, als der Messias, indem er öffentlich das Tetra-
grammaton, den hochheiligen, vierbuchstabigen Gottesnamen aussprach, was einst
im Tempel zu Jerusalem dem Hohepriester am Versöhnungstag vorbehalten war,
während nach dem Talmud (Pes. 50 a) der Gottesname in den messianischen Zeiten
von allen in dieser Form gebraucht werden wird.

Damit beginnt dann der « Lebensroman » des Sabbataj Zewi, den zuerst einmal
in seiner Heimatstadt der rabbinische Bannfluch trifft, der nun durch Jahre ein
Wanderleben führt und dabei auch nach Palästina kommt, wo er in Nathan von
Gaza den « Propheten » und aktiven Propagandisten der Bewegung findet, die langsam

um sieine Person entsteht. Sabbataj Zewi nimmt jetzt auch mehr und mehr
« messianisehe » Handlungen vor, schart zahlreiche Anhänger um sich und kehrt
schliesslich 1665 nach Smyrna zurück, wo nun der inzwischen ernannte neue Ober-
rabiner Chajim Benvenisti ebenfalls in das « messianisehe Lager » übergeht, so dass

Sabbataj Zewi schliesslich am jüdischen Neujahrsfest desselben Jahres öffentlich
als der « König Messias » akklamiert wird.

Inzwischen hatte sich die Kunde von den Ereignissen um die Person Sabbataj
Zewis mit Windeseile in allen jüdischen Gemeinden verbreitet, die messianisehe
Hochstimmung enfachte allenthalben einen unvorstellbaren Enthusiasmus, namhafte
Gelehrte bekannten sich öffentlich zu Sabbataj Zewi, und von überall her strömten
Abordnungen in die Türkei, um dem « Erlöser Israels » zu huldigen. Dieser Massen-

89



zulauf, durch den die Bewegung notwendigerweise auch in den Augen der Staatsmacht

eine politische Dimension gewann, erregte den Argwohn der türkischen Behörden,

umso mehr als sich Sabbataj Zewi jetzt nach Konstantinopel begab und vorher
die « Aufteilung der Herrschaft über die Weit » unter sechsundzwanzig seiner engsten

Gefolgsleute vornahm. Sabbataj Zewi wurde auf Befehl des Grossvezirs
verhaftet und auf die Festung Abydos verbracht. Nun erschien er erst recht in den
Augen seiner Anhänger als der « leidende Massias. » Die Haft, durch reichliche Bak-
schischzuwendungen der Anhänger Sabbataj Zewis sehr erleichtert, hinderte den
« König Messias » nicht daran, in der Festung eine richtig fürstliche Hofhaltung zu
entfalten und weiterhin Abordnungen aus aller Herren Länder zu empfangen.

Nachdem sich eine Delegation der polnisch-jüdischen « Vierländersynode » ebenfalls

dorthin begeben hatte, um Sabbataj Zewi zu huldigen, machte sich ein berühmter

Kabbalist aus Polen, R. Nehemia Kohen, seinerseits auf den Weg. Nachdem er
drei Tage und drei Nächte lang mit Sabbataj Zewi diskutiert hatte, gelangte er zur
Überzeugung, der « König Messias » sei in Wahrheit nichts anderes als ein geschickter

Schwindler und Betrüger. R. Nehemia verschaffte sich durch List Zutritt zu dem
stets den messianischen Umtrieben um die Person Sabbataj gegenüber sehr miss-
trauisch gebliebenen Grossvezir, unterrichtete ihn von den umstürzlerischen
politischen Plänen des Gefangenen, und Sabbataj Zewi wurde daraufhin nach Adrianopel

geschafft und dort dem Grossherrn vorgeführt, um sich zu rechtfertigen. Der
Sultan machte kurzen Prozess : vor die Wahl gestellt, entweder die Todesstrafe als

Volksaufwiegler zu erleiden oder den Islam anzunehmen, entschied sich Sabbataj
Zewi für die letztere Alternative, erhielt den Namen Mehmed Effendi und das
Ehrenamt eines Türhüters. Das geschah im September 1666. Auch die Frau
Sabbataj Zewis, Sara, die « Messiasbraut », und mehrere seiner Getreuen bekannten
sich daraufhin gleichfalls zum Islam.

Die Nachricht vom Abfall des « Königs Messias » löste begreiflicherweise in
der gesamten jüdischen Welt tiefe Bestürzung aus. Die engsten Anhänger Sabbataj
Zewis, unter ihnen vor allem Nathan von Gaza, bemühten sich nun, den Schritt des

« Messias » mit allerlei talmudischen und kabbalistischen Argumenten zu erklären
und zu rechtfertigen. So entwickelte sich dann die sogenannte sabbatianische Bewegung,

die noch auf lange Zeit hinaus die jüdischen Gemeinden beunruhigte und dort
zu zahlreichen internen Konflikten führte, während sie in ihren Ausläufern in der
Türkei bis heute in den sogenannten Dömneh weiterlebt. Da es um den nunmehrigen

« Mehmed Effendi » auch nach seinem Übertritt zum Islam nicht ruhig wurde,
verbannte ihn der Sultan schliesslich in das Städtchen Dulcigno in Albanien, wo er
am Jörn Kippur 1676 im Alter von 50 Jahren starb.

Das ist in den ganz grossen Linien der ja allseits bekannte geschichtliche Ablauf
der Ereignisse, deren Einzelheiten nun von Sch. unter Heranziehung eineT unglaublichen

Fülle grossteils bis heute unveröffentlicht gebliebener Dokumente mit grös-
ster wissenschaftlicher Akribie beleuchtet und analysiert werden. Gemäss dem
Lebenslauf Sabbataj Zewis gliedert sich das Werk in 8 Kapitel :

1. Der Hintergrund der sabbatianischen Bewegung ;
2. Die Anfänge Sabbataj Zewis (1626-1664) ;

3. Die Anfänge der Bewegung in Palästina (1665) ;
4. Die Bewegung bis zu Sabbatajs Einkerkerung in Gallipoli (1665-1666) ;

5. Die Bewegung in Europa (1666) ;

6. Die Bewegung im Osten und das Zentrum in Gallipoli bis zur Sabbatajs
Abfall (1666) ;

7. Nach dem Abfall (1667-1668) ;
8. Die letzten Jahre Sabbataj Zewis (1668-1676).

90



Im Anhang wird eine ausführliche, das Thema wirklich erschöpfende
Bibliographie geboten, gefolgt von einem Index der Eigennamen.

Durch die Auswertung eines unerhört reichen Quellenmaterials klärt Sch.
zahlreiche, bislang obskur gebliebene Fakten aus dem Leben Sabbataj Zewis endgültig
auf und macht damit auch gleichzeitig einer Reihe von Legenden ein Ende, die
sich um1 diese zwielichtige, faszinierende Persönlichkeit und um ihre Lebensumstände

gerankt haben.

Als anschauliches Beispiel dafür möchten wir die Aufhellung der Rolle anführen,
die der von uns bereits erwähnte R. Nehemia Kohen bei den Ereignissen gespielt
hat, die letzten Endes zur Apostasie Sabbataj Zewis führten. Wir selbst haben im
einleitenden Überblick einfach den « consensus communis » wiedergegeben, der
diesbezüglich bis zur Untersuchung Sch.'s vorherrschend war, und der z. B. auch im
Artikel Sabbataj Zewi und die sabbatianische Bewegung des Jüdischen Lexikons —
Bd. IV-2, Spalten 11-20. Jüdischer Verlag, Berlin 1930 — zum Ausdruck kommt,
dessen Verfasser Dr. Josef Meisel ist, Jurist und Historiker und seinerzeitiger
Generalsekretär der Jüdischen Gemeinde in Berlin. Sch. sagt dazu (S. 658) :

Die Rolle von R. Nehemia Kohen bleibt ein dunkles Kapitel in der
Geschichte von Sabbataj Zewi. Das plötzliche Auftreten des Mannes und der
unerwartete Ablauf der Dinge, den es beschleunigte, stellte sehr verständlicher
Weise einen Aufruf dar an die dramatischen Instinkte früherer Generationen
von Männern, welche die Bewegung untersuchten. Novellisten und historisierende

Autoren bedienten sich dankbar Nehemias als eines deus ex machina.
Der Historiker jedoch, der versucht, die Einzelheiten dieses seltsamen Zwischenfalls

aufzuhellen, steht vor unlösbaren Rätseln.

Die Angaben der diversen Geschichtsquellen über R. Nehemia sind höchst
widersprüchlich. Während ihn die einen als einen Kabbalisten bezeichnen, der nicht
seinesgleichen hat, sehen die andern in ihm entweder einen Schwärmer, der «

prophetische Orakel » von sich gibt, oder aber einfach einen Irrsinnigen. Auch bleibt
es unklar, ob sich Nehemia aus eigenen Antrieb zu Sabbataj Zwi begeben hat, oder
ob er von diesem zum Besuch aufgefordert wurde.

Andererseits steht eS so ziemlich fest, dass die Diskussion zwischen R. Nehemia

und Sabbataj Zewi an der Frage des « Messias Sohn Josefs » (siehe weiter oben
im Zusammenhang mit R. Isaak Lurja) scheiterte, wiewohl sich auch dabei wieder
die Quellen hinsichtlich der konkreten Argumentation weitgehend widersprechen.
Die sehr romanhafte Schilderung, derzufolge sich R. Nehemia Zugang zum Gross-
vezir verschafft haben soll — es ist dabei sogar von seinem eigenen Scheinübertritt

zum Islam die Rede — und diesen dann von den politischen Aspirationen des

« Messias » in Kenntnis setzte, wird von Sch. als « pure Fiktion » (S. 667) in den
Bereich der Legende verwiesen. Auf der anderen Seite wird dann allerdings wieder
von allerlei skandalösen Vorfällen berichtet, die sich nach Nehemias Rückkehr nach
Polen ereignet haben sollen. Sch. zieht daraus folgenden Schluss (S. 668) :

Als Alternativerklärung müssen wir annehmen, dass Nehemia ein Mann von
unstetem und wankelmütigem Charakter war. Es ist nicht ausgeschlossen, dass

er tatsächlich von den meisten Juden... wegen seiner Judasrolle gehasst wurde,
und dass sein « Wahnsinn », über den man 1666 hinweggesehen hatte, nun als
Vorwand dafür benützt wurde, ihn zu verfolgen. Wie dem auch sei, ist es eine
Tatsache, dass Nehemia in Hinkunft ein Wanderleben führte, seinen Namen
änderte, seine Identität zu verbergen suchte und alle Orte mied, wo man ihn
aufgrund früherer Bekanntschaften hätte erkennen können.

91



Der Name von R. Nehemia erscheint in diesem Zusammenhang wohl auch in
nichtjüdischen Quellen, die auf die Ereignisse Bezug nehmen. Auch dort ist neuerdings

die Rede davon, er habe sich selbst pro forma zum Islam bekehrt, um Zugang
zum Grossvezir zu finden. Doch scheinen die türkischen Behörden auch bereits vor
seinem Dazwischentreten ziemlich genau über die « umstürzlerischen Pläne » Sab-

bataj Zewis Bescheid gewusst zu haben. Seh. schliesst die ganze Betrachtung wie
folgt (S. 668) :

Da die einschlägigen Dokumente in den türkischen Archiven fehlen, ist es

unmöglich, festzustellen, in welchem Masse die Aktion Nehemias die direkte
Ursache der nachfolgenden Ereignisse gewesen ist. Gewiss, die jüdischen Massen

betrachteten Nehemia als den Hauptschurken bei der ganzen Angelegenheit,
doch gibt es gute Gründe, anzunehmen, dass dabei auch andere Faktoren am
Werk wairen.

Über die Gesamtperspektive, die ihn bei seiner gross angelegten Arbeit geleitet
hat, sagt der Vf. im Vorwort (S. XII-XIII) :

Dieses Buch wurde weder in einer apologetischen Perspektive geschrieben,

noch als Verurteilung, sondern mit dem Ziel, Licht in alle Aspekte des
so komplexen Phänomens zu bringen, das der Sabbatianismus darstellt. Gewiss
wäre es möglich, an dieses Thema auch vom metaphysischen und theologischen,
a-historischen Standpunkt her heranzugehen. Wie dem auch sei, wurde dieses
Buch nicht als theologischer Traktat geschrieben, sondern als Beitrag zum
Verständnis der Geschichte des jüdischen Volkes. Insofern theologische Elemente
zur Diskussion stehen — und das Thema hat zahlreiche theologische Implikationen

—, werden sie vom Standpunkt historischer Einsicht her behandelt. Eine
Bewegung, die das Haus Israel bis in seine Grundfesten erschütterte und die nicht
nur die Vitalität des jüdischen Volkes offenbarte, sondern auch die tiefe gefährliche

und destruktive Dialektik, die der messianischen Bewegung innewohnt,
kann nicht verstanden werden, ohne dass man an Fragen rührt, die bis auf die
Grundlagen zurückgehen. Ich gestehe zu, dass bei einer solchen Diskussion
vieles von der grundsätzlichen Einstellung des Historikers abhängt, unter
Berücksichtigung dessen, was er für die konstitutiven Elemente der geschichtlichen
Entwicklung hält. Vielleicht ist es zulässig, von diesem Gesichtspunkt her mit
aller gebotenen Vorsicht zu sagen, dass es die jüdische Geschichtsschreibung im
allgemeinen vorgezogen hat, die Tatsache zu ignorieren, dass das jüdische Volk
einen sehr hohen Preis für die messianische Idee bezahlt hat. Wenn dieses Buch
als bescheidener Beitrag zur Erwägung einer grossen Frage angesehen werden
kann, die da lautet : « Was ist der Preis des Messianismus », eine Frage, die
an das Wesen unseres Seins und unseres Uberlebens rührt, dann hoffe ich, dass
jeder Leser, der unter dieser Voraussetzimg an sie herangeht, irgendeine Genugtuung

ernten wird...

Die ausgezeichnete englische Übersetzung ist zum Grossteil das Werk von Prof.
Dr. R. J. Zwi Werblowsky, Inhaber des Lehrstuhls für vergleichende Religionswissenschaft

an der Hebräischen Universität in Jerusalem. K. H.

I. Barzilai, SHLOMO YEHUDAH RAPOPORT /SHIR/ (1790-1867 )AND HIS
CONTEMPORARIES. Some Aspects of Jewish Scholarship of the Nineteenth
Century. Massada Press, Israel 1969. 214 S.

Salomo Juda Löb Rapoport, der — äusserlich gesehen — letzte Oberrabbiner
« alten Stils » von Prag, gehört zwei Welten an : In seiner Lebenshaltung dem
traditionellen polnisch-jüdischen Milieu verhaftet, aus dem er stammt (er wurde 1790
in Lemberg geboren), ist er gleichzeitig ideenmässig einer der Mitbegründer und
Hauptinspiratoren der modernen « Wissenschaft des Judentums ». Nachdem er in

92



seinem ersten Rabbineramt, in Tarnopol, mit dem dortigen Maskil («Aufklärer»)
Josef Perl im Interesse der Verbesserung des Lebens- und Kulturniveaus der
jüdischen Bevölkerung eng zusammengearbeitet hatte, wurde er 1840 als Oberrabiner
nach Prag berufen, ein Amt, das er bis zu seinem 1867 erfolgten Tod innehatte.

Die Bedeutung R.'s liegt vor allem darin, dass er praktisch der erste Talmudgelehrte

gewesen ist, der es wagte, an das talmudisch-rabbinische Schrifttum vom
Standpunkt der historisch-kritischen Methode heranzugehen. Daneben trat er früh
mit biographischen Skizzen über berühmte jüdische Männer der Vergangenheit hervor,

die er in hebräischen Zeitschriften veröffentlichte, wie sie damals, als die
Haskalah (jüdische « Aufklärung ») unter Schwierigkeiten ihren Weg suchte,
allenthalben aus dem Boden schössen. Neben zahlreichen, ebenfalls in Zeitschriften
publizierten historisch-kritischen Arbeiten, nahm R. die Herausgabe eines talmudischen
Realwörterbuches in Angriff, 'Erekh millin, von dem jedoch nur ein einziger Band
(der Buchstabe Alef) im Jahre 1852 erschienen ist.

R. unterhielt eine äusserst rege Korrespondenz mit fast allen bedeutenden
jüdischen Wissenschaftlern und Gelehrten seiner Zeit. Sie enthält ebenfalls reiches
wissenschaftliches Material.

Der 1. Teil des Buches von B., der seine Studien an der Hebräischen Universität

in Jerusalem und an der Columbia University in New York absolviert hat und
jetzt einen Lehrstuhl für hebräische Sprache und Kultur an letzterer Universität
bekleidet, gilt dem literarischen Lebenswerk R.'s. In diesem Zusammenhang stellt
der Vf. drei interessante Fragen :

A. Warum beschäftigte sich R. mit mittelalterlicher jüdischer Geschichte

B. Religion gegen Gelehrsamkeit

C. Hat R. seine Einstellung geändert

Zur ersten Frage bemerkt B., dass sich das Interesse R.'s wohl hauptsächlich
aus der kulturellen Dynamik erklärt, die einer Zeit innewohnt, in der die alten
babylonischen Strukturen nach und nach verschwinden und ihr Inhalt an Institutionen,

Gebräuchen, sowie intellektuellen und ethischen Traditionen auf neue Zentren

übergeht und somit an völlig neue Verhältnisse angepasst werden muss.
R. zieht notwendigerweise die Parallelen zwischen dieser Erscheinung und der
jüdischen Situation seiner eigenen Zeit, die ja auch eine Periode der Umwälzungen und
notwendigen Neuformulierungen alter Inhalte ist.

Auf der anderen Seite handelt es sich bei dem Phänomen, das R. zum Gegenstand

seiner Untersuchungen macht, weit mehr um die Transmission alter Inhalte
und ihre Anpassung an neue Gegebenheiten als um radikale Neuschöpfungen. Das
enthob ihn der Notwendigkeit, selbst Stellung zu nehmen und sicherte ihn den
Angriffen der Orthodoxie gegenüber ab, die Tendenz hatte, in ihm aufgrund seines
wissenschaftlichen Kritizismus eo ipso einen « Freund und Bundesgenossen der
Neuerer » zu sehen, die sie auf ganzer Linie heftigst bekämpfte.

Die zweite Frage ist weitaus subtiler und auch viel schwieriger zu beantworten.
Trotz seiner heftigen Polemiken mit den « Reformern », wovon der zweite Teil des
Buches handelt, blieb R. Zeit seines Lebens ein überzeugter Verfechter der
historisch-kritischen Methode, sowohl hinsichtlich der Bibel als auch auf dem Gebiet
des Talmuds. Nach dem Tode R.'s schrieb Abraham Geiger, der geistige Führer der
Reformpartei, « R. habe das Feuer der kritischen Erkenntnis im Judentum entzündet...

habe aber nichts getan, um es auch zu unterhalten... In seiner Gelehrtenarbeit
war er ängstlich darauf bedacht, ja nicht zu weit zu gehen in seinen Untersuchungen
zum Talmud und zur Bibel, aus Angst, ihre Grundlagen zu unterminieren. »

93



B. zufolge scheint sich die wenig eindeutige und konsequente Haltung R.'s auf
diesen Gebiet daraus zu erklären, dass er sich seines Rabbineramts wegen Zurückhaltung

auferlegen musste. So sieht B. auch in den Stellungnahmen R.'s zugunsten
der « Kritiker » des Mittelalters, wie Maimonides und Ibn Esra, wesentlich eine
Apologie seiner eigenen Position.

Zur dritten Frage bemerkt B., dass man aus der scheinbaren Haltungsänderung
R.'s in seiner Prager Zeit keine vorschnellen Schlüsse ziehen dürfe. Er bleibt stets
Rationalist, ein Bewunderer seiner grossen mittelalterlichen Vorbilder auf diesem
Gebiet, und ein Anhänger der Haskalah zumindest in dem Masse, in dem es ihr
Bestreben ist, den Juden moderne Bildung zu vermitteln. Auch seine grundsätzlich
negative Haltung zur Kabbala und zum Chassidismus erfährt keine Abschwächung.
In rein religiöser Hinsicht bleibt sich R. stets selbst treu : Schon in seiner «
liberalen » Tarnopoler Zeit hatte er immer wieder betont, das Studium des Talmuds und
der Dezisoren sei « der einzig adäquate Weg, den ein wahrer Israelit gehen muss ».
Noch im Jahre 1860 bezeichnete er sich selbst als « eher konservativ denn orthodox

». Auf dem Gebiete der Ideen blieb er stets tolerant und betonte, z. B. im
Hinblick auf den jüdischen Historiker J. M. Jost, « alle Welt könne nicht derselben
Meinung sein ».

Eine gewisse Bitterkeit, die von manchen als eine Abkehr von seinen
liberalen Grundsätzen gewertet wurde, bemächtigte sich R.'s dann allerdings angesichts
der Tatsache, dass in immer zahlreicheren jüdischen Gemeinden das Rabbineramt
mit radikalen Reformern besetzt wurde, die seiner Meinung nach an den
Fundamenten des Judentums rüttelten und sie zu Fall bringen wollten. So erkannte er
bereits 1837 der radikalen Charakter von Geigers Wissenschaftlicher Zeitschrift und
brach die Verbindung mit ihm ab. 1842 war er mit Zacharias Frankel einer der zwei
von siebzehn Rabbinern, die auf die Anfrage des Breslauer Gemeindevorstandes
nach der Vereinbarkeit zwischen Rabbinieramt und freier Forschung negativ
antworteten. Für R. konnte ein Rabbiner kein « Freidenker » sein, und diesen Grundsatz

vertrat er mit Nachdruck und Uberzeugimg bis an sein Lebensende.
Die « Reformer », wie Geiger, Schorr, Fürst, Leopold Low u. a. kritisierten

seine Haltung, weil sie enttäuscht darüber waren, dass der Begründer der kritischen
jüdischen Geschichtsschreibung nicht mit fliegenden Fahnen in ihr Lager überging,
sondern trotz allem ein « Rabbiner alten Stils » blieb. Doch stand für R. stets das

Judentum als Ganzes im Vordergrund, und seine Bildungs- und Aufklärungsfreundlichkeit

rührte daher, dass er sich davon eine Befruchtung des Judentums erwartete
aber nicht zulassen wollte, dass diese Tendenz zu einem Element seiner Zerstörung
würde. Auch war er zutiefst verankert im jüdischen Nationalbewusstsein, in der
Liebe zur hebräischen Sprache und im Glauben an die Wiedergeburt des jüdischen
Volkes, und stand so in diametralem Gegensatz zu den deutsch-jüdischen Reformern
und ihren Assimilationsbestrebungen.

Der zweite Teil des Buches behandelt die konkreten Kontroversen R.'s mit
« Neuerern » aller Tendenzen und gewährt eine Fülle von Einblicken in diese Zeit
einer totalen Umwälzung und Strukturveränderung im europäischen Judentum.

Der Fussnotenteil ist eine wahre Fundgrube von Hinweisen auf wenig bekannte,
meist hebräische Publikationen aus dieser Zeit. Auch die Bibliographie enthält wertvolle

Hinweise derselben Art. K. H.

S. Lehr, ANTISEMITISMUS - RELIGIOESE MOTIVE IM SOZIALEN VORURTEIL.

Aus der Frühgeschichte des Antisemitismus in Deutschland. 1870-1914.
Abhandlungen zum christl.-jüd. Dialog, herausgeg. von H. Gollwitzer Chr. Kaiser
Verlag, München 1974. 291 S. 20 DM.

94



Die vorliegende Arbeit ist die Dissertation des Vf.'s.
Das Thema ist gewiss sehr aktuell. In einer Weise kann man natürlich die

Analyse einer dunklen Vergangenheit als eine Art Heraufbeschwören von Geistern
werten, von denen man sich besser befreite. Andererseits erfordert aber die elemen-
täre Objektivität, sich darüber klar zu sein, dass diese « Geister » leider nicht nur
Relikte der Vergangenheit sind. Und dann drängt sich gerade in unserer Zeit, die
während des zweiten Weltkriegs den schrecklichsten Ausbruch des Antisemitismus
und seiner verheerenden Folgen miterleben musste, immer wieder die Frage auf,
wieso dieser Ausbruch gerade im deutschen Raum erfolgt ist.

Eine Antwort darauf kann nicht in vereinfachender, schematisierender Form
gegeben werden. Gerade der Antisemitismus ist seit eh und je, vom Altertum bis
herauf auf unsere Tage, stets ein vielschichtiges und auch ein vielgesichtiges Phänomen

gewesen und geblieben, dessen Wurzeln in viele Abründe der Einzel- und
Kollektivseele hinabreichen. Dass der Antisemitismus in Deutschland nicht mit dem
Nationalsozialismus ins Leben getreten ist, und dass sich die nationalsozialistische
Ideologie dabei auf solide, bereits vorhandene Grundlagen stützen konnte, ist ebenfalls

eine Tatsache.

Diese Grundlagen aufzuhellen insoweit sie noch auf das kaiserlich
Vorkriegsdeutschland zurückreichen, ist das Verdienst L.'s. Auch dabei kommt wieder zutage,
welch ausschlaggebende und grundlegende Bedeutung auch im Antisemitismus
gerade dieser Periode der « christlich » gefärbten antijüdischen Hetze und
Argumentation zukommt.

Wieder einmal wird dabei klar und deutlich, dass der sogenannte « säkularisierte

» oder « nach-christliche » Antisemitismus in den Ländern christlicher Tradition

in direkter « filiatio » und « processif) » aus dem religiösen Antijudaismus
hervorgeht.

Wir können nur den Wunsch aussprechen, die ausgezeichnet dokumentierte und
auf einer schier unglaublichen Fülle von mit grossem Fleiss gesammelten Material
beruhende Arbeit L.'s möge manchen verantwortlichen Kirchenleuten aller christlichen

Komfessionen endlich die Augen über diese fatalen Zusammenhänge öffnen
und ihnen zeigen, wie sinnlos es ist, sie run jeden Preis ableugnen oder verharmlosen

zu wollen, und dass sie eine sehr ernste Mahnung an jedes christliche Gewissen
darstellen. K. H.

J. Barta, JUEDISCHE FAMILIENERZIEHUNG. Das jüdische Erziehungswesen
im 19. u. 20. Jhdt. Benziger Verlag, Zürich-Einsiedeln-Köln 1974. 160 S.
25 Fr./DM.

Die bürgerliche Emanzipation der Juden in Mittel- und Westeuropa, die langsam,

mit vielen « Rückziehern » aber dennoch unaufhaltsam und beharrlich mit dem
Beginn des 19. Jhdts. einsetzt, hat innerhalb von wenigen Jahrzehnten in diesem
Raum, zusammen mit den alten Gemeindestrukturen, auch zum Grossteil dem
traditionellen jüdischen Erziehungssystem ein Ende bereitet. Wohl kam es zur Gründung
von jüdischen Schulen modernen Typus, doch auch das nur dort, wo eine
genügende Anzahl von jüdischen Kindern eine solche Initiative möglich machte. Auf der
anderen Seite war durch die mm sehr rasche Fortschritte erzielende kulturelle
Assimilation an die nichtjüdische Umwelt die Gefahr des jüdischen Substanzverlustes in
ein sehr akutes und gefährliches Stadium eingetreten. Dass in dieser Situation in den
jüdischen Familien, die zumindest einen Teil dieseT Substanz zu bewahren und
weiterzugeben bestrebt waren, der jüdischen Erziehung und dem Beispiel jüdischen

95



Lebens gerade im familiären Rahmen eine erhöhte Bedeutung zukam, liegt auf der
Hand.

Der Vf., selbst Jude und Erziehungswissenschaftler, untersucht diese Situation
in ihren vielfältigen Aspekten und Auswirkungen ganz besonders im Hinblick auf die
Verhältnisse in Mittel- und Osteuropa, wobei natürlich, durch die grosse Verschiedenheit

des jüdischen Milieus bedingt, bedeutende Unterschiede zutage treten.
In der Schlussbetrachtung wird dann eine Konfrontation vorgenommen zwischen

der Situation im 19. Jahrhundert und den heute vorwiegend herrschenden Verhältnissen.

K. H.

Joseph Joffo : EIN SACK VOLL MURMELN. Ullstein-Verlag, Frankfurt, 1975.
240 Seiten.

In deutscher, und, wie mir scheinen will, nicht ganz zutreffender Übersetzung
liegt der Pariser Bestseller des Jahres 1974 vor. Joseph Joffo nennt sich nicht
Schriftsteller ; er unterhält einen Friseurladen in Paris. Zu seinem Buch schreibt er
selber die einführenden Worte : « Als zehnjähriger Junge erlebte ich das Abenteuer
der Besatzungszeit, und von dieser Kindheit erzähle ich... Der Bericht wiedergibt
die Geschichte zweier » — jüdischer — « Kinder in einer grausamen und absurden
Welt, wo sie manchmal auch ganz unerwartet Hilfe fanden ».

Zweifellos ist das Buch sehr munter und leicht geschrieben, und dass es viele
Leser findet, ist kein Wunder. Trotzdem habe ich persönlich Mühe, über diesem
Buch froh zu werden, und bei aller Anerkennung für die Leistung des Verfassers
frage ich : treibt er nicht manchmal mit Entsetzen Scherz L. S.

Jean Robinson : DUFFY UND SEIN « VOGEL ». — Harry Blomberg : EVA. 239 S.

— Gertrud Kurz : DER ABGEBROCHENE ZAUN. — Alle drei erschienen
1975 im Friedrich Reinhardt Verlag, Basel.

Das Büchlein von Robinson ist ein Kinderbuch, für Kinder von 10 Jahren an.
Ob unsere Kinder es goutieren werden Es ist sicher gut gemeint, aber für mein
Empfinden zu « amerikanisch », d. h. etwas gar gewollt-originell und moralisch.
« Man merkt die Absiebt, und man ist verstimmt ». Schade

« Eva » von Harry Blomberg ist der « Roman einer tapferen Frau ». Die
Übertragung aus dem Schwedischen ins Deutsche ist gut, weil von Edzard Schaper. Es
wird die Geschichte einer Wandlung oder eigentlich einer « Einübung im Christentum»

erzählt. Eine junge Lehrerin wird in ein trostloses Nest « am Ende der Welt»
verschlagen. Fast alles, was sie erlebt und durchmachen muss, ist grausam, und
sie ist keine Heldin, obschon sie sich letzten Endes zu einem Ja zu ihrem
Schicksal durchringen kann. Ich finde das Buch gut : es ist glaubwürdig, und die
Gleichung « fromm und gläubig unter allen Umständen froh und zufrieden »

wird einem nicht vorgesetzt. Ein hilfreiches Buch für manche mit ihrem eigenen
Schicksal hadernde Leserin

« Der abgebrochene Zaun », kurze Geschichten nicht nur erzählt, sondern auch
erlebt von Gertrud Kurz, dürften uns hier am meisten interessieren. Die Helferin
vieler Flüchtlinge und Beladenen jeglicher Art, Dr. h. c. Gertrud Kurz, hatte sicher
keine literarischen Ambitionen, als sie diese Begebenheiten und Erlebnisse
niederschrieb. Sie wollte ganz schlicht damit nur manchem helfen, und dieses Ziel wird
mit dieser kleinen Sammlung sicherlich auch erreicht. Eindrücklich ist einmal mehr,
zu sehen, wieviel ein einzelner Mensch erreichen kann, wenn er sich voll und ganz
einsetzt und nicht vor der « Bösen Welt » resigniert.

L.S.

96


	Rezensionen

