
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Meron : eine Stätte jüdischer Volksfrömmigkeit

Autor: Heutger, Nicolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meron — eine Stätte jüdischer Volksfrömmigkeit
von Nicolaus Heutger °

Der Name Meiron — Meron »— Merom erscheint zwar bereits in
den Listen der kananäischen Städte, die von Thutmosis III. und
Ramses II. erobert wurden (Ma-ra-ma), doch braucht sich dieser Name
nicht unbedingt auf das heutige Meron in Obergaliläa, 7 km westlich von
Safed, beziehen1. Bei den « Wassern von Merom » 2 besiegte Josua den
König von Hazor, Jabin. Jirku und Aharoni setzen dieses Merom mit
dem heutigen Meron gleich.

Dann erscheint Meron in Obergaliläa bei Josephus in der Liste der
galiläischen Dörfer, die er in seiner damaligen Eigenschaft als
Verantwortlicher der für den Krieg gegen Rom mobilisierten jüdischen Streitkräfte

der Region im Jahre 66 n. Chr. befestigen liess. Meron wird
auch in der rabbinischen Tradition erwähnt3. Mehrere talmudische
Legenden ranken sich um den Ort, der für die Sammlung des Judentums

nach der Katastrophe von 135 und für die mittelalterliche
Weiterentwicklung des jüdischen Glaubens erhebliche Bedeutung hatte.

Einige dieser Legenden beziehen sich auf R. Schim'on bar Jochaï4
und seinen Sohn Eli'eser, die in Meron begraben sind. Freilich empfing
die Grabstätte ihre heutige Gestalt erst in ottomanischer Zeit.

Das Grabgebäude hat drei Kuppeln, zu denen man von der Rückseite

her aufsteigen kann. In den Nischen neben den tumbenhaft gestalteten

Gräbern liegen kranke Pilger, die hier an heiliger Stätte betend
auf Genesung hoffen. Die Männer tragen die dunkle Kleidung der
Orthodoxen, dazu Schläfenlocken und den Gebetsmantel. Fast stets
hängt an einem Baum beim Heiligtum ein kopfloses, geschächtetes
Tier, dessen ausgeflossenes Blut entsprechenden Geruch verbreitet.

Der so in Meron verehrte R. Schim'on bar Jochaï gehört zu den
fünf Schülern R. 'Aqibas, welche die Katastrophe von 135 überlebt
haben. Er hat R. 'Aqiba noch im römischen Gefängnis besucht und
beruft sich immer wieder auf ihn5. Dieser eng mit Meron verbundene
Lehrer gehört zu den Meistern der Tradition, die dem Judentum nach
135 einen Weg in die Zukunft bahnten. Er richtete zunächst seine
Jeschivah, sein Lehrhaus, in Tekoa, südöstlich von Jerusalem ein, doch
ist auch sein Wirken in Galiläa bezeugt. Ihm wird das berühmte Wort
zugeschrieben (Schab. 118b) : « Wenn Israel zwei Sabbate voll und
ganz nach dem Gesetz halten würde, dann würde es sofort erlöst. »

Die Legende fabuliert, während seiner ganzen Lebenszeit sei über
dem Israelland kein Regenbogen erschienen. So gross war seine Heiligkeit.

65



Dieser Rabbi äusserte sich höchst kritisch über die Römer und wurde
deshalb zum Tode verurteilt6. Er konnte aber vor seinen Verfolgern
flüchten und fand in einer Höhle Zuflucht, in der er, zusammen mit
seinem Sohn Eli'eser, dreizehn Jahre zubrachte (Schab. 33b). Die
mittelalterliche Legende sagt, er habe bei dieser Gelegenheit den Sohar,
das « Ruch des göttlichen Lichtglanzes », das Hauptwerk der Kabbala
geschrieben, das in Wirklichkeit erst aus dem späten 13. Jhdt, stammt
und auf den spanischen Kabbalisten Mose de Leon zurückgeht7.

Wenige Schritte vom vielbesuchten Grab dieses Gottesmannes
entfernt liegt das ebenfalls sehr verehrte, vom Rauch unzähliger Kerzen
geschwärzte Grab R. Jochanan ha-Sandlars, des Schuhmachers, der
ebenfalls im 2. nachchristlichen Jahrhundert lebte. In der Nische beim
Grab soll er seine Sandalen verfertigt haben. Wir wissen ja aus der
jüdischen Tradition, dass jeder Rabbi ein Handwerk beherrschen sollte.

Auf den Abtreppungen des Grabes liegen viele Steinchen, die von
frommen Juden als Memento hinterlegt wurden. Und unter diesen
Steinen liegen zahlreiche Rittzettel. Solche Zettel aus wissenschaftlichen

Gründen von den Stufen des Grabmals zu entfernen, kam natürlich

aus Gründen der Pietät nicht in Frage. Schliesslich fanden sich
solche Bittzettel8 aber weit zerstreut, in der Regenzeit fortgespült, im
Gelände und wurden aufgelesen.

Die Übersetzung der Texte9 ergab folgendes : Mehrere Bittzettel
enthalten nur den Vornamen eines Frommen und die Namen seiner
Eltern. Dahinter steht kurz ausgeschrieben oder in vier Buchstaben
abgekürzt die Bitte um Gesundheit des Körpers und — oder — des
Geistes.

Andere Texte bitten den Ewigen ausführlicher um ein langes Leben,
um gute Jahre, gute Gedanken, guten Erfolg und Freude an den
Kindern. So erscheint auf einem der Bittzettel folgendes ergreifende Gebet :

Der Ewige helfe mir, dass es mir gelinge, ein reines und gutes Haus in
Israel aufzubauen. Und dass sie — d.h. die Ehefrau — leicht gebäre und dass
alles mit Seiner Hilfe gut ablaufe. Und dass es uns vergönnt sei, in Frieden zu
leben, in Ehrfurcht, vor dem Herrn, in Gesundheit und allem Guten bis 120
Jahre10. Und dass es mir gelinge, zu lernen, zu beten und meine Schuld zu
erkennen, und dass ich gute Freunde habe und ein gutes Auskommen.

Offenbar handelt es sich hier um das Gebet eines Jungverheirateten

u.

Ich bitte alle Rabbis und R. Schimon bar Jochaï, dass der Ewige mir
Gesundheit gebe und auch meiner Frau, dass sie draussen arbeiten kann, und
dies soll ihr Erfolg geben im Haus. Und dass Channah — ein Frauenname,
hier offensichtlich der Name der Tochter — baldigst heiraten möge.

66



Hier betet offenbar ein Ehemann reiferen Alters von patriarchalischer
Grundhaltung.

Wieder ein anderer Wunschzettel bittet den Ewigen,

dass er mir Erfolg gebe auf allen meinen Wegen und beim Lernen, auch meinen

Schwestern, durch die Gunst Rabbi Sohim'on bar Jochaïs.

Der Gedanke der Intercessio des Heiligen kommt hier sehr deutlich

zum Ausdruck.
Die mehrmalige Betonung des « Lernens » ist typisch für orthodoxe

Kreise, denen das Studium der heiligen Überlieferung über alles geht12.
Ein anderer Text enthält die Bitte :

Mir und dem ganzen Volk Israel : Auf dass der Messias bald und in diesen
Tagen komme18.

Auch sonst ist ja, wenigstens in der Volksfrömmigkeit, die
Messiaserwartung noch lebendig.

Auf einem Hügel, 3 km von Meron entfernt, wird das durchaus
antik erscheinende Grab Schammai's gezeigt, des Zeitgenossen und
grossen Opponenten Hilleis, der zur Zeit Jesu lebte. Schammaï wird
freilich auch in dem schon beschriebenen Grabkomplex in Meron selbst
verehrt. Der nahe Felsen nun trägt den Namen « Felsen des Messias »,
denn auf ihm wird nach jüdischem Volksglauben der Messias sitzen,
und der Prophet Elija wird mit seiner Posaune das Kommen der Erlösung

ankündigen. Auf eine volkstümliche Messiaserwartung weist auch
die in Meron lebendige Überzeugung hin, der Messias werde in dem
Augenblick kommen, in dem der Türsturz der noch zu beschreibenden
alten Synagoge des Ortes herunterfällt.

An anderer Stelle wird das Grab Hilleis des Alten und seiner Schüler
gezeigt. In dieser grossen Anlage finden wir auch Sarkophage. Der
vorgebliche Sarkophag des Meisters steht gegenüber dem Eingang.
Diese Grabanlage wird mehrfach von mittelalterlichen Pilgern erwähnt.

Ebenfalls in Meron befinden sich auch die Reste einer dreischiffigen
Synagoge, die aus dem 3. nachchristl. Jahrhundert stammt. Bezeichnend
sind hier die herzförmigen Ecksäulen. Dieses Bethaus verkörpert den
frühen galiläischen Synagogentypus. Die Anlage ist mit 25 m Länge
und 13,5 m Breite die grösste dieses Gebietes. Die Fassade enthält drei
fein skulpturierte Eingänge mit ausgezogenen Türstürzen, die nach
Jerusalem hin orientiert sind. Der linke und der mittlere geborstene
Türsturz wurden inzwischen durch Stahlschienen gesichert.

Im Jahre 1522 wird durch R. Mose Basola erstmals die besondere
Feier am Fest Lag ha-Omer14 an den Gräbern des R. Schim'on bar
Jochaï und seines Sohnes literarisch bezeugt.

67



Das Fest, das hier als Chillula de-Raschbi15 dem Andenken des

grossen Rabbi gewidmet ist, scheint in jener Zeit oder wenig früher
von den Kabbalisten des nahen Safed eingerichtet worden zu sein, da
man, wie bereits erwähnt, den guten Namen des frühtalmudischen
R. Schim'on für die jüdische Geheimlehre in Anspruch nahm. In dem
hochgelegenen Safed lebten um 1500 etwa 2000 jüdische Familien. Zu
besonderer Berühmtheit gelangte das galiläische Bergstädtchen wenig
später dadurch, dass im Jahre 1569 R. Isaak Luria, « der heilige Ari »

(1534-1572), der grosse Erneuerer der Kabbala, dort seinen Wohnsitz
aufschlug. Durch die Nähe der « heiligen Gräber » waren schon vorher
namhafte Kabbalisten nach Safed gekommen, das so, neben Jerusalem,
Hebron und Tiberias, zu einer der vier « heiligen Städte » des
Israellandes geworden ist. Gerade durch die lurjanische Kabbala wurde dann
die Verehrung der sogenannten « heiligen Gräber » neuerdings mächtig
gefördert. Bis zu diesem Zeitpunkt hatten sich bedeutende
religionsgesetzliche Autoritäten diesem Kult gegenüber ablehnend verhalten und
hatten ihn teilweise sogar bekämpft, da man in ihm ein unjüdisches
Element sah.

Am Vorabend von Lag ba-'Omer sammeln sich bedeutende
Pilgergruppen bezeichnenderweise in Safed. Sie tragen eine flaggenbedeckte
Torahrolle unter Gesang und Tanz durch die engen Gassen der alten,
von jüdischer Volksfrömmigkeit in besonderer Weise geprägten Stadt.
Am Ortsrand setzen sie sich dann in Autos und fahren nach Meron.

In der Dämmerung versammelt man sich am Grab des Meisters,
tanzt hier im Hof nach den Klängen primitiver Instrumente und singt
Hymnen zu Ehren des R. Schim'on. Besonders bedeutungsvoll ist dabei
die Hymne « Bar Jochai - ashreikha » (« Heil dir, Sohn Jochaïs 1 »), die
zehn Strophen hat, gemäss den zehn Sefirot der Kabbala. Das Grab
R. Schim'ons und das seines Sohnes sind bald bedeckt mit Hunderten
von Kerzen, um die herum betende Menschen stehen. Oft kommen aus
diesem Anlass bis zu 100.000 « Pilger » nach Meron.

Offenbar bleibt die folkloristische Attraktivität des Festes auch auf
religiös indifferente Juden nicht ohne Wirkung. Auch sie zieht es am
Lag ba-'Omer nach Meron, so dass dieser Tag alljährlich der Anlass zur
grössten Wallfahrt Israels ist.

Sobald es dunkel geworden ist, wird auf jedem Grabdach ein
Feuer entzündet, in das begeisterte Wallfahrer ölgetränkte Kleidungsstücke

werfen. Besessene werden exorzistischen Riten unterworfen und
frühmorgens werden dann die etwa dreijährigen Kinder, deren erster
Haarschnitt bevorsteht, im Grabbezirk versammelt. Das Haar wird nun
feierlich abgeschnitten und als Opfergabe ins Feuer geworfen. Dann
reichen die Eltern Wein und Süssigkeiten herum. Dieses Haaropfer ist

68



ein magisches Urphänomen der Religion. Es wird auch im Islam geübt,
z. B. an der Wallfahrtsstätte Nebi Musa16.

Auch anderwärts im Lande wird der Festtag Lag ba-'Omer, der
Tag, an dem einst das Manna vom Himmel fiel, im Blick auf die Kinder
gefeiert, so z. B. im Kibbuz Scha'ar ha- Amaqim, wo an diesem Tag
die etwa Siebenjährigen feierlich in die Gemeinschaft aufgenommen
werden. Sie dürfen dann auch an diesem Tag zum erstenmal im Freien
in Zelten übernachten.

Während des folgenden Tages besuchen die Festpilger von Meron
die anderen heiligen Stätten in der Umgebung. Offenbar sind zu diesem
Zweck im Spätmittelalter namenlose Gräber (siehe oben) mit
anziehenden Namen berühmter Rabbis aus der Zeit der Mischna versehen
worden. Urtümlich wirken hier die an den Gräbern und den umstehenden

Bäumen aufgehängten weissen Kleiderfetzen, die den Pilger
repräsentieren und etwas von der Heiligkeit der Stätte in sich aufnehmen,
ja gewissermassen greifbar machen.

Im Orte Meron haben stets auch Juden gewohnt. 1949 wurde der
Platz, nachdem hier 1948 ein arabisches Dorf zerstört worden war,
durch eine jüdische landwirtschaftliche Gemeinschaftssiedlung neu
belebt. Die Jeschivat Bnei 'Aqiba neben der Hauptwallfahrtsstätte sucht
die alte Lerntradition lebendig zu erhalten.

Das abgelegene, religiös und geographisch auf das nahe Safed
ausgerichtete Meron ist ein Hort und Zielpunkt der einerseits vom Talmud,
andererseits aber von der Kabbala, der jüdisch-mystischen Geheimlehre

geprägten, auch im heutigen, weithin säkularisierten Staat Israel
noch lebendigen jüdischen Volksfrömmigkeit, die manche urtümliche,
auch aus anderen Religionen bekannte Züge bewahrt.

" Der Verfasser war 1973 Stipendiat des Deutschen Evangelischen Instituts für
Altertumswissenschaft des Heiligen Landes in Jerusalem. Er ist Lehrbeauftragter für
Religionskunde an der Pädagogischen Hochschule Hildesheim.

1 Vgl. Encyclopaedia Judaica XI, 1971, Sp. 1391, ZDPV-Registerbände.
2 Vgl. Jos. 11,5,7 ; dazu ZDPV 53,146.
s Vgl. z. B. Tos. Dem. IV,13.
4 Vgl. Konowitz, R. Shimon b. Yohai, 1966.
5 Z. B. Sanh. 86 a.
6 Schab. 33 b.
7 Das ist die seit den Untersuchungen von Prof. G. Scholem wissenschaftlich
allgemein anerkannte These vom Ursprung des Sohar, die natürlich in den Augen
der Kabbalisten eine Härsesie darstellt. Diese These stellt übrigens nicht
grundsätzlich in Abrede, dass bei der Redaktion des Sohar weitaus ältere Elemente
Verwendung gefunden haben.

69



8 Im Jiddischen heissen sie « Quittel » und man findet sie auch in den Ritzen der
Westmauer des Tempels in Jerusalem und an den Gräbern der Chassidimrabbis.

0 Herrn G. Sober, Düsseldorf, danke ich für seine freundliche Hilfe
10 Die volkstümliche Wunschformel : « Zu 120 » (d. h. : « Mögest du 120 Jahre

leben I ») beruht auf 5 Mos. 34,7, wo das Lebensalter des Mose mit dieser Zahl
angegeben wird. Nach späteren Quellen erreichten auch Hillel der Alte, R. Jocha-
nan b. Sakkaï und R.'Aqiba dieses Alter.

11 Die Formulierung ist teilweise traditionellen Gebeten entlehnt.
12 So sagt ja schon die Mischna (Peah 1,1), nachdem sie den verdienstvollen

Charakter der Erfüllung verschiedener Gebote und guter Werke aufgezählt hat :

« Doch das Studium der Torah (im Sinne von « Überlieferung ») wiegt alles auf. »
13 Diese Wunschformel gebrauchen fromme Juden immer, wenn sie vom Kommen

des Messias sprechen.
14 Gemäss der pharisäisch-rabbinischen Interpretation von 3 Mos. 23, 11 : mi-

mocharat ha-Schabbat, « am Tage nach dem Sabbat », muss die 'Omer-Gabe (die
Erstlinge der Getreideernte) am 16. Nissan und damit am Tage nach dem 1. Tag
des Passah-Festes dargebracht werden. (Im Gegensatz zu den Sadduzäern
verstehen die Schulen pharisäischer Richtung das Wort « Sabbat » hier im Sinne von
« Festtag », was nach dem biblischen Sprachgebrauch an sich möglich ist.) Von
da ab soll man gemäss dem biblischen Gebot (eb. 15,16) sieben volle Wochen
zählen und am 50. Tag wird dann Schavu'ot, das « Wochenfest » gefeiert. Die
Zeit zwischen dem 2. Tag des Passah-Festes und dem Wochenfest heisst auch
« Sefirah-Zeit » (Zähl-Zeit), weil man jeden Tag beim Abendgebet öffentlich
ausruft, um den wievielten Tag der 'Omer-Periode es sich handelt.

Lag ba.'Omer (lag, das heisst die Buchstaben Lamed und Gimel des hebräischen

Alphabets, entsprechen dem Zahlenwert von 33) ist der 33. Tag dieser
Periode, und somit der 18. des Monats Ijjar, an dem nach dem Talmud (Jeb. 62 b)
eine unter den Schülern R. 'Aqibas ausgebrochene Seuche, die zahlreiche Opfer
forderte, aufgehört haben soll.

Seit den grossen Judenverfolgungen in der Kreuzfahrerzedt ist die Sefirah-
Zeit eine Trauerperiode, die am 33. Tag unterbrochen und dann fortgesetzt wird.
Im Andenken an den talmudischen Bericht ist der Lag ba-'Omer vor allem ein
Schülerfest.

10 Abkürzung aus den Anfangsbuchstaben des Namens von R. Schim'on bar Jochaü.
Die Chillula ist die « mystische Hochzeit » des Meisters, d. h. sein traditioneller
Todestag.

16 Nebi Musa ist nach einer palästinensich-islamischen Lokaltradition das in der
Wüste Juda bei Jericho gelegene « Grab des Propheten Mose », das Allah dorthin
verlegt hätte, um den Gläubigen die Wallfahrt zu erleichtern. Nach 5 Mos. 34,1
starb Mose auf dem Berge Nebo im Ostjordanland, « und (der Herr) begrub ihn
im Tale, Im Lande Moab gegenüber Beth-Peor, und niemand kennt sein Grab bis
auf diesen Tag » (eb. 6). Diese Wallfahrt findet alljährlich in der Osterzeit von
Jerusalem aus statt und wurde in Wirklichkeit als islamisches Gegengewicht zum
jüdischen Passah- und zum christlichen Osterfest ins Leben gerufen und legendär
fundiert.

70


	Meron : eine Stätte jüdischer Volksfrömmigkeit

