Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Meron : eine Statte judischer Volksfrommigkeit
Autor: Heutger, Nicolaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961386

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Meron — eine Stitte jiidischer Volksfrommigkeit

von Nicolaus Heutger ®

Der Name Meiron — Meron — Merom erscheint zwar bereits in
den Listen der kananiischen Stidte, die von Thutmosis III. und
Ramses II. erobert wurden (Ma-ra-ma), doch braucht sich dieser Name
nicht unbedingt auf das heutige Meron in Obergalilia, 7 km westlich von
Safed, beziehen !. Bei den « Wassern von Merom » 2 besiegte Josua den
Konig von Hazor, Jabin. Jirku und Aharoni setzen dieses Merom mit
dem heutigen Meron gleich.

Dann erscheint Meron in Obergalilia bei Josephus in der Liste der
galildischen Déorfer, die er in seiner damaligen Eigenschaft als Verant-
wortlicher der fiir den Krieg gegen Rom mobilisierten jiidischen Streit-
krifte der Region im Jahre 66 n. Chr. befestigen liess. Meron wird
auch in der rabbinischen Tradition erwihnt3. Mehrere talmudische
Legenden ranken sich um den Ort, der fiir die Sammlung des Juden-
tums nach der Katastrophe von 135 und fiir die mittelalterliche Wei-
terentwicklung des jiidischen Glaubens erhebliche Bedeutung hatte.

Einige dieser Legenden beziehen sich auf R. Schim’on bar Jochai 4
und seinen Sohn Eli’eser, die in Meron begraben sind. Freilich empfing
die Grabstiitte ihre heutige Gestalt erst in ottomanischer Zeit.

Das Grabgebidude hat drei Kuppeln, zu denen man von der Riick-
seite her aufsteigen kann. In den Nischen neben den tumbenhaft gestal-
teten Gribern liegen kranke Pilger, die hier an heiliger Stitte betend
auf Genesung hoffen. Die Minner tragen die dunkle Kleidung der
Orthodoxen, dazu Schlifenlocken und den Gebetsmantel. Fast stets
hingt an einem Baum beim Heiligtum ein kopfloses, geschichtetes
Tier, dessen ausgeflossenes Blut entsprechenden Geruch verbreitet.

Der so in Meron verehrte R. Schim’on bar Jochai gehért zu den
fiinf Schiilern R. ’Aqibas, welche die Katastrophe von 135 iiberlebt
haben. Er hat R.’Aqiba noch im rdmischen Gefingnis besucht und
beruft sich immer wieder auf ihn® Dieser eng mit Meron verbundene
Lehrer gehort zu den Meistern der Tradition, die dem Judentum nach
135 einen Weg in die Zukunft bahnten. Er richtete zuniichst seine
Jeschivah, sein Lehrhaus, in Tekoa, siidéstlich von Jerusalem ein, doch
ist auch sein Wirken in Galilda bezeugt. Ihm wird das beriihmte Wort
zugeschrieben (Schab. 118b): « Wenn Israel zwei Sabbate voll und
ganz nach dem Gesetz halten wiirde, dann wiirde es sofort erlost. »
Die Legende fabuliert, wihrend seiner ganzen Lebenszeit sei iiber
dem Israelland kein Regenbogen erschienen. So gross war seine Heilig-
keit.

65



Dieser Rabbi dusserte sich héchst kritisch iiber die Rémer und wurde
deshalb zum Tode verurteilt . Er konnte aber vor seinen Verfolgern
fliichten und fand in einer Hohle Zuflucht, in der er, zusammen mit
seinem Sohn Eli’eser, dreizehn Jahre zubrachte (Schab. 33b). Die mit-
telalterliche Legende sagt, er habe bei dieser Gelegenheit den Sohar,
das « Buch des gottlichen Lichtglanzes », das Hauptwerk der Kabbala
geschrieben, das in Wirklichkeit erst aus dem spiten 13. Jhdt, stammt
und auf den spanischen Kabbalisten Mose de Leon zuriickgeht 7.

Wenige Schritte vom vielbesuchten Grab dieses Gottesmannes ent-
fernt liegt das ebenfalls sehr verehrte, vom Rauch unzihliger Kerzen
geschwirzte Grab R. Jochanan ha-Sandlars, des Schuhmachers, der
ebenfalls im 2. nachchristlichen Jahrhundert lebte. In der Nische beim
Grab soll er seine Sandalen verfertigt haben. Wir wissen ja aus der
jidischen Tradition, dass jeder Rabbi ein Handwerk beherrschen sollte.

Auf den Abtreppungen des Grabes liegen viele Steinchen, die von
frommen Juden als Memento hinterlegt wurden. Und unter diesen
Steinen liegen zahlreiche Bittzettel. Solche Zettel aus wissenschaft-
lichen Griinden von den Stufen des Grabmals zu entfernen, kam natiir-
lich aus Griinden der Pietdt nicht in Frage. Schliesslich fanden sich
solche Bittzettel ® aber weit zerstreut, in der Regenzeit fortgespiilt, im
Gelinde und wurden aufgelesen.

Die Ubersetzung der Texte? ergab folgendes : Mehrere Bittzettel
enthalten nur den Vornamen eines Frommen und die Namen seiner
Eltern. Dahinter steht kurz ausgeschrieben oder in vier Buchstaben
abgekiirzt die Bitte um Gesundheit des Korpers und — oder — des
Geistes.

Andere Texte bitten den Ewigen ausfiihrlicher um ein langes Leben,
um gute Jahre, gute Gedanken, guten Erfolg und Freude an den Kin-
dern. So erscheint auf einem der Bittzettel folgendes ergreifende Gebet :

Der Ewige helfe mir, dass es mir gelinge, ein reines und gutes Haus in
Israel aufzubauen. Und dass sie — d.h. die Ehefrau — leicht gebéire und dass
alles mit Seiner Hilfe gut ablaufe. Und dass es uns vergdnnt sei, in Frieden zu
leben, in Ehrfurcht, vor dem Herrn, in Gesundheit und allem Guten bis 120
Jahre 1°. Und dass es mir gelinge, zu lernen, zu beten und meine Schuld zu
erkennen, und dass ich gute Freunde habe und ein gutes Auskommen.

Offenbar handelt es sich hier um das Gebet eines Jungverheira-
teten 1,

Ich bitte alle Rabbis und R. Schim’on bar Jochai, dass der Ewige mir
Gesundheit gebe und auch meiner Frau, dass sie draussen arbeiten kann, und
dies soll ihr Erfolg geben im Haus. Und dass Channah — ein Frauenname,
hier offensichtlich der Name der Tochter — baldigst heiraten mdge.

66



Hier betet offenbar ein Ehemann reiferen Alters von patriarchalischer
Grundhaltung.
Wieder ein anderer Wunschzettel bittet den Ewigen,

dass er mir Erfolg gebe auf allen meinen Wegen und beim Lernen, auch mei-
nen Schwestern, durch die Gunst Rabbi Schim’on bar Jochais.

Der Gedanke der Intercessio des Heiligen kommt hier sehr deut-
lich zum Ausdruck.

Die mehrmalige Betonung des « Lernens » ist typisch fiir orthodoxe
Kreise, denen das Studium der heiligen Uberlieferung iiber alles geht 2.

Ein anderer Text enthilt die Bitte :

Mir und dem ganzen Volk Israel : Auf dass der Messias bald und in diesen
Tagen komme 13,

Auch sonst ist ja, wenigstens in der Volksfrommigkeit, die Messias-
erwartung noch lebendig. _

Auf einem Hiigel, 3 km von Meron entfernt, wird das durchaus
antik erscheinende Grab Schammais gezeigt, des Zeitgenossen und
grossen Opponenten Hillels, der zur Zeit Jesu lebte. Schammai wird
freilich auch in dem schon beschriebenen Grabkomplex in Meron selbst
verehrt. Der nahe Felsen nun trigt den Namen « Felsen des Messias »,
denn auf ihm wird nach jidischem Volksglauben der Messias sitzen,
und der Prophet Elija wird mit seiner Posaune das Kommen der Erls-
sung ankiindigen. Auf eine volkstiimliche Messiaserwartung weist auch
die in Meron lebendige Uberzeugung hin, der Messias werde in dem
Augenblick kommen, in dem der Tiirsturz der noch zu beschreibenden
alten Synagoge des Ortes herunterfillt.

An anderer Stelle wird das Grab Hillels des Alten und seiner Schiiler
gezeigt. In dieser grossen Anlage finden wir auch Sarkophage. Der
vorgebliche Sarkophag des Meisters steht gegeniiber dem Eingang.
Diese Grabanlage wird mehrfach von mittelalterlichen Pilgern erwihnt.

Ebenfalls in Meron befinden sich auch die Reste einer dreischiffigen
Synagoge, die aus dem 3. nachchristl. Jahrhundert stammt. Bezeichnend
sind hier die herzférmigen Ecksidulen. Dieses Bethaus verkorpert den
frithen galildischen Synagogentypus. Die Anlage ist mit 25 m Linge
und 13,5 m Breite die grosste dieses Gebietes. Die Fassade enthilt drei
fein skulpturierte Einginge mit ausgezogenen Tiirstiirzen, die nach
Jerusalem hin orientiert sind. Der linke und der mittlere geborstene
Tiirsturz wurden inzwischen durch Stahlschienen gesichert.

Im Jahre 1522 wird durch R. Mose Basola erstmals die besondere
Feier am Fest Lag ba-Omer ' an den Gribern des R. Schim’on bar
Jochai und seines Sohnes literarisch bezeugt.

67



Das Fest, das hier als Chillula de-Raschbi!® dem Andenken des
grossen Rabbi gewidmet ist, scheint in jener Zeit oder wenig friiher
von den Kabbalisten des nahen Safed eingerichtet worden zu sein, da
man, wie bereits erwihnt, den guten Namen des friihtalmudischen
R. Schim’on fiir die jidische Geheimlehre in Anspruch nahm. In dem
hochgelegenen Safed lebten um 1500 etwa 2000 jiidische Familien. Zu
besonderer Berithmtheit gelangte das galildische Bergstidtchen wenig
spater dadurch, dass im Jahre 1569 R. Isaak Luria, « der heilige Ari »
(1534-1572), der grosse Erneuerer der Kabbala, dort seinen Wohnsitz
aufschlug. Durch die Nihe der « heiligen Griber » waren schon vorher
namhafte Kabbalisten nach Safed gekommen, das so, neben Jerusalem,
Hebron und Tiberias, zu einer der vier « heiligen Stidte » des Israel-
landes geworden ist. Gerade durch die lurjanische Kabbala wurde dann
die Verehrung der sogenannten « heiligen Griber » neuerdings miichtig
gefoérdert. Bis zu diesem Zeitpunkt hatten sich bedeutende religions-
gesetzliche Autorititen diesem Kult gegeniiber ablehnend verhalten und
hatten ihn teilweise sogar bekidmpft, da man in ihm ein unjiidisches
Element sah.

Am Vorabend von Lag ba-’Omer sammeln sich bedeutende Pilger-
gruppen bezeichnenderweise in Safed. Sie tragen eine flaggenbedeckte
Torahrolle unter Gesang und Tanz durch die engen Gassen der alten,
von jiidischer Volksfrommigkeit in besonderer Weise geprigten Stadt.
Am Ortsrand setzen sie sich dann in Autos und fahren nach Meron.

In der Dimmerung versammelt man sich am Grab des Meisters,
tanzt hier im Hof nach den Klingen primitiver Instrumente und singt
Hymnen zu Ehren des R. Schim’on. Besonders bedeutungsvoll ist dabei
die Hymne « Bar Jochai - ashreikha » (« Heil dir, Sohn Jochais | »), die
zehn Strophen hat, gemiss den zehn Sefirot der Kabbala. Das Grab
R. Schim’ons und das seines Sohnes sind bald bedeckt mit Hunderten
von Kerzen, um die herum betende Menschen stehen. Oft kommen aus
diesem Anlass bis zu 100.000 « Pilger » nach Meron.

Offenbar bleibt die folkloristische Attraktivitit des Festes auch auf
religiés indifferente Juden nicht ohne Wirkung. Auch sie zieht es am
Lag ba-’Omer nach Meron, so dass dieser Tag alljahrlich der Anlass zur
grossten Wallfahrt Israels ist.

Sobald es dunkel geworden ist, wird auf jedem Grabdach ein
Feuer entziindet, in das begeisterte Wallfahrer 6lgetrinkte Kleidungs-
stiicke werfen. Besessene werden exorzistischen Riten unterworfen und
frithmorgens werden dann die etwa dreijihrigen Kinder, deren erster
‘Haarschnitt bevorsteht, im Grabbezirk versammelt. Das Haar wird nun
feierlich abgeschnitten und als Opfergabe ins Feuer geworfen. Dann
reichen die Eltern Wein und Siissigkeiten herum. Dieses Haaropfer ist

68



ein magisches Urphinomen der Religion. Es wird auch im Islam geiibt,
z. B. an der Wallfahrtsstitte Nebi Musa 18,

Auch anderwirts im Lande wird der Festtag Lag ba-’Omer, der
Tag, an dem einst das Manna vom Himmel fiel, im Blick auf die Kinder
gefeiert, so z. B. im Kibbuz Scha’ar ha-’Amagqim, wo an diesem Tag
die etwa Siebenjihrigen feierlich in die Gemeinschaft aufgenommen
werden. Sie diirfen dann auch an diesem Tag zum erstenmal im Freien
in Zelten iibernachten.

Wihrend des folgenden Tages besuchen die Festpilger von Meron
die anderen heiligen Stiitten in der Umgebung. Offenbar sind zu diesem
Zweck im Spétmittelalter namenlose Griber (siche oben) mit anzie-
henden Namen beriihmter Rabbis aus der Zeit der Mischna versehen
worden. Urtiimlich wirken hier die an den Gridbern und den umstehen-
den Baumen aufgehingten weissen Kleiderfetzen, die den Pilger repri-
sentieren und etwas von der Heiligkeit der Stitte in sich aufnehmen,
ja gewissermassen greifbar machen.

Im Orte Meron haben stets auch Juden gewohnt. 1949 wurde der
Platz, nachdem hier 1948 ein arabisches Dorf zerstort worden war,
durch eine jiidische landwirtschaftliche Gemeinschaftssiedlung neu
belebt. Die Jeschivat Bnei’Aqiba neben der Hauptwallfahrtsstiitte sucht
die alte Lerntradition lebendig zu erhalten.,

Das abgelegene, religios und geographisch auf das nahe Safed aus-
gerichtete Meron ist ein Hort und Zielpunkt der einerseits vom Talmud,
andererseits aber von der Kabbala, der jiidisch-mystischen Geheim-
lehre geprigten, auch im heutigen, weithin sikularisierten Staat Israel
noch lebendigen jiidischen Volksfrommigkeit, die manche urtiimliche,
auch aus anderen Religionen bekannte Ziige bewahrt.

® Der Verfasser war 1973 Stipendiat des Deutschen Evangelischen Instituts fiir Alter-
tumswissenschaft des Heiligen Landes in Jerusalem. Er ist Lehrbeauftragter fiir
Religionskunde an der Pidagogischen Hochschule Hildesheim.,

1 Vgl. Encyclopaedia Judaica XI, 1971, Sp. 1391, ZDPV-Registerbiinde.
2 Vgl. Jos. 11,5,7 ; dazu ZDPV 58, 146.

8 Vgl. z. B. Tos. Dem. IV,13.

4 Vgl. Konowitz, R. Shimon b. Yohai, 1966.

5Z7.B. Sanh. 86 a.

¢ Schab. 33 b.

"Das ist die seit den Untersuchungen von Prof. G. Scholem wissenschaftlich
allgemein anerkannte These vom Ursprung des Sohar, die natiirlich in den Augen
der Kabbalisten eine Hirsesie darstellt. Diese These stellt iibrigens nicht grund-
sitzlich in Abrede, dass bei der Redaktion des Sohar weitaus iltere Elemente Ver-
wendung gefunden haben.

69



8 Im Jiddischen heissen sie « Quittel » und man findet sie auch in den Ritzen der
Westmauer des Tempels in Jerusalem und an den Gribern der Chassidimrabbis.
9 Herrn G. Sober, Diisseldorf, danke ich fiir seine freundliche Hilfe !

10 Die volkstiimliche Wunschformel : «Zu 120» (d.h.: « Mogest du 120 Jahre
leben ! ») beruht auf 5 Mos. 34,7, wo das Lebensalter des Mose mit dieser Zahl
angegeben wird. Nach spiteren Quellen erreichten auch Hillel der Alte, R. Jocha-
nan b. Sakkai und R.’Agiba dieses Alter.

11 Die Formulierung ist teilweise traditionellen Gebeten entlehnt.

12 So sagt ja schon die Mischna (Peah I,1), nachdem sie den verdienstvollen Cha-
rakter der Erfiillung verschiedener Gebote und guter Werke aufgezihlt hat:
« Doch das Studium der Torah (im Sinme von « Uberlieferung ») wiegt alles auf. »

13 Diese Wunschformel gebrauchen fromme Juden immer, wenn sie vom Kommen
des Messias sprechen.

14 Gemiss der pharisdisch-rabbinischen Interpretation von 3 Mos. 23, 11: mi-
mocharat ha-Schabbat, « am Tage nach dem Sabbat », muss die ’Omer-Gabe (die
Erstlinge der Getreideernte) am 16. Nissan und damit am Tage nach dem 1. Tag
des Passah-Festes dargebracht werden. (Im Gegensatz zu den Sadduziern ver-
stehen die Schulen pharisdischer Richtung das Wort « Sabbat » hier im Sinne von
« Festtag », was nach dem biblischen Sprachgebrauch an sich méglich ist.) Von
da ab soll man gemiss dem biblischen Gebot (eb. 15,16) sieben volle Wochen
zihlen und am 50. Tag wird dann Schavu’ot, das « Wochenfest » gefeiert. Die
Zeit zwischen dem 2. Tag des Passah-Festes und dem Wochenfest heisst auch
« Sefirah-Zeit » (Zdhl-Zeit), weil man jeden Tag beim Abendgebet offentlich aus-
ruft, um den wievielten Tag der ’Omer-Periode es sich handelt.

Lag ba’Omer (lag, das heisst die Buchstaben Lamed und Gimel des hebri-
ischen Alphabets, entsprechen dem Zahlenwert von 33) ist der 33. Tag dieser
Periode, und somit der 18. des Monats Ijjar, an dem nach dem Talmud (Jeb. 62 b)
eine unter den Schiilern R, ’Aqibas ausgebrochene Seuche, die zahlreiche Opfer
forderte, aufgehdrt haben soll.

Seit den grossen Judenverfolgungen in der Kreuzfahrerzeit ist die Sefirah-
Zeit eine Trauerperiode, die am 33. Tag unterbrochen und dann fortgesetzt wird.
Im Alunrc}senken an den talmudischen Bericht ist der Lag ba-'Omer vor allem ein
Schiilerfest.

15 Abkiirzung aus den Anfangsbuchstaben des Namens von R. Schim’on bar Jochai.
Die Chillula ist die « mystische Hochzeit » des Meisters, d. h. sein traditioneller
Todestag.

16 Nebi Musa ist mach einer palistinensich-islamischen Lokaltradition das in der
Wiiste Juda bei Jericho gelegene « Grab des Propheten Mose », das Allah dorthin
verlegt hiitte, um den Gliubigen die Wallfahrt zu erleichtern. Nach 5 Mos. 34,1
starb Mose auf dem Berge Nebo im Ostjordanland, «und (der Herr) begrub ihn
im Tale, Im Lande Moab gegeniiber Beth-Peor, und niemand kennt sein Grab bis
auf diesen Tag» (eb. 6). Diese Wallfahrt findet alljihrlich in der Osterzeit von
Jerusalem aus statt und wurde in Wirklichkeit als islamisches Gegengewicht zum
jiidischen Passah- und zum christlichen Osterfest ins Leben gerufen und legendir
fundiert.

70



	Meron : eine Stätte jüdischer Volksfrömmigkeit

