
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und
Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr.

Autor: Schäfer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SOGENANNTE SYNODE YON JABNE

Zur Trennung von Juden und Christen

im ersten/zweiten Jh. n. Chr. *

von Peter Schäfer

Nach der Katastrophe des Jahres 70 n. Chr., der Zerstörung
Jerusalems und des Tempels durch die Römer und dem Untergang des
jüdischen Staates, entstand in der kleinen Küstenstadt Jahne (Jabnäh,
griech. Tapvia) ein neues Zentrum jüdischer Gelehrsamkeit und (bald
auch) Selbstverwaltung. Die rabbinische Tradition verknüpft den in
Jabne lokalisierten Neuanfang mit der Person R. Jochanan b. Zakkais,
der mit seinen Anhängern heimlich aus dem belagerten Jerusalem zu
Vespasian geflohen sei, diesem die Kaiserwürde prophezeit und, nachdem

die Prophezeiung eingetroffen war, zur Belohnung die Stadt Jabne
erhalten habe1. Das von Jochanan b. Zakkai in Jabne gegründete Lehrhaus

übernahm nach und nach die Funktionen des alten Synhedrion
(Sanhédrin) und passte das jüdische Religionsgesetz den neuen Verhältnissen

an 2. Es erfolgte somit nach jüdischem Selbstverständnis in Jabne
eine grundlegende Neuordnung und Neukonstitution des Judentums,
die das Überleben der jüdischen Religion und des jüdischen Volkes
ermöglichte.

Der Zeitraum, in den diese Neukonstitution des Judentums fiel,
nämlich die Zeit von 70 bis ca. 100 n. Chr., deckt sich mit der Periode,
in der das Christentum mehr und mehr als selbständige religiöse Gruppe
in Erscheinung trat, eigene (divergierende) Ansichten entwickelte und
Ansprüche geltend machte, die den Widerstand der jüdischen « Orthodoxie

» herausfordern mussten. Das in Jabne um das blosse Überleben
kämpfende und sich deswegen auf die Wurzeln seiner Existenz
besinnende und zurückziehende Judentum konnte, dies ist die vorherrschende
Auffassung, dieser christlichen Herausforderung nur mit rigoroser
Ablehnung und einem radikalen Bruch zwischen beiden Gemeinden (oder
besser schon : Religionen) begegnen. Dieser einseitig vom Judentum
vollzogene Bruch lasse sich auf zwei konkrete historische Ereignisse
fixieren, nämlich einmal die Einführung einer Verwünschung der Häretiker

in die tägliche Liturgie, und zum anderen den Abschluss des
Kanons der jüdischen Bibel oder (christlich gesprochen) des Alten
Testaments. Beides sei in Jabne geschehen, letzteres sogar auf einer eigenen
Synode oder (in Anlehnung an christliche Terminologie) auf einem
Konzil der in Jabne versammelten Schriftgelehrten.

54



Diese beiden Ereignisse, die Einführung einer Verwünschung der
Häretiker und der Abschluss des Kanons, seien im folgenden untersucht,
und zwar vor allem im Blick auf die Frage, ob (und wenn ja) inwieweit
sich mit ihnen die offizielle Trennung des Judentums vom Christentum
verbinden lässt.

I. Die Verwünschung der Häretiker (Birkat ham-mînîm) 3

In dem aus 18 Benediktionen4 bestehenden sog. Achtzehn-Bitten-
Gebet, neben dem Schema' (dem « Höre Israel ») ein Hauptbestandteil
des jüdischen Gottesdienstes, ist die 12. Benediktion den Häretikern (in
talmudischer Terminologie mînîm, daher der Name birkat ham-mmîm)
gewidmet. Der Tradition zufolge entstand diese « Benediktion » (wegen
ihres Inhaltes spricht man besser von « Verwünschung », im folgenden
wird der hebräische terminus technicus birkat ham-mînîm beibehalten)
unter dem Patriarchat Rabban Gamliels II. in Jabne (dem Nachfolger
Rabban Jochanan b. Zakkais), der um 100 n. Chr. regierte. Im b Talmud
(Ber 28 b f., heisst es :

« Unsere Rabbinen haben gelehrt : Schimon der Flachshändler
ordnete die 18 Benediktionen vor Rabban Gamliel in Jabne in der
[festgelegten] Reihenfolge an. Da sagte Rabban Gamliel zu den Weisen :

Gibt es wohl jemanden, der die Verwünschung der Häretiker (birkat
ham-mînîm 5) festsetzen (letaqqen) kann Da stand Schmuel der Kleine
auf und setzte sie fest. Im folgenden Jahr hatte er sie vergessen und
dachte zwei oder drei Stunden über sie nach (hishqîph bah) — man
entfernte ihn aber nicht (vom Vorbeterpult). Warum entfernte man ihn
denn nicht Hat nicht Rab Jehuda im Namen Rabs gesagt : Hat jemand
bei allen Benediktionen geirrt, entfernt man ihn nicht, handelt es sich
aber um die birkat ham-mînîm 5, entfernt man ihn. Wir müssen nämlich
befürchten, er könnte ein Häretiker (mîn) sein. Anders war es (jedoch)
bei Schmuel dem Kleinen, denn er selbst hat sie ja festgesetzt und wir
könnten (höchstens) befürchten, dass er seine Meinung geändert hat.
Abaje sagte : Es ist eine Lehrtradition : Ein Guter wird nicht (plötzlich)
schlecht »6.

Dieser Erzählung des Talmuds ist für unseren Zusammenhang
folgendes zu entnehmen :

1. Die birkat ham-mînîm wurde in Jabne von Schmuel dem Kleinen
im Auftrag R. Gamliels verfasst — wobei das « verfassen » freilich nicht
allzu wörtlich zu nehmen ist : der Talmud spricht von letaqqen «

festsetzen, zurechtmachen, formulieren », was sicher nicht « verfassen » im

55



Sinne der Festlegung eines genauen und endgültigen Wortlautes meint.
Dies ist für den noch zu besprechenden Text der « Benediktion » von
Bedeutung. An der Historizität dieses Berichtes über die Einführung
einer Venvünschung der Häretiker in das Achtzehn-Bitten-Gebet zu
zweifeln, besteht kein Anlass. 7

2. Der birkat ham-mînîm wurde bald grosse Bedeutung beigemessen.

Der im Namen Rabs (um 200 n. Chr.) überlieferte Ausspruch, dass

man einen Vorbeter, der sich bei der birkat ham-mînîm irrt, vom
Vorbeterpult entfernen soll, belegt dies. Ähnlich heisst es auch in der
Parallelstelle unserer Erzählung im Jerusalemer Talmud (j Ber Kap. 5 Hai. 4
fol. 9 c): « Es besteht kein Anlass, einen (Vorbeter, der sich irrt), zu
entfernen, ausgenommen den, der nicht sagt : [Gepriesen seist du, Herr],
der die Toten wiederbelebt (dies ist die Eulogie der 2. Benediktion),
der die Anmassenden demütigt (die Eulogie der birkat ham-mînîm) und
der Jerusalem erbaut (die Eulogie der 14. Benediktion), denn von dem
ist anzunehmen, dass er ein Häretiker ist. »

Uber den konkreten Anlass der Einführung der birkat ham-mînîm,
d. h. gegen wen und zu welchem Zweck sie eingeführt wurde, sagt die
Erzählung im b Talmud nichts ; ebensowenig überliefert sie (wie auch
keine andere Stelle in der rabbinischen Literatur) den Wortlaut der
birkat ham-mînîm. Sie nennt als Adressaten eben nur allgemein die
« Minim » (Häretiker, Ketzer), ohne sich näher darüber auszulassen,
welche Häretiker hier konkret gemeint sind. Diese Frage hat denn auch
eine ganze Literatur hervorgebracht, die im einzelnen vorzuführen hier
nicht der Ort ist. Ich nenne nur die wichtigsten Stationen :

In einem 1893 erschienenen Aufsatz verwies S. Krauss auf einige
Bemerkungen in der patristischen Literatur, die für die birkat ham-
mînîm von Interesse sind 8. So erwähnt Justin in seinem « Dialog gegen
Trypho », dass die Juden « in ihren Synagogen die Christus-Gläubigen
verwünschen » 9. Epiphanius schreibt sogar, dass sie « dreimal am Tage,
wenn sie in ihren Synagogen beten, sie (die Christen) verwünschen und
verfluchen (avaUEparliouffi), indem sie sagen, dass Gott die Nazarener
(NaÇcûQcilovç) verfluchen möge » 10

; ähnlich auch Hieronymus : « (Die
Juden) verwünschen (blasphémant) Tag und Nacht den Erlöser und
überhäufen, wie ich oft gesagt habe, unter dem Namen ' Nazarener ' (sub
nomine Nazarenorum) dreimal am Tage die Christen mit Schimpfworten

» n. Ohne Zweifel bezieht sich die nach Epiphanius und Hieronymus
dreimal täglich ausgesprochene Verwünschung der Christen bzw. Nazarener

auf das dreimal täglich gebetete Achtzehn-Bitten-Gebet, genauer
auf die 12. Berakhah, die birkat ham-mînîm. Ausgehend von diesem
Hinweis postulierte Krauss, dass die birkat ham-mînîm ursprünglich den

56



Terminus nôtzri — « Nazarener, Judenchrist » enthalten haben müsse ;
das gänzliche Fehlen dieses Terminus in der rabbinischen Literatur in
Zusammenhängen, in denen die birkat ham-mînîm diskutiert wird, gehe
auf das Konto der christlichen Zensur 12. Diese bestechende Vermutung
schien sich zu bewahrheiten, als in der Kairoer Geniza Fragmente, u. a.
auch des Achtzehn-Bitten-Gebets, entdeckt wurden und S. Schechter
1898 einen Text veröffentlichte13, in dem tatsächlich die nôtzerîm
erwähnt werden. Man glaubte eine Art « Urfassung » der birkat ham-
mînîm gefunden zu haben und vor allem den Beweis, dass sich hinter
den « Minim » der rabbinischen Literatur (jedenfalls im Kontext des

Achtzehn-Bitten-Gebets) die Christen bzw. Judenchristen verbergen.
Nahezu kanonisiert wurde diese These schliesslich durch I. Elbogen, der
in seinem berühmten Standardwerk « Der jüdische Gottesdienst in
seiner geschichtlichen Entwicklung » (1. Auflage 1913) die Überzeugung
aussprach, dass die birkat ham-mînîm in der Absicht verfasst worden
sei, « die Trennung der Christen von der Synagoge durchzusetzen. Es
ist kaum daran zu zweifeln, dass unser Gebet sich tatsächlich auf die
Christen bezogen hat, es bildete eines der Mittel zur völligen Scheidung
der beiden Religionen » u.

Um den Wahrheitsgehalt dieser (gerade auch unter christlichen
Theologen) fast zur communis opinio gewordenen These15 zu
überprüfen, ist es unumgänglich, zunächst die wichtigsten erhaltenen Text-
Fassungen der birkat ham-mînîm zu erörtern 16. Da, wie bereits
angedeutet, die rabbinische Literatur bis auf die Eulogie keinen Text nennt,
kann eine solche Untersuchung sich im wesentlichen nur auf die bisher
bekannten Geniza-Fragmente und die Gebetbücher (Siddurim) der
babylonischen Exilarchen Amram (gest. ca. 875 n. Chr.) und Saadja (882-942)
stützen ; von gewisser Bedeutung ist auch das Gebetbuch der arabischen
(insbesondere der jemenitischen) Juden.

Aus der Alt-Kairoer Geniza sind bisher drei Fragmente des
Achtzehn-Bitten-Gebets publiziert, die die birkat ham-mînîm enthalten. In
dem von S. Schechter veröffentlichten Text lautet die birkat ham-
mînîm 16 *

:

« Den Abtrünnigen (meshummadîm) sei keine Hoffnung und das
anmassende Königreich (malkhût zadôn) rotte eilends aus in unseren
Tagen, und die nôtzerîm (Nazarener, Judenchristen) und die mînîm
(Häretiker) mögen wie ein Augenblick dahingehen, ausgelöscht werden
aus dem Buche des Lebens und mit den Gerechten nicht aufgeschrieben
werden (letzteres ist ein Zitat aus Ps 69,29). Gepriesen seist du, Herr,
der die Anmassenden (zedîm) demütigt ».

Das zweite, von I. Lévi 1907 publizierte Fragment17, enthält nur
den Anfang der birkat ham-mînîm (« Den Abtrünnigen sei keine Hoff-

57



nung und das anmassende Königreich18 rotte eilends aus in [unseren]
Tagen ») ; der Rest fehlt. Der dritte Text schliesslich, der von J. Mann
1925 veröffentlicht wurde 19, ist mit der Schechterschen Fassung nahezu
identisch. Er hat nur zusätzlich den Einschub « wenn sie nicht zu deiner
Torah umkehren » ; dafür fehlt « und das anmassende Königreich rotte
eilends aus in unseren Tagen ».

Aus dem Siddur des Exilarchen Amram sind vor allem zwei
unterschiedliche Fassungen der birkat ham-mînîm zu erwähnen. Nach der
von A. Marx20 und D. Hedegärd21 publizierten Hs Sulzberger lautet
der Text :

« Den Abtrünnigen (meshummadîm) sei keine Hoffnung und die
Minim mögen wie ein Augenblick dahingehen und alle Feinde deines
Volkes mögen eilends ausgerottet werden und das anmassende Königreich

rotte eilends aus und zerbrich und demütige in unseren Tagen.
Gepriesen seist du, Herr, der die Frevler (resha'îm) zerbricht und die
Anmassenden (zedîm) demütigt. » 22

Eine weitere Hs, die Hs Oxford23, fügt wieder hinzu : « wenn sie
nicht zu deinem Bunde umkehren » und liest statt « mînîm » : « nôtzcrim
und mînîm ». Insgesamt ist bei der Beurteilung dieser Amramschen
Fassungen allerdings zu bedenken, dass nicht eindeutig geklärt ist, inwieweit

wirklich der Inhalt der Gebete auf Amram zurückgeht. Es ist möglich,

dass von Amram nur eine Gebetsordnung stammt, die erst später
mit dem Text der Gebete versehen wurde 24.

Die kürzeste Fassung der birkat ham-mînîm ist im Siddur des
Exilarchen Saadja überliefert. Sie lautet dort25 :

« Den Abtrünnigen (meshummadîm) sei keine Hoffnung und das
anmassende Königreich (malkhiît zadôn) rotte eilends aus und zerbrich
in unseren Tagen. Gepriesen seist du, Herr, der Frevler (Ve.sha'îm)
zerbricht und Anmassende (zedîm) demütigt. »

Und schliesslich hat A. Berliner aus dem Siddur der jemenitischen
Jaden folgende interessante Version publiziert26 :

« Den Abtrünnigen (meshummadîm) sei keine Hoffnung, alle Häretiker

(mînîm) und die Denunzianten (môserîm) mögen wie ein Augenblick

dahingehen und das anmassende Königreich rotte aus und
zerbrich eilends in unseren Tagen. Gepriesen seist du, Herr, der die Feinde
('ôjebîm) zerbricht und die Anmassenden (zedîm) demütigt » 27.

Vergleicht man diese Fassungen der birkat ham-mînîm miteinander,
so ergeben sich folgende Beobachtungen :

1. Bei aller Verschiedenheit der Texte lässt sich doch — ohne eine
« ursprüngliche » oder « älteste » Textgestalt rekonstruieren zu wollen
— eine gemeinsame Struktur erkennen. Der Aufbau der « Berakhah »

58



ist im wesentlichen der gleiche, was wechselt, sind die Bezeichnungen
derer, denen die Verwünschung gilt :

a) « Den N. N. sei keine Hoffnung ». Hier sind durchgehend die
Abtrünnigen (meshummadîm) genannt. Erst in späten Texten (so auch
im heutigen Gebetbuch) steht statt dessen « Verleumder » (malshînîm).

b) « Die N. N. mögen wie ein Augenblick dahingehen etc. ». Die
Adressaten sind hier am unterschiedlichsten, nämlich allgemein Häretiker

(mînîm), Judenchristen (nôtzerîm) und Denunzianten (môserîm).

c) « N. N. rotte aus etc. in unseren Tagen ». Hier ist die Benennung
konstant : gemeint ist immer das anmassende Königreich (malkhût
zadôn).

d) Den Abschluss bildet die Eulogie « der die Anmassenden (zedîm)
demütigt », meist erweitert durch « und die Frevler (resha'îm) bzw.
Feinde ('ôfbîm) zerbricht ».

Alle diese Termini sind auch aus der rabbinischen Literatur bekannt.
Am häufigsten erwähnt werden naturgemäss die eher indifferenten
mînîm 28, die, wenn überhaupt, nur durch den Kontext näher zu bestimmen

sind, am seltensten (genau : einmal, nämlich b Taan 27 b29) die
nôtzerîm (ob letzteres auf die christliche Zensur zurückzuführen ist oder
auf das geringe Interesse des rabbinischen Judentums an den
Judenchristen, sei dahingestellt). Ein relativ früher Text (t San 13,4 f. par. b
RoHasch 17 a), dessen Zusammenhang mit der hirkat ham-mînîm
offensichtlich ist, überliefert eine ganze Liste von Häretikern30. Thema ist die
verschiedene Bestrafung der Frevler Israels und der Heidenvölker auf
der einen und derer, die sich durch ihre Lehren oder Handlungen völlig
vom Judentum losgesagt haben (der wirklichen Häretiker also) sowie der
feindlichen Obrigkeit auf der anderen Seite :

« Die Frevler Israels (pôsh'ê Jisra'el) 31 und die Frevler der Völker
der Welt (pôsh'ê 'ûmôt ha-'ôlam) steigen in ihrem Körper in die Hölle
hinab und werden zwölf Monate in ihr gerichtet. Nach zwölf Monaten
hört ihre Seele auf zu existieren, ihr Körper ist verbrannt, die Hölle
wirft sie aus und sie werden zu Asche, und der Wind treibt sie auseinander

und zerstreut sie und es wird Asche unter den Fusssohlen der
Gerechten, wie es heisst : Und ihr zertretet die Frevler, dass sie Asche
werden unter den Fusssohlen der Gerechten am Tage, den ich bereite,
spricht der Herr der Heerscharen (Mal 3,21). Aber die Häretiker (mînîm)
und die Abtrünnigen (meshûmmadîm) und die Denunzianten (mesôrôt)
und die Epikuräer ('apîqôrsîn) 32 und die Verleugner der Torah und die
sich von den Wegen der Gemeinde absondern (pô^shîn) und die die

59



Auferstehung der Toten leugnen und jeder, der gesündigt hat und die
Vielen zur Sünde verführte wie Jerobeam und Achab und die, welche
Entsetzen im Lande der Lebenden verbreiteten (Ez 32, 24) 33 und die,
welche ihre Hände gegen den zebûl (Tempel) ausstreckten34 — für
diese ist die Hölle verriegelt und sie werden in ihr für alle Geschlechter
gerichtet, wie es heisst : Und sie gingen hinaus und schauten auf die
Leichen der Männer, die an mir frevelten denn ihr Wurm wird nicht
sterben und ihr Feuer nicht verlöschen und sie werden ein Abscheu
sein für alles Fleisch (Jes 66,24). Die Scheol zerfällt, sie aber zerfallen
nicht, wie es heisst: Ihre Gestalt lässt die Scheol zerfallen (Ps 49,15).... »

2. Das Thema der birkat ham-mînîm (dies zeigt auch der zitierte
Text aus der Tosephta) ist mit der Verwünschung der Häretiker keineswegs

erschöpft, denn in allen Fassungen werden die « Anmassenden »

(zedirn) bzw. das « anmassende Königreich » (malkhût zadôn) genannt.
Dies kann sich nur auf die feindliche Obrigkeit, d. h. konkret auf die
römische Herrschaft beziehen ; sehr wahrscheinlich gehören auch die
« Denunzianten » (môserim), die in einer Fassung genannt werden, in
diesen politischen Zusammenhang 35.

Aus diesen Beobachtungen ist nur die eine Schlussfolgerung möglich,
dass die birkat ham-mînîm, wie sie in Jabne festgesetzt wurde, sich
sowohl gegen die feindliche Obrigkeit als auch gegen verschiedene
Gruppen von Häretikern richtete, die, entsprechend den jeweiligen
Erfordernissen, mit verschiedenen Termini bezeichnet werden konnten

36. Der Name « birkat ham-mînîm » ist nichts weiter als eine
Sammelbezeichnung für diese verschiedenen Gruppen der in der birkat
ham-mînîm angesprochenen Häretiker. Eine dieser Gruppen war,
vielleicht schon in Jabne, vielleicht aber auch erst später (dies lässt sich
kaum noch entscheiden), die Gruppe der nôtzerîm (Judenchristen).
Nicht mehr und nicht weniger geht auch aus den Zeugnissen der patri-
stischen Literatur und aus den Geniza-Fragmenten hervor, denn weder
die einen noch die anderen besagen etwas über eine « Urfassung ». So
wertvoll die Fragmente aus der Kairoer Geniza für fast alle Zweige der
jüdischen Literatur sind, so wenig ist schon die Tatsache, dass ein Text
in der Geniza gefunden wurde, Beweis für die älteste Gestalt dieses
Textes (die es eben oft gar nicht gegeben hat). Mit Sicherheit richtete
sich die birkat ham-mînîm jedenfalls nicht ausschliesslich gegen
Judenchristen bzw. (später) Christen und war deswegen auch kein « Mittel
zur völligen Scheidung der beiden Religionen »37. Eine solche Festlegung

verkennt einmal, dass es sich bei der Einführung der birkat ham-
mînîm zweifellos primär um einen innerjüdischen Vorgang handelt und

60



überschätzt zum anderen die Bedeutung der christlichen Religion für
das Judentum Palästinas um die Wende des 1. zum 2. nachchristlichen
Jahrhundert.

Abschliessend noch eine kurze Bemerkung zum Zweck der birkat
ham-mînîm. Nach Elbogen war der Zweck der, die Judenchristen von
der Synagoge fernzuhalten 38. Als Beleg führt er eine Stelle im Midrasch
Tanchuma (Ed. Buber Lev § 3) an, die die oben zitierte Vorschrift, dass

man einen Vorbeter, der sich bei der birkat ham-mînîm irrt, entfernen
soll, durch folgende Erklärung ergänzt : « Und deswegen entfernt man
ihn : Wenn er zur Häresie neigt, dann würde er (wenn er die birkat
ham-mînîm in ihrem vorgesehenen Wortlaut spricht) sich selbst
verwünschen und die Gemeinde würde (diese Selbstverwünschung auch
noch) mit ' Amen ' besiegeln ». Da ein Judenchrist sich kaum selbst
verwünschen wollte, wurde die birkat ham-mînîm « ein Prüfstein für die
Anwesenheit von Judenchristen in der Synagoge, für ihre Beteiligung am
Gottesdienste ; oft hörte sich keiner von ihnen das Gebet an, sie blieben
dem Gottesdienst fern und die Absicht war erreicht » 39. Hier wird durch
die einseitig apologetische Fixierung auf die Judenchristen die simple
Tatsache übersehen, dass der Zweck der birkat ham-mînîm (analog zu
allen anderen Benediktionen des Achtzehn-Bitten-Gebets) zunächst
schlicht und einfach der war, Gott um Befreiung von den politischen
Bedrückern und um Vernichtung der Häretiker zu bitten. Ein Nebeneffekt
mag dann auch gewesen sein, dass missliebige Häretiker ihre Teilnahme
an den Gottesdiensten aufgaben, doch war dies sicher weder der primäre
Zweck der birkat ham-mînîm noch waren ausschliesslich Judenchristen
davon betroffen.

(Fortsetzung folgt)

ANMERKUNGEN

* Um Anmerkungen erweiterte öffentliche Einführungsvorlesung, gehalten am
14.6.1974 im Martin-Buber-Institut für Judaistik der Universität zu Köln.

1 b Git 56 a.b ; ARN Vers. A. Kap. 4, S. 22f. ; ebd. Vers. B. Kap. 6, S. 19 ; EchR 1,5
§ 31. Dazu J. Neusner, Development of a Legend, Leiden 1970, S. 228ff. ; G. Allon,
« Halïkhatô shäl Rabban Jôchanan b. Zakkai bJabnäh », Zion 3, 1937/38, S. 183-
214, besonders S. 203ff; ders., Tôhdôt, haj-jehûdîm be'ärätz Jisrael bitqûphat ham-
mishnah what-talmûd, Bd. I, Tel Aviv 4 1966/67, S. 53 ff. ; Sch. Safrai, Parashat
Jabnäh (Quellensammlung), Jerusalem 1964/65.

2 Vgl. J. Maier, Geschichte der jüdischen Religion, Berlin-New York 1972, S. 92ff.
(mit Literatur).

61



3 Literatur zum Thema : J. Bergmann, Jüdische Apologetik im neutestamentlichen
Zeitalter, Berlin 1908, besonders S. 28f. ; A. Berliner, Randbemerkungen zum täglichen

Gebetbuche (Siddur), Berlin 1909, besonders S. 50ff. ; P. Billerbeck, Kommentar

zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, München 1928, Bd. IV,1 :

10. Exkurs : Das Schemone-Esre, S. 208-49 ; W.D. Davies, The Setting of the
Sermon on the Mount, Cambridge 1964, S. 275ff. ; I. Elbogen, « Geschichte des
Achtzehngebets », MGWJ 46, 1902, S. 330-59 ; 427-39 ; 513-30, besonders S. 353ff.;
ders., Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Hildesheim

1967 Reprografischer Nachdruck der 3. Aufl., Frankfurt a.M. 1931, besonders

S. 36 ff 51 f ; 'Entzîqlôpedjah talmûdit (Talmudic Encyclopedia), Bd. IV, Art.
« Birkat ham-mînîm », Jerusalem 2 1956, Sp. 511-14 ; L. Finkelstedn, « The Development

of the Amidah », JQR 16, 1925, S. 1-43 ; 127-70, besonders S. 156 f ; Ch.M.J.
Gevarjahu, « Birkat ham-mînîm », Sinai 44, 1958/59, S. 367-75 ; H. Graetz,
Geschichte der Juden, Bd. IV, Leipzig 2 1866, S. 104 ff. und S. 433 ff. (Note 11 : Ebio-
niten, Nazaräer, Minäer) ; T. Herford, Christianity in Talmud and Midrash, London

1903 ; K. Hruby, « Die Trennung von Kirche und Judentum », in : Theologische

Berichte III : Judentum und Kirche : Volk Gottes, Zürich-Einsiedeln-Köln
1974, S. 135-56, besonders S. 151ff. ;J. Jocz, The Jewish People and Jesus Christ,
London 1949, besonders S. 51-57 ; K.G. Kuhn, « Giljonim und sifre minim », in :

Judentum, Urchristentum, Kirche, FS J. Jeremias, Berlin 1960 Beihefte zur
ZNW, 26), S. 24-61, besonders S. 36ff. ; M. Liber, « Structure and History of the
Tefilah », JQR 40, 1950, S. 331-57, besonders S. 348 ff. ; J. Maier. a.a.O., S. 144 ff. ;

J. Parkes, The Conflict of the Church and the Synagogue, London 1934, besonders
S. 77 ff. ; E. Schwaab, Historische Einführung in das Achtzehngebet, Gütersloh
1913 Beiträge zur Förderung christlicher Theologie 17.5 besonders S. 132 ff. ;
M. Simon, Verus Israel, Paris 1948, besonders S. 235 fr., 296 ff. H.L. Strack, Jesus,
die Häretiker und die Christen nach den ältesten jüdischen Angaben, Leipzig
1910, besonders S. 64 ff.

4 In der sog. babylonischen Fassung : 19.

5 Text : tzadôqîm. Liber, a.a.O., S. 349 schliesst daraus, dass die Benediktion sich
ursprünglich gegen die Sadduzäer richtete ; wahrscheinlicher ist jedoch, dass die
LA tzadôqîm auf die Zensur zurückgeht. Vgl. Rabbinovicz, Diqdûquê Sôph«rîm
z.St. (mit Anm. 3) ; Goldschmidt, Babylonischer Talmud z.St.

6 Vgl. auch j Ber Kap. 5 Hai. 4 fol. 9c : Schmuel der Kleine liess [die Schlussformel]
' der die Anmassenden demütigt ' am Ende weg (möglich ist auch die
Übersetzung : Schmuel der Kleine liess [die Benediktion,, deren Schlussformel lautet]
' der die Anmassenden demütigt ' aus ; das besôphah wäre dann zum folgenden
zu ziehen, vgl. auch Schwaab, a.a.O., S. 140 f.) j Ber Kap. 4 Hai. 3 fol. 8a par. ;

j Taan Kap. 2 Hai. 2 fol. 65c (die birkat ham-mînîm setzten die Weisen in Jabne
fest).

7 Die vielverhandelte Frage, ob die birkat ham-mînîm eine völlig neue Benediktion
war (und ihre Einführung die Zahl der Benediktionen des 18-Bitten-Gebetes
veränderte), ist davon nicht berührt. Es spricht manches dafür, dass es sich bei der
« Festsetzung » Schmueis des Kleinen nur um die Erweiterung und Änderung einer
bereits bestehenden Benediktion handelte ; vgl. Schwaab, a.a.O., S. 123ff. (dort
ältere Lit.) ; J. Heinemann, Hat-Uphillah bitqûphat hat-tanna'îm weha- '<•môra'îm,
Jerusalem 1964, S. 142 mit Anm. 20.

8 « The Jews in the Works of the Church Fathers », JQR O.S. 5, 1893, S. 122-57
(mit Forts.).

9 Dial. c. Tryph. Kap. 16 ; vgl. auch Kap. 93 u.ö. ; zum Ganzen Krauss, a.a.O.,
S. 130 ff. ; E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi,
Bd. II, Leipzig 1907, S. 543 f.

10 Haeres. XXIX,9.
11 Ad Is. 52,4 ff. u.ö.

62



12 Krauss, a.a.O., S. 131 ff.
ls « Genizah Specimens», JQR O.S. 10, 1898, S. 654-59.

" S. 36 ; vgl. schon ders., MGWJ 46, 1902, S. 354 f.
15 Vgl. Herford, a.a.O., S. 128 ; Parkes, a.a.O., S. 78 ; Jocz, a.a.O., S. 57 ; Davies,

a.a.O., S. 276.
16 Vgl. dazu ausführlich Finkelstein, a.a.O., S. 156 f. ; J. Davidson, 'ötzar hash-shlrah

wehap-pijjût, Bd. II, New York 1929, S. 192 ff. ; S. Baer, Sedär 'abôdat Jisra'el,
Rödelheim 1901, S. 93 ff. (Anm.).

16" A.a.O. (Anm. 13), S. 657.
17 « Fragments de Rituels de Prières provenant de la Gueniza du Caire », REJ 53,

1907, S. 231-41, hier : 238.
18 Unter der Linie : und die Minim.
19 « Genizah Fragments of the Palestinian Order of Service », HUCA 2, 1925, S. 269-

338, hier : 306.

20 « Untersuchungen zum Siddur des Gaon R. Amram », Jahrbuch der Jüdisch-
Literarischen Gesellschaft 5, 1907, S. 341-66 ; hebr. Teil S. 1-38, hier : 5.

21 Seder R. Amram Gaon, Bd. I, Lund 1951, hebr. Text. S. 37.

22 Vgl. auch A.L. Frumkin, Sedär R. 'Amram hash-shalem, Jerusalem 1911/12,
S. 246 ff. 253.

23 Marx, a.a.O., S. 5 f. ; Hedegard, a.a.O.

24 Elbogen, Gottesdienst, S. 359 f. 564 f.
25 J. Davidson-S. Assaf-J. Joel, Siddur Hab Sa'adjah ga'ôn, Jerusalem 1969/70, S. 18.

26 A.a.O., S. 52.

27 Vgl. auch den ebenfalls von Berliner (« Aus dem arabischen Gebetritual », Magazin
für die Wissenschaft des Judentums 3, 1876, S. 51-53 ; Ozar Tob Hebräische

Beilage, Berlin 1878, S. 010-014, hier : 012) aus einem handschriftlichen arabischen

Ritual veröffentlichten Text : « Und die Minim und die Verleumder
(malshînîm) mögen alle wie ein Augenblick dahingehen, und alle Bedränger
deines Volkes und ihre Feinde und Gegner und die, die gegen sie Böses sinnen
und ihre Verleumder (malshinehäm) mögen eilends aus dem Lande ausgerottet,
zerbrochen und vernichtet werden, und demütige sie eilends in unseren Tagen.
Gepriesen seist du, Herr, der die Feinde ('ôjebîm) zerbricht und die Anmassenden
(zedim) demütigt».

28 Die beste Zusammenstellung der wichtigsten Texte findet sich bei Strack, a.a.O.

29 « Und am Vorabend des Schabbat fasteten [die Mitglieder der Priesterwache]
nicht wegen der Ehre des Schabbat — um wieviel mehr gilt dies für den Schabbat
selbst. Und weswegen [fasteten sie] am ersten Wochentag nicht R. Jochanan
sagte : Wegen der nôtz«rîm. » ; vgl. auch Mas. Soferim (Higger) 17,4 ; b AbZa 6a
und 7 b Hs München ([jôm] nôtzrî) ; b San 43 a Hs München u.ö. (Jeshû han-
nôtzrî).

30 Vgl. auch ARN Vers. A. Kap. 16 S. 64 : « Es sollte niemandem einfallen zu sagen :

Liebe die Weisen und hasse die Schüler [der Weisen], liebe die Schüler und hasse
die Minim und die Abtrünnigen (m^shûmmadîm) und die Denunzianten (m^sô-
rôt). » ; t BMez 2,33 par. b AbZa 26a.b : « Die Heiden und die, welche Kleinvieh
weiden oder aufziehen, zieht man nicht herauf und stösst man nicht hinab ; die
Minim und die Abtrünnigen (meshûmmadîm) und die Denunzianten (mesôrôt)
stösst man hinab und zieht man nicht herauf. » (vgl. dazu J. Shezipanski, « Ham-
minim. wdiam-malshinîm », Sephär Jôbel S. Federbusch, Jerusalem 1960/61, S. 343-
51) ; DER Kap. 2.

63



31 Vgl. zu diesem Terminus ausführlich A. Marmorstein (« Judaism and Christianity
in the Middle of the Third Century », HTJCA 10, 1935, S. 223-63), der hinter den
pôsh'ê lisra'el Judenchristen vermutet ; ihm folgt H.-J. Schoeps, Theologie und
Geschichte des Judenchristentums, Tübingen 1949, S. 22 f. Dagegen spricht aber
die scharfe Trennung zwischen den pûshe'îm und den Häretikern etc. in t San
13,4 f.

32 Zum Terminus vgl. Jastrow, Dictionary I, S. 104, s.v. 'apîqôrôs ; Strack, a.a.O.,
S. 57 Anm. 1.

33 Zu lesen ist wahrscheinlich statt chittttam : chittit. Damit wäre nicht Ez 32,24,
sondern Vers 23 zitiert, der sich auf die Assyrer, die Zerstörer des ersten Tempels,
bezieht.

34 Die Römer, die Zerstörer des zweiten Tempels.
35 Es ist denkbar, dass die Verwünschung der feindlichen Obrigkeit der alte Kern

der Benediktion war, in den in Jabne die Verwünschung der Häretiker eingefügt
wurde ; vgl. Maier, a.a.O., S. 145. Dafür spricht j Ber Kap. 2 Hai 4 fol. 5 a par.
j Ber Kap. 4 Hai. 3 fol. 8a und j Taan Kap. 2 Hai. 2 fol. 65c : « Man fasst [die
Benediktion] gegen die Häretiker mit der gegen die Frevler (r^sha'tm bzw. pd-
shHm) zusammen, und zwar in [der Benediktion, deren Schlussformel lautet :

Gepriesen seist du, Herr,] der die Anmassenden (zedîm) demütigt » ; dagegen
t Ber 3,25 : « Man fasst die Benediktion gegen die Häretiker mit der gegen die
Abgesonderten (perûshîm) zusammen».

38 Wobei möglicherweise in Jabne zunächst nur allgemein die « Minim » genannt
waren, die dann entsprechend den verschiedenen Bedürfnissen der Gemeinden
näher präzisiert werden konnten.

37 Elbogen, a.a.O., S. 36.
38 A.a.O., S. 37 f. Vgl. auch Davies, a.a.O., S. 276 ; Hruby, a.a.O., S. 152.
39 A.a.O., S. 38.

64


	Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr.

