Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und
Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr.

Autor: Schafer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SOGENANNTE SYNODE VON JABNE

Zur Trennung von Juden und Christen
im ersten/zweiten Jh. n. Chr. *

von Peter Schiifer

Nach der Katastrophe des Jahres 70 n. Chr., der Zerstérung Jeru-
salems und des Tempels durch die Romer und dem Untergang des jiidi-
schen Staates, entstand in der kleinen Kiistenstadt Jabne (Jabndih,
griech. “Téuvia) ein neues Zentrum jiidischer Gelehrsamkeit und (bald
auch) Selbstverwaltung. Die rabbinische Tradition verkniipft den in
Jabne lokalisierten Neuanfang mit der Person R. Jochanan b. Zakkais,
der mit seinen Anhingern heimlich aus dem belagerten Jerusalem zu
Vespasian geflohen sei, diesem die Kaiserwiirde prophezeit und, nach-
dem die Prophezeiung eingetroffen war, zur Belohnung die Stadt Jabne
erhalten habe . Das von Jochanan b. Zakkai in Jabne gegriindete Lehr-
haus iibernahm nach und nach die Funktionen des alten Synhedrion
(Sanhedrin) und passte das jiidische Religionsgesetz den neuen Verhilt-
nissen an 2. Es erfolgte somit nach jiidischem Selbstverstindnis in Jabne
eine grundlegende Neuordnung und Neukonstitution des Judentums,
die das Uberleben der jiidischen Religion und des jiidischen Volkes
ermoglichte.

Der Zeitraum, in den diese Neukonstitution des Judentums fiel,
nimlich die Zeit von 70 bis ca. 100 n. Chr., deckt sich mit der Periode,
in der das Christentum mehr und mehr als selbstindige religiose Gruppe
in Erscheinung trat, eigene (divergierende) Ansichten entwickelte und
Anspriiche geltend machte, die den Widerstand der jiidischen « Ortho-
doxie » herausfordern mussten. Das in Jabne um das blosse Uberleben
kimpfende und sich deswegen auf die Wurzeln seiner Existenz besin-
nende und zuriickziehende Judentum konnte, dies ist die vorherrschende
Auffassung, dieser christlichen Herausforderung nur mit rigoroser Ab-
lehnung und einem radikalen Bruch zwischen beiden Gemeinden (oder
besser schon : Religionen) begegnen. Dieser einseitig vom Judentum
vollzogene Bruch lasse sich auf zwei konkrete historische Ereignisse
fixieren, nimlich einmal die Einfiihrung einer Verwiinschung der Hire-
tiker in die tigliche Liturgie, und zum anderen den Abschluss des
Kanons der jiidischen Bibel oder (christlich gesprochen) des Alten Testa-
ments. Beides sei in Jabne geschehen, letzteres sogar auf einer eigenen
Synode oder (in Anlehnung an christliche Terminologie) auf einem
Konzil der in Jabne versammelten Schriftgelehrten.

54



Diese beiden Ereignisse, die Einfiihrung einer Verwiinschung der
Hiretiker und der Abschluss des Kanons, seien im folgenden untersucht,
und zwar vor allem im Blick auf die Frage, ob (und wenn ja) inwieweit
sich mit ihnen die offizielle Trennung des Judentums vom Christentum
verbinden lésst.

I. Die Verwiinschung der Hiretiker (Birkat ham-minim) *

In dem aus 18 Benediktionen ¢ bestehenden sog. Achtzehn-Bitten-
Gebet, neben dem Sch®ma’ (dem « Hére Israel ») ein Hauptbestandteil
des jiidischen Gottesdienstes, ist die 12. Benediktion den Héretikern (in
talmudischer Terminologie minim, daher der Name birkat ham-minim)
gewidmet. Der Tradition zufolge entstand diese « Benediktion » (wegen
ihres Inhaltes spricht man besser von « Verwiinschung », im folgenden
wird der hebriische terminus technicus birkat ham-minim beibehalten)
unter dem Patriarchat Rabban Gamliels II. in Jabne (dem Nachfolger
Rabban Jochanan b. Zakkais), der um 100 n. Chr. regierte. Im b Talmud
(Ber 28 b £., heisst es :

« Unsere Rabbinen haben gelehrt: Schimon der Flachshindler
ordnete die 18 Benediktionen vor Rabban Gamliel in Jabne in der [fest-
gelegten] Reihenfolge an. Da sagte Rabban Gamliel zu den Weisen :
Gibt es wohl jemanden, der die Verwiinschung der Hiretiker (birkat
ham-minim ®) festsetzen (1°tagqen) kann ? Da stand Schmuel der Kleine
auf und setzte sie fest. Im folgenden Jahr hatte er sie vergessen und
dachte zwei oder drei Stunden iiber sie nach (hishqiph bah) — man ent-
fernte ihn aber nicht (vom Vorbeterpult). Warum entfernte man ihn
denn nicht ? Hat nicht Rab Jehuda im Namen Rabs gesagt : Hat jemand
bei allen Benediktionen geirrt, entfernt man ihn nicht, handelt es sich
aber um die birkat ham-minim 5, entfernt man ihn. Wir miissen nimlich
befiirchten, er konnte ein Hiretiker (min) sein. Anders war es (jedoch)
bei Schmuel dem Kleinen, denn er selbst hat sie ja festgesetzt und wir
konnten (hochstens) befiirchten, dass er seine Meinung geiindert hat.
Abaje sagte : Es ist eine Lehrtradition : Ein Guter wird nicht (plétzlich)
schlecht » 8.

Dieser Erzihlung des Talmuds ist fiir unseren Zusammenhang fol-
gendes zu entnehmen :

1. Die birkat ham-minim wurde in Jabne von Schmuel dem Kleinen
im Auftrag R. Gamliels verfasst — wobei das « verfassen » freilich nicht
allzu wortlich zu nehmen ist : der Talmud spricht von l’taggen — « fest-
setzen, zurechtmachen, formulieren », was sicher nicht « verfassen » im

55



Sinne der Festlegung eines genauen und endgiiltigen Wortlautes meint.
Dies ist fiir den noch zu besprechenden Text der « Benediktion » von
Bedeutung. An der Historizitit dieses Berichtes iiber die Einfiihrung
einer Verwiinschung der Hiretiker in das Achtzehn-Bitten-Gebet zu
zweifeln, besteht kein Anlass. 7

2. Der birkat ham-minim wurde bald grosse Bedeutung beigemes-
sen. Der im Namen Rabs (um 200 n. Chr.) iiberlieferte Ausspruch, dass
man einen Vorbeter, der sich bei der birkat ham-minim irrt, vom Vor-
beterpult entfernen soll, belegt dies. Ahnlich heisst es auch in der Paral-
lelstelle unserer Erzihlung im Jerusalemer Talmud (j Ber Kap. 5 Hal. 4
fol. 9 c): « Es besteht kein Anlass, einen (Vorbeter, der sich irrt), zu
entfernen, ausgenommen den, der nicht sagt : [Gepriesen seist du, Herr],
der die Toten wiederbelebt (dies ist die Eulogie der 2. Benediktion),
der die Anmassenden demiitigt (die Eulogie der birkat ham-minim) und
der Jerusalem erbaut (die Eulogie der 14. Benediktion), denn von dem
ist anzunehmen, dass er ein Hiretiker ist. »

Uber den konkreten Anlass der Einfiihrung der birkat ham-minim,
d. h. gegen wen und zu welchem Zweck sie eingefiithrt wurde, sagt die
Erzidhlung im b Talmud nichts ; ebensowenig iiberliefert sie (wie auch
keine andere Stelle in der rabbinischen Literatur) den Wortlaut der
birkat ham-minim. Sie nennt als Adressaten eben nur allgemein die
« Minim » (Hé#retiker, Ketzer), ohne sich niher dariiber auszulassen,
welche Hiretiker hier konkret gemeint sind. Diese Frage hat denn auch
eine ganze Literatur hervorgebracht, die im einzelnen vorzufiihren hier
nicht der Ort ist. Ich nenne nur die wichtigsten Stationen :

In einem 1893 erschienenen Aufsatz verwies S. Krauss auf einige
Bemerkungen in der patristischen Literatur, die fiir die birkat ham-
minim von Interesse sind 8 So erwéhnt Justin in seinem « Dialog gegen
Trypho », dass die Juden « in ihren Synagogen die Christus-Glidubigen
verwiinschen » ?, Epiphanius schreibt sogar, dass sie « dreimal am Tage,
wenn sie in ihren Synagogen beten, sie (die Christen) verwiinschen und
verfluchen (&vodepariEovor), indem sie sagen, dass Gott die Nazarener
(Natwoaiovg) verfluchen moge » 19 ; dhnlich auch Hieronymus : « (Die
Juden) verwiinschen (blasphemant) Tag und Nacht den Erléser und iiber-
hiufen, wie ich oft gesagt habe, unter dem Namen ’* Nazarener’ (sub
nomine Nazarenorum) dreimal am Tage die Christen mit Schimpfwor-
ten » 1. Ohne Zweifel bezieht sich die nach Epiphanius und Hieronymus
dreimal tiglich ausgesprochene Verwiinschung der Christen bzw. Naza-
rener auf das dreimal tiglich gebetete Achtzehn-Bitten-Gebet, genauer
auf die 12. Berakhah, die birkat ham-minim. Ausgehend von diesem
Hinweis postulierte Krauss, dass die birkat ham-minim urspriinglich den

56



Terminus nétzri — « Nazarener, Judenchrist » enthalten haben miisse ;
das ginzliche Fehlen dieses Terminus in der rabbinischen Literatur in
Zusammenhingen, in denen die birkat ham-minim diskutiert wird, gehe
auf das Konto der christlichen Zensur 12, Diese bestechende Vermutung
schien sich zu bewahrheiten, als in der Kairoer Geniza Fragmente, u. a.
auch des Achtzehn-Bitten-Gebets, entdeckt wurden und S. Schechter
1898 einen Text verdffentlichte 12, in dem tatsichlich die nétz®rim
erwihnt werden. Man glaubte eine Art « Urfassung » der birkat ham-
minim gefunden zu haben und vor allem den Beweis, dass sich hinter
den « Minim » der rabbinischen Literatur (jedenfalls im Kontext des
Achtzehn-Bitten-Gebets) die Christen bzw. Judenchristen verbergen.
Nahezu kanonisiert wurde diese These schliesslich durch I. Elbogen, der
in seinem beriihmten Standardwerk « Der jiidische Gottesdienst in
seiner geschichtlichen Entwicklung » (1. Auflage 1913) die Uberzeugung
aussprach, dass die birkat ham-minim in der Absicht verfasst worden
sei, « die Trennung der Christen von der Synagoge durchzusetzen. ... Es
ist kaum daran zu zweifeln, dass unser Gebet sich tatsidchlich auf die
Christen bezogen hat, es bildete eines der Mittel zur volligen Scheidung
der beiden Religionen » 14,

Um den Wahrheitsgehalt dieser (gerade auch unter christlichen
Theologen) fast zur communis opinio gewordenen These ! zu iiber-
priifen, ist es unumginglich, zundchst die wichtigsten erhaltenen Text-
Fassungen der birkat ham-minim zu erdrtern 6, Da, wie bereits ange-
deutet, die rabbinische Literatur bis auf die Eulogie keinen Text nennt,
kann eine solche Untersuchung sich im wesentlichen nur auf die bisher
bekannten Geniza-Fragmente und die Gebetbiicher (Siddurim) der baby-
lonischen Exilarchen Amram (gest. ca. 875 n. Chr.) und Saadja (882-942)
stiitzen ; von gewisser Bedeutung ist auch das Gebetbuch der arabischen
(insbesondere der jemenitischen) Juden.

Aus der Alt-Kairoer Geniza sind bisher drei Fragmente des Acht-
zehn-Bitten-Gebets publiziert, die die birkat ham-minim enthalten. In
dem von S. Schechter verdffentlichten Text lautet die birkat ham-
minim *°* :

« Den Abtriinnigen (mfshummadim) sei keine Hoffnung und das
anmassende Konigreich (malkhiit zadon) rotte eilends aus in unseren
Tagen, und die noétzfrim (Nazarener, Judenchristen) und die minim
(Haretiker) mégen wie ein Augenblick dahingehen, ausgelscht werden
aus dem Buche des Lebens und mit den Gerechten nicht aufgeschrieben
werden (letzteres ist ein Zitat aus Ps 69,29). Gepriesen seist du, Herr,
der die Anmassenden (zedim) demiitigt ».

Das zweite, von I. Lévi 1907 publizierte Fragment 7, enthilt nur
den Anfang der birkat ham-minim (<« Den Abtriinnigen sei keine Hoff-

57



nung und das anmassende Konigreich !® rotte eilends aus in [unseren]
Tagen ») ; der Rest fehlt. Der dritte Text schliesslich, der von J. Mann
1925 veroffentlicht wurde 19, ist mit der Schechterschen Fassung nahezu
identisch. Er hat nur zusitzlich den Einschub « wenn sie nicht zu deiner
Torah umkehren » ; dafiir fehlt « und das anmassende Konigreich rotte
eilends aus in unseren Tagen ».

Aus dem Siddur des Exilarchen Amram sind vor allem zwei unter-
schiedliche Fassungen der birkat ham-minim zu erwihnen. Nach der
von A. Marx? und D. Hedegiard # publizierten Hs Sulzberger lautet
der Text :

« Den Abtriinnigen (mfshummadim) sei keine Hoffnung und die
Minim mogen wie ein Augenblick dahingehen und alle Feinde deines
Volkes mogen eilends ausgerottet werden und das anmassende Kénig-
reich rotte eilends aus und zerbrich und demiitige in unseren Tagen.
Gepriesen seist du, Herr, der die Frevler (r°sha‘im) zerbricht und die
Anmassenden (zedim) demiitigt. » %

Eine weitere Hs, die Hs Oxford %, fiigt wieder hinzu : « wenn sie
nicht zu deinem Bunde umkehren » und liest statt « minim » : « nétzrim
und minim ». Insgesamt ist bei der Beurteilung dieser Amramschen Fas-
sungen allerdings zu bedenken, dass nicht eindeutig geklirt ist, inwie-
weit wirklich der Inhalt der Gebete auf Amram zuriickgeht. Es ist mog-
lich, dass von Amram nur eine Gebetsordnung stammt, die erst spiter
mit dem Text der Gebete versehen wurde .

Die kiirzeste Fassung der birkat ham-minim ist im Siddur des Exil-
archen Saadja iiberliefert. Sie lautet dort * :

« Den Abtriinnigen (mfshummadim) sei keine Hoffnung und das
anmassende Konigreich (malkhiit zadén) rotte eilends aus und zerbrich
in unseren Tagen. Gepriesen seist du, Herr, der Frevler (r°sha‘im) zer-
bricht und Anmassende (zedim) demiitigt. »

Und schliesslich hat A. Berliner aus dem Siddur der jemenitischen
Juden folgende interessante Version publiziert 2 :

« Den Abtriinnigen (méshummadim) sei keine Hoffnung, alle Hire-
tiker (minim) und die Denunzianten (mds®rim) mégen wie ein Augen-
blick dahingehen und das anmassende Koénigreich rotte aus und zer-
brich eilends in unseren Tagen. Gepriesen seist du, Herr, der die Feinde
(’6j°bim) zerbricht und die Anmassenden (zedim) demiitigt » 7.

Vergleicht man diese Fassungen der birkat ham-minim miteinander,
so ergeben sich folgende Beobachtungen : -

1. Bei aller Verschiedenheit der Texte lisst sich doch — ohne eine
« urspriingliche » oder « ilteste » Textgestalt rekonstruieren zu wollen
— eine gemeinsame Struktur erkennen. Der Aufbau der « Berakhah »

58



ist im wesentlichen der gleiche, was wechselt, sind die Bezeichnungen
derer, denen die Verwiinschung gilt :

a) « Den N.N. sei keine Hoffnung ». Hier sind durchgehend die
Abtriinnigen (mfshummadim) genannt. Erst in spéiten Texten (so auch
im heutigen Gebetbuch) steht statt dessen « Verleumder » (malshinim).

b) « Die N. N. mégen wie ein Augenblick dahingehen etc. ». Die
Adressaten sind hier am unterschiedlichsten, nimlich allgemein Hére-
tiker (minim), Judenchristen (nétz°rim) und Denunzianten (mds®rim).

¢) « N. N. rotte aus etc. in unseren Tagen ». Hier ist die Benennung
konstant : gemeint ist immer das anmassende Konigreich (malkhdt
zadon).

d) Den Abschluss bildet die Eulogie « der die Anmassenden (zedim)
demiitigt », meist erweitert durch «und die Frevler (r°sha‘im) bzw.
Feinde (’6j°bim) zerbricht ».

Alle diese Termini sind auch aus der rabbinischen Literatur bekannt.
Am hiufigsten erwidhnt werden mnaturgemiiss die eher indifferenten
minim %, die, wenn iiberhaupt, nur durch den Kontext niher zu bestim-
men sind, am seltensten (genau : einmal, nimlich b Taan 27 b %) die
nétzerim (ob letzteres auf die christliche Zensur zuriickzufiihren ist oder
auf das geringe Interesse des rabbinischen Judentums an den Juden-
christen, sei dahingestellt). Ein relativ frither Text (t San 13,4 f. par. b
RoHasch 17 a), dessen Zusammenhang mit der birkat ham-minim offen-
sichtlich ist, liberliefert eine ganze Liste von Héretikern ®. Thema ist die
verschiedene Bestrafung der Frevler Israels und der Heidenvolker auf
der einen und derer, die sich durch ihre Lehren oder Handlungen véllig
vom Judentum losgesagt haben (der wirklichen Héretiker also) sowie der
feindlichen Obrigkeit auf der anderen Seite :

« Die Frevler Israels (pbsh'é Jisra’el) 3! und die Frevler der Volker
der Welt (posh‘é *amébt ha-‘6lam) steigen in ihrem Kérper in die Holle
hinab und werden zwolf Monate in ihr gerichtet. Nach zwolf Monaten
hort ihre Seele auf zu existieren, ihr Korper ist verbrannt, die Hoélle
wirft sie aus und sie werden zu Asche, und der Wind treibt sie ausein-
ander und zerstreut sie und es wird Asche unter den Fusssohlen der
Gerechten, wie es heisst : Und ihr zertretet die Frevler, dass sie Asche
werden unter den Fusssohlen der Gerechten am Tage, den ich bereite,
spricht der Herr der Heerscharen (Mal 3,21). Aber die Hiretiker (minim)
und die Abtriinnigen (m°shiimmadim) und die Denunzianten (m°sérét)
und die Epikurier ("apiqorsin) ® und die Verleugner der Torah und die
sich von den Wegen der Gemeinde absondern (pér®shin) und die die

59



Auferstehung der Toten leugnen und jeder, der gesiindigt hat und die
Vielen zur Siinde verfiihrte wie Jerobeam und Achab und die, welche
Entsetzen im Lande der Lebenden verbreiteten (Ez 32, 24) 3 und die,
welche ihre Hinde gegen den z°bioil (Tempel) ausstreckten3 — fiir
diese ist die Holle verriegelt und sie werden in ihr fiir alle Geschlechter
gerichtet, wie es heisst : Und sie gingen hinaus und schauten auf die
Leichen der Minner, die an mir frevelten — denn ihr Wurm wird nicht
sterben und ihr Feuer nicht verléschen und sie werden ein Abscheu
sein fiir alles Fleisch (Jes 66,24). Die Scheol zerfillt, sie aber zerfallen
nicht, wie es heisst: Ihre Gestalt ldsst die Scheol zerfallen (Ps 49,15). ... »

2. Das Thema der birkat ham-minim (dies zeigt auch der zitierte
Text aus der Tosephta) ist mit der Verwiinschung der Hiretiker keines-
wegs erschopft, denn in allen Fassungen werden die « Anmassenden »
(zedim) bzw. das « anmassende Konigreich » (malkhiit zadén) genannt.
Dies kann sich nur auf die feindliche Obrigkeit, d. h. konkret auf die
romische Herrschaft beziehen ; sehr wahrscheinlich gehéren auch die
« Denunzianten » (mds®rim), die in einer Fassung genannt werden, in
diesen politischen Zusammenhang %.

Aus diesen Beobachtungen ist nur die eine Schlussfolgerung méglich,
dass die birkat ham-minim, wie sie in Jabne festgesetzt wurde, sich
sowohl gegen die feindliche Obrigkeit als auch gegen verschiedene
Gruppen von Hiretikern richtete, die, entsprechend den jeweiligen
Erfordernissen, mit verschiedenen Termini bezeichnet werden konn-
ten %, Der Name « birkat ham-minim » ist nichts weiter als eine Sam-
melbezeichnung fiir diese verschiedenen Gruppen der in der birkat
ham-minim angesprochenen Hiretiker. Eine dieser Gruppen war, viel-
leicht schon in Jabne, vielleicht aber auch erst spiter (dies lisst sich
kaum noch entscheiden), die Gruppe der nétz°rim (Judenchristen).
Nicht mehr und nicht weniger geht auch aus den Zeugnissen der patri-
stischen Literatur und aus den Geniza-Fragmenten hervor, denn weder
die einen noch die anderen besagen etwas iiber eine « Urfassung ». So
wertvoll die Fragmente aus der Kairoer Geniza fiir fast alle Zweige der
jidischen Literatur sind, so wenig ist schon die Tatsache, dass ein Text
in der Geniza gefunden wurde, Beweis fiir die &lteste Gestalt dieses
Textes (die es eben oft gar nicht gegeben hat). Mit Sicherheit richtete
sich die birkat ham-minim jedenfalls nicht ausschliesslich gegen Juden-
christen bzw. (spiter) Christen und war deswegen auch kein « Mittel
zur volligen Scheidung der beiden Religionen » %7, Eine solche Festle-
gung verkennt einmal, dass es sich bei der Einfithrung der birkat ham-
minim zweifellos primédr um einen innerjiidischen Vorgang handelt und

60



iiberschiitzt zum anderen die Bedeutung der christlichen Religion fiir
das Judentum Palistinas um die Wende des 1. zum 2. nachchristlichen
Jahrhundert.

Abschliessend noch eine kurze Bemerkung zum Zweck der birkat
ham-minim. Nach Elbogen war der Zweck der, die Judenchristen von
der Synagoge fernzuhalten 3. Als Beleg fiihrt er eine Stelle im Midrasch
Tanchuma (Ed. Buber Lev § 3) an, die die oben zitierte Vorschrift, dass
man einen Vorbeter, der sich bei der birkat ham-minim irrt, entfernen
soll, durch folgende Erklirung erginzt : « Und deswegen entfernt man
ihn : Wenn er zur Hiresie neigt, dann wiirde er (wenn er die birkat
ham-minim in ihrem vorgesehenen Wortlaut spricht) sich selbst ver-
wiinschen und die Gemeinde wiirde (diese Selbstverwiinschung auch
noch) mit > Amen ’ besiegeln ». Da ein Judenchrist sich kaum selbst ver-
wiinschen wollte, wurde die birkat ham-minim « ein Priifstein fiir die
Anwesenheit von Judenchristen in der Synagoge, fiir ihre Beteiligung am
Gottesdienste ; oft horte sich keiner von ihnen das Gebet an, sie blieben
dem Gottesdienst fern und die Absicht war erreicht » %, Hier wird durch
die einseitig apologetische Fixierung auf die Judenchristen die simple
Tatsache iibersehen, dass der Zweck der birkat ham-minim (analog zu
allen anderen Benediktionen des Achtzehn-Bitten-Gebets) zunichst
schlicht und einfach der war, Gott um Befreiung von den politischen
Bedriickern und um Vernichtung der Héretiker zu bitten. Ein Nebeneffekt
mag dann auch gewesen sein, dass missliebige Hiretiker ihre Teilnahme
an den Gottesdiensten aufgaben, doch war dies sicher weder der primére
Zweck der birkat ham-minim noch waren ausschliesslich Judenchristen
davon betroffen.

(Fortsetzung folgt)

ANMERKUNGEN

®Um Anmerkungen erweiterte Offentliche Einfithrungsvorlesung, gehalten am
14.6.1974 im Martin-Buber-Institut fiir Judaistik der Universitit zu Koln.

1 b Git 56 a.b ; ARN Vers. A. Kap. 4, S. 22f. ; ebd. Vers. B. Kap. 6, S. 19 ; EchR 1,5
§ 31. Dazu J. Neusner, Development of a Legend, Leiden 1970, S. 228ff. ; G. Allon,
« Halikhato shil Rabban Jéchanan b. Zakkai leJabnih », Zion 3, 1937/38, S. 183-
214, besonders S. 203ff; ders., Toledot, haj-jehiidim be€iritz Jisra’el bitqiphat ham-
mishnah wehat-talmad, Bd. 1, Tel Aviv 4 1966/67, S. 53 ff. ; Sch. Safrai, Parashat
Jabniih (Quellensammlung), Jerusalem 1964/65.

2 Vgl. ]J. Maier, Geschichte der jiidischen Religion, Berlin-New York 1972, S. 92ff.
(mit Literatur).

61



3 Literatur zum Thema : J. Bergmann, Jiidische Apologetik im neutestamentlichen
Zeitalter, Berlin 1908, besonders S. 28f. ; A. Berliner, Randbemerkungen zum tigli-
chen Gebetbuche (Siddur), Berlin 1909, besonders S. 50ff. ; P. Billerbeck, Kommen-
tar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, Miinchen 1928, Bd. IV,1:
10. Exkurs : Das Schemone-Esre, S. 208-49 ; W.D. Davies, The Setting of the
Sermon on the Mount, Cambridge 1964, S. 275ff. ; I. Elbogen, « Geschichte des
Achtzehngebets », MGWT] 46, 1902, S. 330-59 ; 427-39 ; 513-30, besonders S. 353ff.;
ders., Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Hildes-
heim 1967 = Reprografischer Nachdruck der 3. Aufl., Frankfurt a.M. 1931, beson-
ders S. 36 ff 51 f ; "Entziqlopedjah talmidit (Talmudic Encyclopedia), Bd. IV, Art.
« Birkat ham-minim », Jerusalem 2 1956, Sp. 511-14 ; L. Finkelstein, « The Develop-
ment of the Amidah », JQR 16, 1925, S. 1-43 ; 127-70, besonders S. 156 f ; Ch.M.].
Gevarjahu, « Birkat ham-minim », Sinai 44, 1958/59, S. 367-75; H. Graetz, Ge-
schichte der Juden, Bd. IV, Leipzig 2 1866, S. 104 ff. und S. 433 {f. (Note 11 : Ebio-
niten, Nazarier, Minder) ; T. Herford, Christianity in Talmud and Midrash, Lon-
don 1903 ; K. Hruby, « Die Trennung von Kirche und Judentum », in : Theolo-
gische Berichte III : Judentum und Kirche : Volk Gottes, Ziirich-Einsiedeln-Kéln
1974, S. 135-56, besonders S. 151ff. ;]. Jocz, The Jewish People and Jesus Christ,
London 1949, besonders S. 51-57 ; K.G. Kuhn, « Giljonim und sifre minim », in :
Judentum, Urchristentum, Kirche, FS J. Jeremias, Berlin 1960 (= Beihefte zur
ZNW, 26), S. 24-61, besonders S. 36ff. ; M. Liber, « Structure and History of the
Tefilah », JQR 40, 1950, S. 331-57, besonders S. 348 ff. ; J. Maier, 2.a.0., S. 144 ff. ;
J. Parkes, The Conflict of the Church and the Synagogue, London 1934, besonders
S. 77ff.; E. Schwaab, Historische Einfithrung in das Achtzehngebet, Giitersloh
1918 = Beitriige zur Forderung christlicher Theologie 17.5 besonders S. 132 ff. ;
M. Simon, Verus Israel, Paris 1948, besonders S. 235 fr., 296 ff. H.L. Strack, Jesus,
die Hiretiker und die Christen nach den iltesten jiidischen Angaben, Leipzig
1910, besonders S. 64 ff.

4 In der sog. babylonischen Fassung : 19.

5 Text : tzadéqim. Liber, a.a.0., S. 349 schliesst daraus, dass die Benediktion sich
urspriinglich gegen die Sadduzier richtete ; wahrscheinlicher ist jedoch, dass die
LA tzadoqim auf die Zensur zuriickgeht. Vgl. Rabbinovicz, Digdiqué Sépherim
z.St. (mit Anm. 3) ; Goldschmidt, Babylonischer Talmud z.St.

6 Vgl. auch j Ber Kap. 5 Hal. 4 fol. 9¢ : Schmuel der Kleine liess [die Schlussformel]
’(fer die Anmassenden demiitigt’ am Ende weg (méglich ist auch die Uber-
setzung : Schmuel der Kleine liess [die Benediktion,, deren Schlussformel lautet]
*der die Anmassenden demiitigt’ aus ; das beséphah wire dann zum folgenden
zu ziehen, vgl. auch Schwaab, a.a.0., S. 140£.) j Ber Kap. 4 Hal. 3 fol. 8a par.;
j Taan Kap. 2 Hal. 2 fol. 65¢ (die birkat ham-minim setzten die Weisen in Jabne
fest).

7 Die vielverhandelte Frage, ob die birkat ham-minim eine véllig neue Benediktion
war (und ihre Einfiihrung die Zahl der Benediktionen des 18-Bitten-Gebetes ver-
anderte), ist davon nicht beriihrt. Es spricht manches dafiir, dass es sich bei der
« Festsetzung » Schmuels des Kleinen nur um die Erweiterung und Anderung einer
bereits bestehenden Benediktion handelte ; vgl. Schwaab, a.a.0., S. 123ff. (dort
dltere Lit.) ; J. Heinemann, Hat-tephillah bitqiphat hat-tanna’im weha- "emora’im,
Jerusalem 1964, S. 142 mit Anm. 20.

8 « The Jews in the Works of the Church Fathers», JQR O.S. 5, 1893, S. 122-57
(mit Forts.).

¢ Dial. ¢. Tryph. Kap. 16; vgl. auch Kap. 93 u.6.; zum Ganzen Krauss, a.a.0.,
S. 130 ff. ; E. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu isti,
Bd. II, Leipzig 1907, S. 543 f.

10 Haeres. XXIX,9.
11 Ad Is. 52,4 ff. u.6.

62



12 Krauss, a.a.0., S. 131 ff.
18 « Genizah Specimens », JQR O.S. 10, 1898, S. 654-59.
14 G, 36 ; vgl. schon ders., MGWT] 46, 1902, S. 854 f.

15 Vgl. Herford, a.a.0., S. 128 ; Parkes, a.a.0., S. 78 ; Jocz, a.a.0., S. 57 ; Davies,
a.a.0., S. 276.

16 Vgl. dazu ausfithrlich Finkelstein, a.a.0., S. 156 f. ; J. Davidson, ’Otzar hash-shirah
wehap-pijjit, Bd. II, New York 1929, S. 192 ff. ; S. Baer, Sedir ’abodat Jisra’el,
Rodelheim 1901, S. 93 ff. (Anm.).

162 A.a,0. (Anm. 13), S. 657.

17 « Fragments de Rituels de Priéres provenant de la Gueniza du Caire », REJ 583,
1907, S. 231-41, hier : 238.

18 Unter der Linie : und die Minim.
19 « Genizah Fragments of the Palestinian Order of Service », HUCA 2, 1925, S. 269-
338, hier : 306.

20 « Untersuchungen zum Siddur des Gaon R. Amram », Jahrbuch der Jiidisch-
Literarischen Gesellschaft 5, 1907, S. 341-66 ; hebr. Teil S. 1-38, hier: 5.

21 Seder R. Amram Gaon, Bd. I, Lund 1951, hebr. Text. S. 37.

22Vgl. auch A.L. Frumkin, Sedir R. ‘Amram hash-shalem, Jerusalem 1911/12,
S. 246 ff. 258.

28 Marx, a.a.0., S. 5f. ; Hedegird, a.a.O.

2¢ Elbogen, Gottesdienst, S. 359 f. 564 f.

25 T, Davidson-S. Assaf-]. Joel, Siddir Rab Sa‘adjah ga’én, Jerusalem 1969/70, S. 18.
26 A.a.0,, S. 52.

27 Vgl. auch den ebenfalls von Berliner (« Aus dem arabischen Gebetritual », Maga-
zin fiir die Wissenschaft des Judentums 3, 1876, S. 51-53 ; Ozar Tob = Hebrii-
sche Beilage, Berlin 1878, S. 010-014, hier : 012) aus einem handschriftlichen arabi-
schen Ritual veroffentlichten Text: «Und die Minim und die Verleumder
(malshinim) mogen alle wie ein Augenblick dahingehen, und alle Bedriinger
deines Volkes und ihre Feinde und Gegner und die, die gegen sie Boses sinnen
und ihre Verleumder (malshinéhdm) mégen eilends aus dem Lande ausgerottet,
zerbrochen und vernichtet werden, und demiitige sie eilends in unseren Tagen.
Gepriesen seist du, Herr, der die Feinde (6jebim) zerbricht und die Anmassenden
(zedim) demiitigt ».

28 Die beste Zusammenstellung der wichtigsten Texte findet sich bei Strack, a.a.0.

29 «...,Und am Vorabend des Schabbat fasteten [die Mitglieder der Priesterwache]
nicht wegen der Ehre des Schabbat — um wieviel mehr gilt dies fiir den Schabbat
selbst. Und weswegen [fasteten sie] am ersten Wochentag nicht ? R. Jochanan
sagte : Wegen der ndtzerim. » ; vgl. auch Mas. Soferim (Higger) 17,4 ; b AbZa 6a
und 7)1) Hs Miinchen ([jém] notzri) ; b San 43a Hs Miinchen u.8. (Jeshii han-
noétzri).

30 Vgl. auch ARN Vers. A, Kap. 16 S. 64 : « Es sollte niemandem einfallen zu sagen :
Liebe die Weisen und hasse die Schiiler [der Weisen], liebe die Schiiler und hasse
die Minim und die Abtriinnigen (meshiimmadim) und die Denunzianten (mesé-
rét). » ; t BMez 2,33 par. b AbZa 26a.b : « Die Heiden und die, welche Kleinvieh
weiden oder aufziehen, zieht man nicht herauf und stdsst man nicht hinab ; die
Minim und die Abtriinnigen (meshimmadim) und die Denunzianten (mesérét)
stosst man hinab und zieht man nicht herauf. » (vgl. dazu J. Shezipanski, « Ham-
minim weham-malshinim », Sephir Jébel S. Federbusch, Jerusalem 1960/61, S. 343-
51) ; DER Kap. 2.

63



81 Vgl. zu diesem Terminus ausfiihrlich A. Marmorstein (« Judaism and Christianity
in the Middle of the Third Century », HUCA 10, 1935, S. 223-63), der hinter den
posh'é Jisra’el Judenchristen vermutet ; ihm folgt H.-J. Schoeps, Theologie und
Geschichte des Judenchristentums, Tiibingen 1949, S. 22 f. Dagegen spricht aber
die scharfe Trennung zwischen den pdsheim und den Hiretikern etc. in t San
13,4 f.

32Zum Terminus vgl. Jastrow, Dictionary I, S. 104, s.v. ‘apiqdrés ; Strack, a.a.0.,
S. 57 Anm. 1.

88 Zu lesen ist wahrscheinlich statt chittitam : chittit. Damit wire nicht Ez 32,24,
sondern Vers 23 zitiert, der sich auf die Assyrer, die Zerstérer des ersten Tempels,
bezieht.

34 Die Romer, die Zerstorer des zweiten Tempels.

35 Es ist denkbar, dass die Verwiinschung der feindlichen Obrigkeit der alte Kern
der Benediktion war, in den in Jabne die Verwiinschung der Hiretiker eingefiigt
wurde ; vgl. Maier, a.a.0., S. 145. Dafiir spricht j Ber Kap. 2 Hal 4 fol. 5a par.
j Ber Kap. 4 Hal. 3 fol. 8a und j Taan Kap. 2 Hal. 2 fol. 65c: « Man fasst [die
Benediktion] gegen die Hiretiker mit der gegen die Frevler (resha‘im bzw. pé-
sheim) zusammen, und zwar in [der Benediktion, deren Schlussformel lautet :
Gepriesen seist du, Herr,] der die Anmassenden (zedim) demiitigt» ; dagegen
t Ber 3,25: « Man fasst die Benediktion gegen die Hiretiker mit der gegen die
Abgesonderten (periishim) zusammen ».

38 Wobei méglicherweise in Jabne zumichst nur allgemein die « Minim » genannt
waren, die dann entsprechend den verschiedenen Bediirfnissen der Gemeinden
niher prizisiert werden konnten.

87 Elbogen, a.a.0., S. 36.
38 A.a.0., S. 37f. Vgl. auch Davies, a.a.0., S. 276 ; Hruby, a.a.0., S. 152.
3 A.a.0., S. 38.



	Die sogenannte Synode von Jabne : zur Trennung von Juden und Christen im ersten/zweiten Jh. n. Chr.

