Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Christliche Hebraeophilie in Israel
Autor: Lapide, Pinchas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTLICHE HEBRAEOPHILIE IN ISRAEL

Von Pinchas Lapide, Jerusalem

« Es ist mehr als eine Styliibung, mehr als ein Redekunststiick, um
was es sich bei einer hebriischen Ubersetzung des Neuen Testaments
handelt. » ! So schrieb Franz Delitzsch schon im Jahre 1870, um sein
Lebenswerk zu rechtfertigen ; doch wie einige seiner Schriften bewei-
sen, nagte der Zweifel betreffs des « praktischen » Nutzens seiner Arbeit
bis zum Ende an seinem Herzen. Und mit Recht.

Mit aller Bewunderung fiir seine sprachliche Virtuositit, sein theo-
logisches Feingefiihl und seinen leidenschaftlichen Missionseifer, ist es
schwer, riickblickend dem Eindruck zu entrinnen, dass vor einem Jahr-
hundert hier eine philologische « tour-de-force » geleistet wurde, die
an die mittelalterlichen Glasfenster im Kélner Dom erinnert : Ein Mei-
sterwerk zweifelsohne, imposant, aber leider « viel zu hoch », um mehr
als einer kleinen Schar von Experten zugiinglich zu sein. Doch auch die
Anzahl der wenigen, potentiellen Leser der delitzschianischen Uber-
setzung ging stetig zuriick. Um 1870, als Delitzsch seinen « Rémer-
brief » auf Hebriisch ver6ffentlichte, war die Haskala-Bewegung (die
jidische Aufklirung), deren Anhénger vom ungrammatischen Hebriisch
des Mittelalters zum biblischen Stil, den Delitzsch bevorzugte, zuriick-
gekehrt waren, schon dem kulturellen Untergang verfallen. 2

Um 1875, als Delitzsch seine erste NT-Volliibersetzung beendet
hatte, brachte der hebriische Dichter J. L. Gordon die Enttduschung
all derer, die an das Fortleben der hebriischen Literatur glaubten, mit
beredten Worten zum Ausdruck :

« Wer will die Zukunft vorauswissen, wer kann sagen,
Ob nicht ich der letzte Dichter Zions bin,
Oder du der letzte, der Hebriisch liest P » 3

Was iibrig blieb, waren die rabbinischen Exegeten, deren Biicher
nach wie vor hauptsichlich Problemen der Halacha gewidmet waren,
einige noch unbekannte Enthusiasten der « Chibat-Zion », des Vorldu-
fers des Zionismus, die auf Hebrédisch von Israel trdumten — und ein
halbes Dutzend hebriischer Zeitschriften, deren erste, « Ha-Maggid »
(gegriindet 1856), bei Delitzsch in iiblem Ruf stand. So schrieb er, um
die NT-Ubersetzung seines Rivalen anzuprangern :

« Von der Salkinsonschen Ubersetzung wird die meinige nach wie
vor sich dadurch unterscheiden, dass sie darauf verzichtet, den ntl.

17



Text nach Art des jiidischen Mosaik-Styls, oder, wie man den gemein
iiblichen hebriischen Styl nach dem Titel einer der gelesensten hebrii-
schen Zeitschriften zu nennen pflegt, nach Art des Maggid-Styls, durch
allerlei poetische Eleganzen und exquisite Floskeln fiir jiidische Leser
gleichsam zu tiberzuckern. » 4

Und dennoch war es im « Ha-Maggid », wo im Jahre 1880 — als
Delitzschs dritte NT-Auflage erschien — ein anderer Don Quixote der
Hebriizitit einen glithenden Aufruf erliess, in dem Historiker heute
einen der Anfinge der hebriischen Sprachrenaissance sehen : °

« Hebriisch ist unsere Nationalsprache. Fiir jedes ihrer Worte, ihrer
Buchstaben, ja sogar ihrer Punkte, wurde das Blut unserer Vorviter
wie Wasser vergossen... Kann sie denn weiterleben, wenn wir sie nicht
in den Mund unserer Kinder legen, sie nicht neu beleben, sie nicht
wieder zur Alltagssprache zuriick verwandeln ?... » 6

So schrieb der junge Eliezer Ben-Jehuda (1858-1922), der spiitere
Kompilator des bahnbrechenden 16-béndigen Erstlingswerkes « The-
saurus Totius Hebraitatis » oder « Das Worterbuch der hebriischen
Sprache », in reinstem Bibelhebriisch, das Delitzsch sicher gepriesen
hitte.

Von nun an vertiefte sich der inhirente Widerspruch an dem
Delitzschs magnum opus krankte. Mit der schrittweisen Wiederbele-
bung der hebriischen Literatur und Sprache wuchs die Anzahl derer,
die aus religios-jiidischen oder national-zionistischen Motiven Hebriisch
schrieben und lasen — jedoch kam fiir diese beiden Kategorien das NT
als Lektiire aus psychologischen Griinden kaum in Frage, noch weniger
in der « Heiligen Sprache », die fiir diese pogromgepriiften Hebraisten
die wahre Antithese zur Diaspora verkorperte.

Krass gesagt, waren so gut wie alle Taufkandidaten innerhalb des
zeitgendssischen Judentums — und um die ging es Delitzsch doch
letzten Endes — bei weitem nicht genug « hebraisiert », um seine klas-
sische Ubersetzung zu verstehen, wihrend die Rabbiner, Zionisten und
Schriftsteller, wie etwa Mendele Mocher Seforim (1835-1917), Chaim
Nachman Bialik (1873-1934) und David Frischmann (1865-1922), denen
sein Stil und seine Ubersetzungskunst vielleicht imponiert hitten, sicher
seelich nicht bereit waren, dieses Buch ernst zu nehmen.

Erst die Renaissance der Bibelsprache und ihre Metamorphose in
die Landessprache Israels dnderte diesen Tatbestand. Die Meilensteine
dieser einzigartigen Geschichte sind zu gut bekannt, als dass sie mehr
als des kiirzesten Resiimees bediirften :

1882 kam Ben-Jehudas Sohn, Itamar Ben-Avi, in Jerusalem zur Welt,
und wurde, dank der Hebriomanie seines Vaters, das erste Kind der
Neuzeit, das Hebriisch als Muttersprache beherrschte.

18



1892 erhoben Lehrer aus ganz Palistina den ausschiesslichen
Gebrauch der hebriischen Sprache in allen Schulen des Landes zum
Beschluss.

1906 iibertrug das Hebridische Gymnasium in Jaffa dieses Prinzip
auf den Héheren Unterricht.

1921 erkannte das (britische) Paldstina-Mandat Hebriisch als eine
der drei offiziellen Landesprachen an, neben Englisch und Arabisch,

1925 machte die Hebriische Universitit in Jerusalem Hebriisch
zur alleinigen Unterrichtssprache in allen akademischen Lehrfdchern.

1948 erhielt das Hebriische, mit der Staatsgriindung Israels, die
Bedeutung zuriick, die es 1985 Jahre zuvor, mit dem Sturz der Hasmo-
nier-Dynastie, verloren hatte. Es wurde zur amtlichen Landessprache
in seiner alten Heimat. Nicht nur offiziell, sondern auch in Wirklichkeit.
Eine Erhebung, die 1918 angestellt wurde, bewies, dass unter der
gesamten jiudischen Bevolkerung Paldstinas (Jerusalem ausgenommen)
die Zahl der Hebriisch-sprechenden sich auf 40 % belief.” Im Jahre
1954 schitzte man, dass etwa 60 Prozent der jidischen Bevolkerung
das Hebriische als ihre einzige oder hauptsichliche Sprache benutz-
ten. 8 Die Volkszihlung von 1961 ergab, dass 75 Prozent aller erwach-
senen Israeli-Juden nur Hebriisch sprachen, wihrend bei Kindern von
2-14 Jahren dieser Prozentsatz auf 93 stieg. °

In hebriischer-Sprache erscheinen heute dreizehn Tageszeitungen,
Hunderte von Zeitschriften und jéhrlich weit iiber 1500 Biicher, Fiinf
Universititen und Hochschulen lehren so gut wie alle akademischen
Unterrichtsficher in Hebriisch.

Welches Hebriisch ?

Das Neuhebriisch des heutigen Israel steht seinem biblischen Vor-
fahren, trotz seines Stilwandels und tausender von neuen Sprachpri-
gungen, die moderne Ideen und Begriffe zum Ausdruck bringen, in
mancher Hinsicht ndher als der Sprache der Mischna vor 1700 Jahren.
Wer dies bezweifelt, moge die Schulklassen beobachten, die tiglich in
Jerusalem die Schriftrollen vom Toten Meer im « Schrein des Buches »
besichtigen und auch die dltesten AT-Handschriften so fliessend lesen
und verstehen, wie die neueste Tageszeitung aus Tel Aviv.

Und dennoch ist Neuhebriisch unendlich reicher als jedweder
seiner sprachlichen Vorginger — vom Mischna-Hebriisch bis zur
Sprache der Haskala —, da Elieser Ben Jehuda, dann der von ihm
gegriindete « Waad Ha-Laschon » (das Sprachkommittee) und seit 1954
die « Akademie der Hebriischen Sprache » mit ihren 29 Fachkommis-
sionen fast tdglich neue Worte dem alten Sprachschatz einverleibten,

19



die in ihrer Mehrzahl nicht wahre Neologismen, sondern gute alt-
hebriische Worter oder Sprachwurzeln aus allen jemals existierenden
Sprachformen sind, die modifiziert oder modernisiert wurden.

So wie fiir Ben-Jehuda die Maxime galt : « Der grosste Vorzug, den
ein neues Wort haben kann, ist, dass es nicht wirklich neu ist, » 1 so
erklirte auch 1965 Prof. Z. Ben Chaim von der Hebriischen Sprach-
akademie : « Wir sind iiberhaupt nicht an Spracherneuerungen interes-
siert. Unsere hauptsichlichen Bemiihungen gelten der Restauration
dessen, das schon seit langem im Sprachgut vorhanden ist. » 11

Das, was Gustaf Dalman einst verichtlich «ein willkiirliches
Gemisch von Elementen aus allen Epochen der hebriischen Sprach-
geschichte » 2 nannte, war eigentlich typisch fiir die gesamte Entwick-
lung der hebriischen Sprache und kommt bereits bei den téglichen
Gebeten zum Ausdruck, von denen einige 2000 Jahre alt sind.

Eigentlich gab es niemals so etwas wie « Reinhebriisch », denn
schon die Bibelsprache weist sowohl Lehnworte als auch Fremdworte
aus dem Agyptischen, dem Assyrischen, Sanskrit, dem Sumerischen und
dem Aramiischen auf. Es geniige der Hinweis, dass das fiir urhebriisch
gehaltene sefir (Buch), wie N. H. Tur-Sinai betont hat, ein Lehnwort
aus dem Babylonischen darstellt — abgeleitet von « schipir » (Bot-
schaft), das mit dem Zeitwort « schaparu » (senden) verwandt ist. *

Eine bekannte Theorie behauptet sogar, dass Althebriisch iiber-
haupt eine « Mischsprache » sei. 14 ,

Wie dem auch sei, ohne die spiteren Infusionen aus dem Aramii-
schen, dem Persischen, dem Griechischen und dem Latein, die viele
Hunderte von Wortern und Begriffen in das nachbiblische Hebriisch
brachten, wiren weder Talmud und Midrasch, noch mittelalterliche
Philosophie und Mystik (ohne die zahlreichen Arabismen aus Spanien)
vorstellbar.

Andererseits war der Mischungsprozess niemals so intensiv und ziel-
bewusst, wie seit Beginn des 20. Jahrhunderts. Das Resultat beschreibt
Chaim Rabin folgendermassen :

« Reichlich vereinfacht liesse sich sagen, dass die Wortformen der
heutigen hebriischen Sprache in der Hauptsache der Bibel entnommen
sind, der Satzbau von der Sprache der Mischna iibernommen wurde,
und die Worte selbst so ziemlich aus allen Perioden und Stilarten stam-
men. » 15

Um dieses Wachstum, das innerhalb einiger Jahrzehnte vom Schreib-
tisch der Sprachbildner in den Volksmund iiberging, quantitativ zu
veranschaulichen, sei hier lediglich festgestellt, dass das Vokabular der
Bibel 7704 verschiedene Worter umfasst, wihrend das bekannte Wor-
terbuch von Eben-Schoschan (1958-1962) 28 185 Warter beinhaltet.

20



Das neueste (1970) « millon ivri schalem » (Komplettes hebriisches
Worterbuch) von Reuben Alkalay bringt jedoch schon weit iiber 45 000
Worter und Wortformen.

Qualitativ vermehrt diese Spracherweiterung und Sprachvertiefung
nicht nur die Ausdrucksméglichkeiten der Schriftsteller und Ubersetzer
um ein Vielfaches, sondern ermdoglicht auch die Unterscheidung zwi-
schen feineren Nuancen, die sich frither mit einem einzigen Lexem
begniigen mussten.

So z. B. verwendet das Neuhebriische das Bibelwort #-a’ah im Sinne
von « sich verirren, den Weg verlieren, » und gibt seinem talmudischen
Gegenstiick, das mit tet geschrieben wird = ¢ -a’-ah, den abstrakten
Sinn von « irren, filschlich fiir wahr halten ». Ahnlich dient das alt-
hebriische gatan dazu, um « klein » zu beschreiben ; der nachbiblische
Diminutiv g¢tantan heisst « winzig » ; sein Bibelverwandter za’ir bedeu-
tet heute « gering » ; und seine aramiische Parallelbezeichnung gatin
hat die legale Bedeutung von « minderjihrig ». Last not least bedeutet
das aramaiische zuta’ heute etwas « mini... » oder « Miniatur... »

Ebenso haben frithere Synonyme, wie z. B. das hebriische chad und
das aramiische charif heute die verschiedenen Bedeutungen von « spit-
zig » (physisch) und « scharf » (geistig oder gastronomisch).

Nicht weniger wichtig ist die heutige Vielschichtigkeit die es ermé-
glicht, fast-Synonyme soziologisch zu differenzieren. So heisst mattanah
« Geschenk » in der Alltagssprache ; tshurah heisst « Prisent » im feier-
lichen Zusammenhang, wie etwa bei offentlichen Zeremonien ; das
nachbiblische shaj heisst etwa « Festgabe » (so zu Channuka oder
Purim) ; das griechische doron bedeutet « Geschenk » in der gehobenen
Sprache, und das Biblische minhah heisst « Gabe » (als Schenkung) in
der Poesie.

Ausschlaggebend fiir die Thematik der NT-Ubertragungen und der
christlichen Hebraistik sind die folgenden drei Charakterziige der neu-
hebriischen Sprache unserer Tage :

A. In statu crescendi : Die Dynamik einer stetig wachsenden Spra-
che, deren Terminologie, Denkstrukturen und Idiomatik, zwei Genera-
tionen nach ihrer Neugeburt, noch immer im Flux der Weiterentwick-
lung fliesst ; einer Weiterentwicklung die, wie N.H. Tur-Sinai gesteht,
oft den Regeln der Semantik widerspricht ;

« So many ancient Hebrew words and phrases are now used in
ways that must be considered definitely wrong from the viewpoint of a
Biblical or Talmudical scholar. Still, he is unable to change what has
become part of actual, living speech. » 16

Hierzu kommen noch, wie Ch. Rabin betont, « die tidglischen Neu-
schpfungen, die von der Presse und von Schriftstellern herriihren, » 7

21



sowie die Germanismen, Slavismen, Judaismen, Arabismen und andere
Sprachimporte, die iiber eine Million Neueinwanderer aus fiinf Erd-
teilen nach Israel brachten — von denen jedoch nur die prignantesten
oder die mundgerechtesten in der Landessprache Wurzeln schlagen
konnten.

Zeugen fiir diese bewusste Unvollendetheit der Sprache sind u. a.
die Tatsachen, dass Ben-Jehudas « Worterbuch der hebrdischen Spra-
che » — das in zahlreichen Lexemen heute schon archaisch klingt, — erst
1958 von N. H. Tur-Sinai vollendet werden konnte, und dass sein seit
Jahren notwendiger, von der Hebrdischen Sprachakademie geplanter
Nachfolger, « Das Historische Worterbuch der Hebriischen Sprache »,
noch heute nicht iiber die Anfangsstadien seiner Kompilation hinaus
ist. 18

B. Wissenschaftliche Aufgeschlossenheit :

Im Gegensatz zum Purismus, der Ben-Jehuda beseelte, ist die heu-
tige Sprachakademie in ihren Grundlinien weit aufgeschlossener und,
dem Zeitgeist in Israel entsprechend, kosmopolitischer Anschauung. So
schreibt ihr Prisident :

«While E.Ben-Jehuda believed in the necessity of finding a Hebrew
expression for every foreign term, we now realise that this is often im-
possible and not even desirable. While reviving our national language,
we do not want to sever our links with the great cultural heritage of
the world. » 1?

Diese Liberalisierung mag wohl teilweise das Resultat der Ein-
sicht gewesen sein, dass gelehrte hebriische Neuprigungen z. B. fiir
« Universitit », « Telephon », und « Mikroskop », « von oben aus »
dekretiert, sich einfach nicht einbiirgern liessen, da die iiberwiegende
Mehrzahl aller Israelis solche internationale Termini nicht nur ins
Hebriische transkribieren, sondern sie auch, wenn immer moglich,
durch die grammatikalisch korrekte Ableitung von Zeitwortern, Eigen-
schaftswértern etc. so gut wie vollig hebraisierten. Wie in vielen ande-
ren Gebieten des 6ffentlichen Lebens, entscheiden in Israel letzthin in
der Sprachentwicklung nicht immer die Autorititen, sondern das Volk.

C. Sikularisierung : Wenn eine Sprache, die als ’Lingua Sacra’
wihrend langer Jahrhunderte vorwiegend dem Gebet, der Bibelexe-
gese und dem religiosen Schrifttum diente, wihrend einer verhiltnis-
missig kurzen Zeit allen Forderungen moderner Tecknik, Wissen-
schaft und Alltagsunterhaltung gerecht werden muss, ist ihre teil-
weise Sikularisierung eine unvermeidliche Begleiterscheinung.

So bedeutet heute in Israel Torah nicht nur die « Weisung Moses »
(wie Buber sie verdeutschte) sondern auch « Doktrin » oder « Lehre »
jedweder Art, von der Darwins bis zu der Mao-Tse-Tungs. Ahnlich

22



werde ‘abodah vom « Tempeldienst » zur schlichten « Arbeit » ; das
Zeitwort l*haqdish heisst kaum noch « heiligen », jedoch fast immer
« widmen » ; [°kahen, das von kohen — « Priester » abgeleitet wurde,
heisst hautzutage « amtieren » ; chéirdm, der biblische Bannfluch, bedeu-
tet jetzt in den meisten Fillen « Boykott» ; t°rumah, die einstige
« Priesterabgabe », die als solche auch der Name eines Talmudtraktates
ist, wurde zum « Beitrag » schlechthin ; der Fromme, chasid, bedeutet
auch der weltliche « Anhidnger » jeglicher Partei, Theorie oder Welt-
anschauung, Ribbon, eine der hiufigsten talmudischen Umschreibun-
gen Gottes, ist heute in der Politologie bloss ein « Staatsoberhaupt » ;
Hannukah ist nicht nur das Altarweihfest der Hasmonier, sondern
auch jede feierliche « Eréffnung » (eines Kindergartens oder einer
neuen Bibliothek) ; jobel (das dem Deutschen das biblische « Jobel-
jahr » gab) wurde zum « Jubilium » (das ja auch auf diesem hebrii-
schen Worte fusst) verweltlicht, und der ganna’i, — der Eiferer, (mei-
stens fiir die Torah, oder die Ehre Gottes) ist jetzt zum « Fanatiker »
degradiert worden.

Die Liste solcher und ahnhcher Verweltlichungen im heutigen
Sprachgebrauch kénnte leicht verlingert werden, doch werden diese
Beispiele wohl geniigen, um die Tragweite dieses Phénomens fiir die
christlichen Ubersetzungen zu veranschaulichen.

« Ubersetzen heisst zwei Herren dienen. Also kann es niemand »,
schrieb Franz Rosenzweig an Martin Buber, als der letztere ihn einlud,
mit ihm eine neue deutsche Bibeliibersetzung zu unternehmen. Dass er
schliesslich dennoch diese Aufgabe iibernahm, beweist vor allem, dass
er, in seinen eigenen Worten, « den Mut der Bescheidenheit » gewann,
« die nicht das erkannte Unmdgliche, sondern das aufgegebene Not-
wendige von sich selbst fordert. » 20

Ahnliche Denkprozesse scheinen die meisten NT-und Liturgie-
Hebraisatoren in Israel durchlebt zu haben, obwohl fast alle stellen-
weise folgenden Versuchungen erlegen zu sein scheinen :

a. Den hebriischen « Urtext » hinter dem griechischen NT erraten
zu wollen ;

b. den Text ihren israelischen Lesern durch « Verbesserungen »
oder « Verbéserungen » mundgerecht zu machen ;

c. zweideutige oder mehrschichtige Stellen zu theologisieren, oder
zu ent-theologisieren — je nach dem Kontext oder der heutigen
Bedeutung gewisser Worte ;

d. Die Harmonie in einem Evangelium, Brief oder Gebet durch
einférmige Ubersetzung gewisser Schliisseltermini (die im griechischen
unterschiedlich lauten) zu steigern ;

23



e. dem Wortlaut durch Buchstiblichkeit {ibergetreu zu sein ;

f. den Sinn durch textwidrige Paraphrasen zu dndern ;

g. die « Rejudaisierung » Jesu und/oder seiner Umwelt durch
sprachliche Mittel, auf Kosten der Texttreue, zu fordern.

All diese Abweichungen, die durch den Fluss, in dem sich die neu-
hebriische Sprache zur Zeit befindet, erleichtert werden, konnen in
einem dreiwortigen « Lasterkatalog » zusammengefasst werden :

MISSIO : Mit Absicht oder unterschwellig betreiben so gut wie
alle NT-Ubersetzer passive Judenmission ; (« Also werden wir missio-
nieren », schrieb auch Franz Rosenzweig an Martin Buber, als sie

sich entschlossen, die hebridische Bibel zu verdeutschen. M. Buber,
Gesammelte Werke, Band II. S. 1182).

COMMISSIO : Keine der bis heute vollendeten Ubersetzungen ist
frei von den oben aufgezihlten « sieben Siinden » ;

OMMISSIO : Des ofteren werden unbequeme oder « unhebrii-
sche » Worte im Text einfach wegeglassen.

Man kann heute in Israel zwischen drei Schulen von NT-Uber-
setzungstheorien unterscheiden. Uber die zwei ersten schreibt Marcel
Dubois O.P., der keine Zweifel dariiber lisst, wo seine eigenen Sym-
pathien liegen :

« Die Meinungen sind zwischen zwei Extremen geteilt. Fiir einige
beinhaltet das traditionelle Hebriisch der Bibel und des Siddur die
reichsten und tiefsten Ausdriicke religiosen Erlebens und Gebetes. Sie
halten es daher fiir ideal, diese Formen zu verwenden, um in ihnen
die Gefiihle der christlichen Liturgie und Schrift zur Rede kommen
zu lassen, um in ihnen die tiefschiirfende Hebraizitit des NT-Textes
wieder zu entdecken. Fiir andere ist es vor allem wichtig, zu verstehen,
und verstanden zu werden. Sie sehen ihr Ideal daher in der Uber-
setzung von NT und Liturgie soweit wie moglich in die Alltagssprache.
In der Kirche zu beten im Idiom der Dizengoffstrasse | 2

« Die Debatte zwischen diesen beiden Trends wird wohl bis zur
Endzeit dauern... Auf einer Seite stehen die Protagonisten eines erha-
benen, priesterlichen Stils ; einer Sprache, die sozusagen durch litur-
gische Gewohnheiten ihren eigenen religitsen Rahmen geschaffen hat.
Auf der anderen Seite stehen die, die einen realistischeren, mehr enga-
gierten Stil verlangen, der die Gefahr lduft, volkstiimlicher und ver-
ginglicher zu sein. » 2

In Verteidigung seiner Uberzeugung, dass eine erhabene « Bibli-
zitit » den Stil jeder neuhebriischen Ubersetzung christlicher Texte

24



charakterisieren sollte, weist der Dominikanerpater auf die Tatsache
hin, dass Israel wohl das einzige Land auf Erden ist, welches die
Bibel (Tenach) nicht in die heutige Landessprache iibersetzt hat —
trotz der wachsenden Kluft zwischen der Torah-Sprache und dem
Idiom der jungen, autochthonen Generation.

Was er in jeder guten Hebriisierung der Messe, des NT und der
christlichen Gebete sucht, ist ein Ausdruck jiidisch-christlicher Konti-
nuitidt, gekleidet in einer Diktion, die jeder gebildete Israeli, sei er nun
Jude oder Christ, mit der Heiligen Schrift assoziiert. Solch ein Stil
sollte « hieratisch » (sic!) inspirieren, klar sein wie der Siddur, greif-
bar, jedoch erhaben wie die Propheten — ohne der Alltagssprache zu
trauen, die sich ohnedies jede 20-30 Jahre dndert und tendiert, « das
Mysterium des Glaubens zu banalisieren. »

Anderer Meinung ist Fr. Jochanan Elichai, der eher zum « Dizen-
goff-Stil » neigt, da er « die Glaubenswahrheiten », wie er sagt, auch
« allen Bauarbeitern » verstindlich machen will — ohne jedoch, wie
er betont, Mission jedweder Art betreiben zu wollen. Sein Argument
ist es, dass sowohl das Aramisiche, in dem Jesus hochstwahrschein-
lich predigte, nicht weniger eine erdnahe « Volkssprache » war als die
Glossa Koiné, in der die Synoptiker schrieben. Sie zu « verfeinern »,
wiirde nicht nur das Kerygma weltfremd machen, sondern seinen
Inhalt « denaturieren. » So wie fiir Blaise Pascal der Schépfer « nicht
der Gott der Philosophen ist »,# ist Jesus « nicht der Heiland der
Theologen », sondern der einfachen Leute, in deren Sprache sein
Evangelium iibersetzt werden sollte.

Hans Kosmala, der ehemalige Leiter des Schwedischen Theologi-
schen Instituts in Jerusalem, der als « Peritus » bei den meisten christ-
lichen Hebraisierungen zugezogen wird, kennt dieses philologische
Dilemma. Sein halbernst gemeinter Vorschlag war es, man solle doch
zwei verschiedene NT-Ubersetzungen anfertigen : eine in Hebriisch,
in dem Jesus vermutlich dachte (wenn nicht sprach) ; und eine zweite
im heutigen Hebriisch der israelischen Jugend. Die erstere fiir Wis-
senschaftler, Theologen und Studenten, die zweite fiir Zwecke der
Judenmission.

Einen Mittelwege hilt Robert L. Lindsey fiir moglich, dessen
Mischstil (in seiner Mk-Ubersetzung), subtil graduiert nach dem Inhalt
und Tenor jedes Satzes, von den meisten Kritikern gelobt wurde. Ahn-
liche « Stil-Stratifikationen » kennzeichnen ja auch die heutigen Mei-
sterwerke der jungen israelischen Literatur, wie z. B. « Ein K6nig von
Fleisch und Blut » von Mosche Schamir ; S.J. Agnons « Ein Gast kam
iibernacht » und A. Meggeds « Der vom Toten lebt » — um nur drei
Beispiele zu nennen.

25



Die Ubersetzungsfrage ist natiirlich bis heute ungelést, doch
scheint die Spannung zwischen den Schulen vielen Hebraisatoren
schopferischen Impuls zu verleihen. Drei weitere Ubersetzungen sind
zur Zeit im Gange, und alle bisher erschienenen NT-Ubersetzungen
werden neu revidiert. Biblisches Ubersetzen ist im allgemeinem ein
miihseliger Dienst am Wort, doch das Ubertragen christlicher Texte
in die Sprache der « Hebraica Veritas » scheint einige der besten
Hebraisten anzuziehen.

ANMERKUNGEN

1 Franz Delitzsch, Der Rémerbrief, — in das Hebriische iibersetzt und aus Talmud
und Midrasch erldutert, Leipzig 1870, S. 8

2 Chaim Rabin, Toldot Halaschon, Jerusalem, 1960, S. 74 ff.

3 Chaim Rabin, Die Renaissance der Hebriischen Sprache, in der Schriftenreihe :
Israel, Ziirich 1965, S. 7

4 F. Delitzsch, Das Hebriische Neue Testament, in: Theol. Literaturblatt 1889, S.1

5 Erschien kurz nach Ben Jehudas erstem Aufruf (1879) in der Wochenzeitung
Haschahar, der den Titel « Eine brennende Frage » trug.

6 Eliezer Ben Jehuda in der Wochenzeitung Hamaggid — zitiert bei Simon Feder-
busch auf Hebriisch : Halaschon Ha-ivrit be-Israel u-ba-amim, Jerusalem 1967,
S. 856

7 Ch. Rabin, Die Renaissance der Hebriischen Sprache, a.a.0. S. 8

8 Ch. Rabin, Die Renaissance der Hebriischen Sprache, a.a.0. S. 10

9 Simon Federbusch, a.a.0. S. 386

10 Simon Federbusch, a.a.0. S. 358
11 Simon Federbusch, a.a.0. S. 392
12 G. Dalman, Das Hebriische NT von F. Delitzsch in neuer Ausgabe, in: The
Lit. Bl. Nr. 31, Leipzig 1891, S. 290
13 N, H. Tur-Sinai, The Revival of the Hebrew Language, Jerusalem, 1960, S. 22
14 {Jber diese Theorie von Hans Bauer, der auch J.R. Driver beipflichtete, siehe
Ch. Rabin, Toldot Halaschon, a.a.O. S. 6
15 Ch. Rabin, Die Renaissance der Hebriischen Sprache, a.a.0. S. 14
16 N, H. Tur-Sinai, a.a.0. S. 18
17 Ch. Rabin, Die Renaissance der hebriischen Sprache, a.a.0. S. 11
18 Der Prospectus: The Historical Dictionary of the Hebrew Language, The Aca-
demy of the Hebrew Language (Hersg.), Jerusalem, August 1969, S. 9f.

19 N, H. Tur-Sinai, a.a.0. S. 21f.

20 F. Rosenzweig, Die Schrift und Luther, 1926 — zitiert von Rolf Rendtorff in:
Martin Bubers Bibeliibersetzung, in : Emunah V, Nr. 2. Mirz 1970. S. 96

21 Die Dizengoff-Strasse liegt im Zentrum von Tel Aviv und symbolisiert im heutigen
Israel das « high life », die Hippies und die leichtlebige Jugend schlechthin.

22P,.J.M. Dubois O.P. Catholic Life in Israel, in: Christian News from Israel,
XXI, Nr. 2. Jerusalem 1970. S. 19

23 Blaise Pascal, Memorial, 23. November 1654

26



	Christliche Hebraeophilie in Israel

