
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Christliche Hebraeophilie in Israel

Autor: Lapide, Pinchas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTLICHE HEBRAEOPHILIE IN ISRAEL

Von Pinchas Lapide, Jerusalem

« Es ist mehr als eine Stylübung, mehr als ein Redekunststück, um
was es sich bei einer hebräischen Ubersetzung des Neuen Testaments
handelt. » 1 So schrieb Franz Delitzsch schon im Jahre 1870, um sein
Lebenswerk zu rechtfertigen ; doch wie einige seiner Schriften beweisen,

nagte der Zweifel betreffs des « praktischen » Nutzens seiner Arbeit
bis zum Ende an seinem Herzen. Und mit Recht.

Mit aller Bewunderung für seine sprachliche Virtuosität, sein
theologisches Feingefühl und seinen leidenschaftlichen Missionseifer, ist es

schwer, rückblickend dem Eindruck zu entrinnen, dass vor einem
Jahrhundert hier eine philologische « tour-de-force » geleistet wurde, die
an die mittelalterlichen Glasfenster im Kölner Dom erinnert : Ein
Meisterwerk zweifelsohne, imposant, aber leider « viel zu hoch », um mehr
als einer kleinen Schar von Experten zugänglich zu sein. Doch auch die
Anzahl der wenigen, potentiellen Leser der delitzschianischen
Ubersetzung ging stetig zurück. Um 1870, als Delitzsch seinen « Römerbrief

» auf Hebräisch veröffentlichte, war die Haskala-Bewegung (die
jüdische Aufklärung), deren Anhänger vom ungrammatischen Hebräisch
des Mittelalters zum biblischen Stil, den Delitzsch bevorzugte,
zurückgekehrt waren, schon dem kulturellen Untergang verfallen. 2

Um 1875, als Delitzsch seine erste NT-Vollübersetzung beendet
hatte, brachte der hebräische Dichter J. L. Gordon die Enttäuschung
all derer, die an das Fortleben der hebräischen Literatur glaubten, mit
beredten Worten zum Ausdruck :

« Wer will die Zukunft vorauswissen, wer kann sagen,
Ob nicht ich der letzte Dichter Zions bin,
Oder du der letzte, der Hebräisch liest » 3

Was übrig blieb, waren die rabbinischen Exegeten, deren Bücher
nach wie vor hauptsächlich Problemen der Halacha gewidmet waren,
einige noch unbekannte Enthusiasten der « Chibat-Zion », des Vorläufers

des Zionismus, die auf Hebräisch von Israel träumten — und ein
halbes Dutzend hebräischer Zeitschriften, deren erste, « Ha-Maggid »

(gegründet 1856), bei Delitzsch in üblem Ruf stand. So schrieb er, um
die NT-Übersetzung seines Rivalen anzuprangern :

« Von der Salkinsonschen Übersetzung wird die meinige nach wie
vor sich dadurch unterscheiden, dass sie darauf verzichtet, den ntl.

17



Text nach Art des jüdischen Mosaik-Styls, oder, wie man den gemein
üblichen hebräischen Styl nach dem Titel einer der gelesensten hebräischen

Zeitschriften zu nennen pflegt, nach Art des Maggid-Styls, durch
allerlei poetische Eleganzen und exquisite Floskeln für jüdische Leser
gleichsam zu überzuckern. » 4

Und dennoch war es im « Ha-Maggid », wo im Jahre 1880 — als
Delitzschs dritte NT-Auflage erschien — ein anderer Don Quixote der
Hebräizität einen glühenden Aufruf erliess, in dem Historiker heute
einen der Anfänge der hebräischen Sprachrenaissance sehen :

5

« Hebräisch ist unsere Nationalsprache. Für jedes ihrer Worte, ihrer
Buchstaben, ja sogar ihrer Punkte, wurde das Blut unserer Vorväter
wie Wasser vergossen... Kann sie denn weiterleben, wenn wir sie nicht
in den Mund unserer Kinder legen, sie nicht neu beleben, sie nicht
wieder zur Alltagssprache zurück verwandeln » 6

So schrieb der junge Eliezer Ben-Jehuda (1858-1922), der spätere
Kompilator des bahnbrechenden 16-bändigen Erstlingswerkes «

Thesaurus Totius Hebraitatis » oder « Das Wörterbuch der hebräischen
Sprache », in reinstem Bibelhebräisch, das Delitzsch sicher gepriesen
hätte.

Von nun an vertiefte sich der inhärente Widerspruch an dem
Delitzschs magnum opus krankte. Mit der schrittweisen Wiederbelebung

der hebräischen Literatur und Sprache wuchs die Anzahl derer,
die aus religiös-jüdischen oder national-zionistischen Motiven Hebräisch
schrieben und lasen — jedoch kam für diese beiden Kategorien das NT
als Lektüre aus psychologischen Gründen kaum in Frage, noch weniger
in der « Heiligen Sprache », die für diese pogromgeprüften Hebraisten
die wahre Antithese zur Diaspora verkörperte.

Krass gesagt, waren so gut wie alle Taufkandidaten innerhalb des

zeitgenössischen Judentums — und um die ging es Delitzsch doch
letzten Endes — bei weitem nicht genug « hebraisiert », um seine
klassische Ubersetzung zu verstehen, während die Rabbiner, Zionisten und
Schriftsteller, wie etwa Mendele Mocher Seforim (1835-1917), Chaim
Nachman Bialik (1873-1934) und David Frischmann (1865-1922), denen
sein Stil und seine Übersetzungskunst vielleicht imponiert hätten, sicher
seelich nicht bereit waren, dieses Buch ernst zu nehmen.

Erst die Renaissance der Bibelsprache und ihre Metamorphose in
die Landessprache Israels änderte diesen Tatbestand. Die Meilensteine
dieser einzigartigen Geschichte sind zu gut bekannt, als dass sie mehr
als des kürzesten Resümees bedürften :

1882 kam Ben-Jehudas Sohn, Itamar Ben-Avi, in Jerusalem zur Welt,
und wurde, dank der Hebräomanie seines Vaters, das erste Kind der
Neuzeit, das Hebräisch als Muttersprache beherrschte.

18



1892 erhoben Lehrer aus ganz Palästina den ausschiesslichen
Gebrauch der hebräischen Sprache in allen Schulen des Landes zum
Beschluss.

1906 übertrug das Hebräische Gymnasium in Jaffa dieses Prinzip
auf den Höheren Unterricht.

1921 erkannte das (britische) Palästina-Mandat Hebräisch als eine
der drei offiziellen Landesprachen an, neben Englisch und Arabisch,

1925 machte die Hebräische Universität in Jerusalem Hebräisch
zur alleinigen Unterrichtssprache in allen akademischen Lehrfächern.

1948 erhielt das Hebräische, mit der Staatsgründung Israels, die
Bedeutung zurück, die es 1985 Jahre zuvor, mit dem Sturz der Hasmo-
näer-Dynastie, verloren hatte. Es wurde zur amtlichen Landessprache
in seiner alten Heimat. Nicht nur offiziell, sondern auch in Wirklichkeit.
Eine Erhebung, die 1918 angestellt wurde, bewies, dass unter der
gesamten jüdischen Bevölkerung Palästinas (Jerusalem ausgenommen)
die Zahl der Hebräisch-sprechenden sich auf 40 % belief.7 Im Jahre
1954 schätzte man, dass etwa 60 Prozent der jüdischen Bevölkerung
das Hebräische als ihre einzige oder hauptsächliche Sprache benutzten.

8 Die Volkszählung von 1961 ergab, dass 75 Prozent aller erwachsenen

Israeli-Juden nur Hebräisch sprachen, während bei Kindern von
2-14 Jahren dieser Prozentsatz auf 93 stieg. 9

In hebräischer-Sprache erscheinen heute dreizehn Tageszeitungen,
Hunderte von Zeitschriften und jährlich weit über 1500 Bücher. Fünf
Universitäten und Hochschulen lehren so gut wie alle akademischen
Unterrichtsfächer in Hebräisch.

Welches Hebräisch
Das Neuhebräisch des heutigen Israel steht seinem biblischen

Vorfahren, trotz seines Stilwandels und tausender von neuen Sprachprägungen,

die moderne Ideen und Begriffe zum Ausdruck bringen, in
mancher Hinsicht näher als der Sprache der Mischna vor 1700 Jahren.
Wer dies bezweifelt, möge die Schulklassen beobachten, die täglich in
Jerusalem die Schriftrollen vom Toten Meer im « Schrein des Buches »

besichtigen und auch die ältesten AT-PIandschriften so fliessend lesen
und verstehen, wie die neueste Tageszeitung aus Tel Aviv.

Und dennoch ist Neuhebräisch unendlich reicher als jedweder
seiner sprachlichen Vorgänger — vom Mischna-Hebräisch bis zur
Sprache der Haskala -—, da Elieser Ben Jehuda, dann der von ihm
gegründete « Waad Ha-Laschon » (das Sprachkommittee) und seit 1954
die « Akademie der Hebräischen Sprache » mit ihren 29 Fachkommissionen

fast täglich neue Worte dem alten Sprachschatz einverleibten,

19



die in ihrer Mehrzahl nicht wahre Neologismen, sondern gute
althebräische Wörter oder Sprachwurzeln aus allen jemals existierenden
Sprachformen sind, die modifiziert oder modernisiert wurden.

So wie für Ben-Jehuda die Maxime galt : « Der grösste Vorzug, den
ein neues Wort haben kann, ist, dass es nicht wirklich neu ist, » 10 so
erklärte auch 1965 Prof. Z. Ben Chaim von der Hebräischen
Sprachakademie : « Wir sind überhaupt nicht an Spracherneuerungen interessiert.

Unsere hauptsächlichen Bemühungen gelten der Restauration
dessen, das schon seit langem im Sprachgut vorhanden ist. » 11

Das, was Gustaf Dalman einst verächtlich « ein willkürliches
Gemisch von Elementen aus allen Epochen der hebräischen
Sprachgeschichte » 12 nannte, war eigentlich typisch für die gesamte Entwicklung

der hebräischen Sprache und kommt bereits bei den täglichen
Gebeten zum Ausdruck, von denen einige 2000 Jahre alt sind.

Eigentlich gab es niemals so etwas wie « Reinhebräisch », denn
schon die Bibelsprache weist sowohl Lehnworte als auch Fremdworte
aus dem Ägyptischen, dem Assyrischen, Sanskrit, dem Sumerischen und
dem Aramäischen auf. Es genüge der Hinweis, dass das für urhebräisch
gehaltene sefär (Buch), wie N. H. Tur-Sinai betont hat, ein Lehnwort
aus dem Babylonischen darstellt — abgeleitet von « schipir »
(Botschaft), das mit dem Zeitwort « schaparu » (senden) verwandt ist.13

Eine bekannte Theorie behauptet sogar, dass Althebräisch
überhaupt eine « Mischsprache » sei.14

Wie dem auch sei, ohne die späteren Infusionen aus dem Aramäischen,

dem Persischen, dem Griechischen und dem Latein, die viele
Hunderte von Wörtern und Begriffen in das nachbiblische Hebräisch
brachten, wären weder Talmud und Midrasch, noch mittelalterliche
Philosophie und Mystik (ohne die zahlreichen Arabismen aus Spanien)
vorstellbar.

Andererseits war der Mischungsprozess niemals so intensiv und ziel-
bewusst, wie seit Beginn des 20. Jahrhunderts. Das Resultat beschreibt
Chaim Rabin folgendermassen :

« Reichlich vereinfacht liesse sich sagen, dass die Wortformen der
heutigen hebräischen Sprache in der Hauptsache der Bibel entnommen
sind, der Satzbau von der Sprache der Mischna übernommen wurde,
und die Worte selbst so ziemlich aus allen Perioden und Stilarten stammen.

» 15

Um dieses Wachstum, das innerhalb einiger Jahrzehnte vom Schreibtisch

der Sprachbildner in den Volksmund überging, quantitativ zu
veranschaulichen, sei hier lediglich festgestellt, dass das Vokabular der
Bibel 7704 verschiedene Wörter umfasst, während das bekannte
Wörterbuch von Eben-Schoschan (1958-1962) 28 185 Wörter beinhaltet.

20



Das neueste (1970) « millon ivri schalem » (Komplettes hebräisches
Wörterbuch) von Reuben Alkalay bringt jedoch schon weit über 45 000
Wörter und Wortformen.

Qualitativ vermehrt diese Spracherweiterung und Sprachvertiefung
nicht nur die Ausdrucksmöglichkeiten der Schriftsteller und Übersetzer
um ein Vielfaches, sondern ermöglicht auch die Unterscheidung
zwischen feineren Nuancen, die sich früher mit einem einzigen Lexem
begnügen mussten.

So z. B. verwendet das Neuhebräische das Bibelwort t-a'ah im Sinne
von « sich verirren, den Weg verlieren, » und gibt seinem talmudischen
Gegenstück, das mit tet geschrieben wird t -a'-ah, den abstrakten
Sinn von « irren, fälschlich für wahr halten ». Ähnlich dient das
althebräische qatan dazu, um « klein » zu beschreiben ; der nachbiblische
Diminutiv qetantan heisst « winzig » ; sein Bibelverwandter za'ir bedeutet

heute « gering » ; und seine aramäische Parallelbezeichnung qatin
hat die legale Bedeutung von « minderjährig ». Last not least bedeutet
das aramäische zuta' heute etwas « mini... » oder « Miniatur... »

Ebenso haben frühere Synonyme, wie z. B. das hebräische chad und
das aramäische charif heute die verschiedenen Bedeutungen von « spitzig

» (physisch) und « scharf » (geistig oder gastronomisch).
Nicht weniger wichtig ist die heutige Vielschichtigkeit die es

ermöglicht, fast-Synonyme soziologisch zu differenzieren. So heisst mattanah
« Geschenk » in der Alltagssprache ; teshurah heisst « Präsent » im
feierlichen Zusammenhang, wie etwa bei öffentlichen Zeremonien ; das
nachbiblische shaj heisst etwa « Festgabe » (so zu Channuka oder
Purim) ; das griechische doron bedeutet « Geschenk » in der gehobenen
Sprache, und das Biblische minhah heisst « Gabe » (als Schenkung) in
der Poesie.

Ausschlaggebend für die Thematik der NT-Übertragungen und der
christlichen Hebraistik sind die folgenden drei Charakterzüge der
neuhebräischen Sprache unserer Tage :

A. In statu crescendi : Die Dynamik einer stetig wachsenden Sprache,

deren Terminologie, Denkstrukturen und Idiomatik, zwei Generationen

nach ihrer Neugeburt, noch immer im Flux der Weiterentwicklung

fliesst ; einer Weiterentwicklung die, wie N.H. Tur-Sinai gesteht,
oft den Regeln der Semantik widerspricht ;

« So many ancient Hebrew words and phrases are now used in
ways that must be considered definitely wrong from the viewpoint of a

Biblical or Talmudical scholar. Still, he is unable to change what has
become part of actual, living speech. » 16

Hierzu kommen noch, wie Ch. Rabin betont, « die täglischen
Neuschöpfungen, die von der Presse und von Schriftstellern herrühren, »17

21



sowie die Germanismen, Slavismen, Judaismen, Arabismen und andere
Sprachimporte, die über eine Million Neueinwanderer aus fünf
Erdteilen nach Israel brachten — von denen jedoch nur die prägnantesten
oder die mundgerechtesten in der Landessprache Wurzeln schlagen
konnten.

Zeugen für diese bewusste Unvollendetheit der Sprache sind u. a.
die Tatsachen, dass Ben-Jehudas « Wörterbuch der hebräischen Sprache

» — das in zahlreichen Lexemen heute schon archaisch klingt, — erst
1958 von N. H. Tur-Sinai vollendet werden konnte, und dass sein seit
Jahren notwendiger, von der Hebräischen Sprachakademie geplanter
Nachfolger, « Das Historische Wörterbuch der Hebräischen Sprache »,
noch heute nicht über die Anfangsstadien seiner Kompilation hinaus
ist.18

B. Wissenschaftliche Aufgeschlossenheit :

Im Gegensatz zum Purismus, der Ben-Jehuda beseelte, ist die heutige

Sprachakademie in ihren Grundlinien weit aufgeschlossener und,
dem Zeitgeist in Israel entsprechend, kosmopolitischer Anschauung. So

schreibt ihr Präsident :

«While E.Ben-Jehuda believed in the necessity of finding a Hebrew
expression for every foreign term, we now realise that this is often
impossible and not even desirable. While reviving our national language,
we do not want to sever our links with the great cultural heritage of
the world. »19

Diese Liberalisierung mag wohl teilweise das Resultat der
Einsicht gewesen sein, dass gelehrte hebräische Neuprägungen z. B. für
« Universität », « Telephon », und « Mikroskop », « von oben aus »

dekretiert, sich einfach nicht einbürgern liessen, da die überwiegende
Mehrzahl aller Israelis solche internationale Termini nicht nur ins
Hebräische transkribieren, sondern sie auch, wenn immer möglich,
durch die grammatikalisch korrekte Ableitung von Zeitwörtern,
Eigenschaftswörtern etc. so gut wie völlig hebraisierten. Wie in vielen anderen

Gebieten des öffentlichen Lebens, entscheiden in Israel letzthin in
der Sprachentwicklung nicht immer die Autoritäten, sondern das Volk.

C. Säkularisierung : Wenn eine Sprache, die als 'Lingua Sacra'
während langer Jahrhunderte vorwiegend dem Gebet, der Bibelexegese

und dem religiösen Schrifttum diente, während einer verhältnismässig

kurzen Zeit allen Forderungen moderner Tecknik, Wissenschaft

und Alltagsunterhaltung gerecht werden muss, ist ihre
teilweise Säkularisierung eine unvermeidliche Begleiterscheinung.

So bedeutet heute in Israel Torah nicht nur die « Weisung Moses »

(wie Buber sie verdeutschte) sondern auch « Doktrin » oder « Lehre »

jedweder Art, von der Darwins bis zu der Mao-Tse-Tungs. Ähnlich

22



werde 'abodah vom « Tempeldienst » zur schlichten « Arbeit » ; das
Zeitwort lehaqdish heisst kaum noch « heiligen », jedoch fast immer
« widmen » ; lekahen, das von hohen — « Priester » abgeleitet wurde,
heisst hautzutage « amtieren » ; chäräm, der biblische Bannfluch, bedeutet

jetzt in den meisten Fällen « Boykott » ; terumah, die einstige
« Priesterabgabe », die als solche auch der Name eines Talmudtraktates
ist, wurde zum « Beitrag » schlechthin ; der Fromme, chasid, bedeutet
auch der weltliche « Anhänger » jeglicher Partei, Theorie oder
Weltanschauung, Ribbon, eine der häufigsten talmudischen Umschreibungen

Gottes, ist heute in der Politologie bloss ein « Staatsoberhaupt » ;

Hannukah ist nicht nur das Altarweihfest der Hasmonäer, sondern
auch jede feierliche « Eröffnung » (eines Kindergartens oder einer
neuen Bibliothek) ; jobel (das dem Deutschen das biblische « Jobel-
jahr » gab) wurde zum « Jubiläum » (das ja auch auf diesem hebräischen

Worte fusst) verweltlicht, und der qanna'i, — der Eiferer, (meistens

für die Torah, oder die Ehre Gottes) ist jetzt zum « Fanatiker »

degradiert worden.
Die Liste solcher und ähnlicher Verweltlichungen im heutigen

Sprachgebrauch könnte leicht verlängert werden, doch werden diese

Beispiele wohl genügen, um die Tragweite dieses Phänomens für die
christlichen Ubersetzungen zu veranschaulichen.

« Übersetzen heisst zwei Herren dienen. Also kann es niemand »,
schrieb Franz Rosenzweig an Martin Buber, als der letztere ihn einlud,
mit ihm eine neue deutsche Bibelübersetzung zu unternehmen. Dass er
schliesslich dennoch diese Aufgabe übernahm, beweist vor allem, dass

er, in seinen eigenen Worten, « den Mut der Bescheidenheit » gewann,
« die nicht das erkannte Unmögliche, sondern das aufgegebene
Notwendige von sich selbst fordert. » 20

Ähnliche Denkprozesse scheinen die meisten NT-und Liturgie-
Hebraisatoren in Israel durchlebt zu haben, obwohl fast alle stellenweise

folgenden Versuchungen erlegen zu sein scheinen :

a. Den hebräischen « Urtext » hinter dem griechischen NT erraten
zu wollen ;

b. den Text ihren israelischen Lesern durch « Verbesserungen »

oder « Verböserungen » mundgerecht zu machen ;

c. zweideutige oder mehrschichtige Stellen zu theologisieren, oder
zu ent-theologisieren — je nach dem Kontext oder der heutigen
Bedeutung gewisser Worte ;

d. Die Harmonie in einem Evangelium, Brief oder Gebet durch
einförmige Ubersetzung gewisser Schlüsseltermini (die im griechischen
unterschiedlich lauten) zu steigern ;

23



e. dem Wortlaut durch Buchstäblichkeit übergetreu zu sein ;

f. den Sinn durch textwidrige Paraphrasen zu ändern ;

g. die « Rejudaisierung » Jesu und/oder seiner Umwelt durch
sprachliche Mittel, auf Kosten der Texttreue, zu fördern.

All diese Abweichungen, die durch den Fluss, in dem sich die
neuhebräische Sprache zur Zeit befindet, erleichtert werden, können in
einem dreiwortigen « Lasterkatalog » zusammengefasst werden :

MISSIO : Mit Absicht oder unterschwellig betreiben so gut wie
alle NT-Übersetzer passive Judenmission ; (« Also werden wir missionieren

», schrieb auch Franz Rosenzweig an Martin Buber, als sie
sich entschlossen, die hebräische Bibel zu verdeutschen. M. Buber,
Gesammelte Werke, Band II. S. 1182).

COMMISSIO : Keine der bis heute vollendeten Übersetzungen ist
frei von den oben aufgezählten « sieben Sünden » ;

OMMISSIO : Des öfteren werden unbequeme oder « unhebräische

» Worte im Text einfach wegeglassen.

Man kann heute in Israel zwischen drei Schulen von
NT-Übersetzungstheorien unterscheiden. Über die zwei ersten schreibt Marcel
Dubois O.P., der keine Zweifel darüber lässt, wo seine eigenen
Sympathien liegen :

« Die Meinungen sind zwischen zwei Extremen geteilt. Für einige
beinhaltet das traditionelle Hebräisch der Bibel und des Siddur die
reichsten und tiefsten Ausdrücke religiösen Erlebens und Gebetes. Sie
halten es daher für ideal, diese Formen zu verwenden, um in ihnen
die Gefühle der christlichen Liturgie und Schrift zur Rede kommen
zu lassen, um in ihnen die tiefschürfende Hebraizität des NT-Textes
wieder zu entdecken. Für andere ist es vor allem wichtig, zu verstehen,
und verstanden zu werden. Sie sehen ihr Ideal daher in der
Übersetzung von NT und Liturgie soweit wie möglich in die Alltagssprache.
In der Kirche zu beten im Idiom der Dizengoffstrasse !21

« Die Debatte zwischen diesen beiden Trends wird wohl bis zur
Endzeit dauern... Auf einer Seite stehen die Protagonisten eines
erhabenen, priesterlichen Stils ; einer Sprache, die sozusagen durch
liturgische Gewohnheiten ihren eigenen religiösen Rahmen geschaffen hat.
Auf der anderen Seite stehen die, die einen realistischeren, mehr
engagierten Stil verlangen, der die Gefahr läuft, volkstümlicher und
vergänglicher zu sein. »22

In Verteidigung seiner Uberzeugung, dass eine erhabene « Bibli-
zität » den Stil jeder neuhebräischen Übersetzung christlicher Texte

24



charakterisieren sollte, weist der Dominikanerpater auf die Tatsache
hin, dass Israel wohl das einzige Land auf Erden ist, welches die
Bibel (Tenach) nicht in die heutige Landessprache übersetzt hat —
trotz der wachsenden Kluft zwischen der Torah-Sprache und dem
Idiom der jungen, autochthonen Generation.

Was er in jeder guten Hebräisierung der Messe, des NT und der
christlichen Gebete sucht, ist ein Ausdruck jüdisch-christlicher
Kontinuität, gekleidet in einer Diktion, die jeder gebildete Israeli, sei er nun
Jude oder Christ, mit der Heiligen Schrift assoziiert. Solch ein Stil
sollte « hieratisch » (sie inspirieren, klar sein wie der Siddur, greifbar,

jedoch erhaben wie die Propheten — ohne der Alltagssprache zu
trauen, die sich ohnedies jede 20-30 Jahre ändert und tendiert, « das

Mysterium des Glaubens zu banalisieren. »

Anderer Meinung ist Fr. Jochanan Elichai, der eher zum « Dizen-
goff-Stil » neigt, da er « die Glaubenswahrheiten », wie er sagt, auch
« allen Bauarbeitern » verständlich machen will — ohne jedoch, wie
er betont, Mission jedweder Art betreiben zu wollen. Sein Argument
ist es, dass sowohl das Aramäsiche, in dem Jesus höchstwahrscheinlich

predigte, nicht weniger eine erdnahe « Volkssprache » war als die
Glossa Koiné, in der die Synoptiker schrieben. Sie zu « verfeinern »,
würde nicht nur das Kerygma weltfremd machen, sondern seinen
Inhalt « denaturieren. » So wie für Blaise Pascal der Schöpfer « nicht
der Gott der Philosophen ist »,23 ist Jesus « nicht der Heiland der
Theologen », sondern der einfachen Leute, in deren Sprache sein
Evangelium übersetzt werden sollte.

Hans Kosmala, der ehemalige Leiter des Schwedischen Theologischen

Instituts in Jerusalem, der als « Peritus » bei den meisten christlichen

Hebraisierungen zugezogen wird, kennt dieses philologische
Dilemma. Sein halbernst gemeinter Vorschlag war es, man solle doch
zwei verschiedene NT-Übersetzungen anfertigen : eine in Hebräisch,
in dem Jesus vermutlich dachte (wenn nicht sprach) ; und eine zweite
im heutigen Hebräisch der israelischen Jugend. Die erstere für
Wissenschaftler, Theologen und Studenten, die zweite für Zwecke der
Judenmission.

Einen Mittelwege hält Robert L. Lindsey für möglich, dessen
Mischstil (in seiner Mk-Übersetzung), subtil graduiert nach dem Inhalt
und Tenor jedes Satzes, von den meisten Kritikern gelobt wurde. Ähnliche

« Stil-Stratifikationen » kennzeichnen ja auch die heutigen
Meisterwerke der jungen israelischen Literatur, wie z. B. « Ein König von
Fleisch und Blut » von Mosche Schamir ; S. J. Agnons « Ein Gast kam
übernacht » und A. Meggeds « Der vom Toten lebt » — um nur drei
Beispiele zu nennen.

25



Die Ubersetzungsfrage ist natürlich bis heute ungelöst, doch
scheint die Spannung zwischen den Schulen vielen Hebraisatoren
schöpferischen Impuls zu verleihen. Drei weitere Ubersetzungen sind
zur Zeit im Gange, und alle bisher erschienenen NT-Übersetzungen
werden neu revidiert. Biblisches Übersetzen ist im allgemeinem ein
mühseliger Dienst am Wort, doch das Ubertragen christlicher Texte
in die Sprache der « Hebraica Veritas » scheint einige der besten
Hebraisten anzuziehen.

ANMERKUNGEN

1 Franz Delitzsch, Der Römerbrief, — in das Hebräische übersetzt und aus Talmud
und Midrasch erläutert, Leipzig 1870, S. 8

2 Chaim Rabin, Toldot Halaschon, Jerusalem, 1960, S. 74 ff.
3 Chaim Rabin, Die Renaissance der Hebräischen Sprache, in der Schriftenreihe :

Israel, Zürich 1965, S. 7
4 F. Delitzsch, Das Hebräische Neue Testament, in: Theol. Literaturblatt 1889, S. 1
5 Erschien kurz nach Ben Jehudas erstem Aufruf (1879) in der Wochenzeitung

Haschahar, der den Titel « Eine brennende Frage » trug.
6 Eliezer Ben Jehuda in der Wochenzeitung Hamaggid — zitiert bei Simon Federbusch

auf Hebräisch : Halaschon Ha-ivrit be-Israel u-ba-amim, Jerusalem 1967,
S. 356

7 Ch. Rabin, Die Renaissance der Hebräischen Sprache, a.a.O. S. 8
8 Ch. Rabin, Die Renaissance der Hebräischen Sprache, a.a.O. S. 10
0 Simon Federbusch, a.a.O. S. 386

10 Simon Federbusch, a.a.O. S. 358
11 Simon Federbusch, a.a.O. S. 392
12 G. Dalman, Das Hebräische NT von F. Delitzsch in neuer Ausgabe, in : The

Lit. Bl. Nr. 31, Leipzig 1891, S. 290
13 N. H. Tur-Sinai, The Revival of the Hebrew Language, Jerusalem, 1960, S. 22
14 Über diese Theorie von Hans Bauer, der auch J. R. Driver beipflichtete, siehe

Ch. Rabin, Toldot Halaschon, a.a.O. S. 6
15 Ch. Rabin, Die Renaissance der Hebräischen Sprache, a.a.O. S. 14
16 N. H. Tur-Sinai, a.a.O. S. 18
17 Ch. Rabin, Die Renaissance der hebräischen Sprache, a.a.O. S. 11
18 Der Prospectus: The Historical Dictionary of the Hebrew Language, The

Academy of the Hebrew Language (Hersg.), Jerusalem, August 1969, S. 9 f.
19 N. H. Tur-Sinai, a.a.O. S. 21 f.
20 F. Rosenzweig, Die Schrift und Luther, 1926 — zitiert von Rolf Rendtorff in :

Martin Bubers Bibelübersetzung, in : Emunah V, Nr. 2. März 1970. S. 96
21 Die Dizengoff-Strasse liegt im Zentrum von Tel Aviv und symbolisiert im heutigen

Israel das « high life », die Hippies und die leichtlebige Jugend schlechthin.
22 P. J. M. Dubois O.P. Catholic Life in Israel, in : Christian News from Israel,

XXI, Nr. 2. Jerusalem 1970. S. 19
23 Blaise Pascal, Memorial, 23. November 1654

26


	Christliche Hebraeophilie in Israel

