
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 31 (1975)

Artikel: Eine neue Erklärung des Vatikans über die christlich-jüdischen
Beziehungen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE NEUE ERKLÄRUNG DES VATIKANS
ÜBER DIE CHRISTLICH-JÜDISCHEN BEZIEHUNGEN

Anfang Januar hat die vom Papst am 22. Oktober 1974 eingesetzte
Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum unter dem
Titel « Richtlinien und Hinweise für die Durchführung der
Konzilserklärung Nostra aetate, Nr. 4 » neue Durchführungsbestimmungen
veröffentlicht.

Es handelt sich dabei dem Inhalt nach um kein wesentlich « neues »

Dokument : Der Text wurde bereits vor Jahren vorbereitet, ist aber
dann, nach einer gezielten Indiskretion in den Vereinigten Staaten — er
wurde dort in englischer Sprache von der Presse veröffentlicht —, von
der Bildfläche verschwunden, und zwar hauptsächlich deshalb, weil er
in der damaligen Fassung einen Paragraphen über das Verhältnis des

jüdischen Volkes zum Land Israel enthielt. Dieser Passus — und auch
andere Motive, wie sie ja zur Konzilszeit selbst von manchen Kreisen
lautstark vertreten wurden — haben neuerlich allerlei Interventionen
politischer und theologischer Natur bei den römischen Zentralstellen zur
Folge gehabt, und so wurde das Dokument jahrelang totgeschwiegen.

Wir wollen uns hier in keinerlei Hypothesen darüber ergehen,
warum das Dokument gerade zum jetzigen Zeitpunkt veröffentlicht
wurde. Man muss nur sagen, dass sich in den letzten vier Jahren, während

das Dokument allgemein als « verschwunden » galt, die Konstellationen

auf jüdischer Seite, vor allem durch den Jom-Kippur-Krieg im
Jahre 1973, bedeutend geändert haben, und dass so ein Text, dessen
Redaktion bereits auf einige Zeit zurückgeht, heute in dieser Form
gewiss nicht mehr ganz aktuell ist. Er hat im Vergleich zu der vor
einigen Jahren bekannt gewordenen Version nur wenige Abänderungen
erfahren. So wurde vor allem der Passus über die Verbindimg zwischen
dem jüdischen Volk und dem Land Israel eliminiert...

Da es sich immerhin für die christliche Welt um ein Dokument
handelt, dessen Bedeutung weit über die katholische Kirche hinausgeht,

veröffentlichen wir in der heutigen Nummer den deutschen Text
der Erklärung nach der offiziellen Version der Kommission.

Zum Text selbst lassen wir zwei Stimmen zu Wort kommen, eine
katholische und eine jüdische. Der katholische Kommentar stammt von
Germaine Ribière (Paris), einer französischen Psychologin, die während

2



des letzten Weltkrieges aktiv an Hilfsaktionen für verfolgte Juden
beteiligt war und für die das Problem der christlich-jüdischen Beziehungen

ein echtes Anliegen geblieben ist. Der Autor des jüdischen
Kommentars ist Dr. Ernst Ludwig Ehrlich (Basel), europäischer Direktor der
grossen jüdischen Organisation B'nai B'rith und eine der Schlüsselfiguren

der christlich-jüdischen Beziehungen in den deutschsprachigen
Ländern so gut wie auf internationaler Ebene.

KOMMISSION FÜR DIE RELIGIÖSEN BEZIEHUNGEN ZU DEM JUDENTUM

RICHTLINIEN UND HINWEISE
FÜR DIE DURCHFÜHRUNG DER KONZILSERKLÄRUNG

» NOSTRA AETATE« ART. 4

Die Erklärung des II. Vatikanischen Konzils » Über das Verhältnis der Kirche
zu den nichtchristlichen Religionen « (Nostra Aetate, Nr. 4) vom 26. Oktober 1965
bedeutet einen entscheidenden Wendepunkt in der Geschichte der Beziehungen
zwischen den Juden und den Katholiken.

Der historische Kontext der die Initiative des Konzils dabei weitgehend bestimmt
hat, war die Erinnerung an die Verfolgungen und die Massenhinrichtungen von
Juden, die in Europa in der Zeit vor dem zweiten Weltkrieg und während des

Krieges geschehen sind.
Obgleich das Christentum innerhalb der jüdischen Religion entstanden ist und

bestimmte Wesenselemente seines Glaubens und seines Kultes von ihr empfangen
hat, ist die Kluft zwischen beiden immer tiefer und weiter geworden, bis hin zum
völligen Verkennen des anderen auf beiden Seiten.

Nach zwei Jahrtausenden, die allzu oft durch gegenseitige Unkenntnis und
offene Feindschaft geprägt waren, eröffnete die Erklärung Nostra Aetate den Weg
zum Zustandekommen oder zur Fortsetzung des Dialogs mit dem Ziel eines besseren

gegenseitigen Verstehens. Seitdem sind in den vergangenen neun Jahren in
verschiedenen Ländern zahlreiche Initiativen unternommen worden. Sie haben zu einer
besseren Erkenntnis der Bedingungen geführt, unter denen neue Beziehungen
zwischen Juden und Christen Zustandekommen und sich weiter entwickeln können.
Nun scheint der Augenblick gekommen, aufgrund der Richtlinien des Konzils einige
konkrete Hinweise zu geben, gestützt auf Erfahrungen und in der Hoffnung, dass
sie zur Verwirklichung der in dem Konzilsdokument dargelegten Zielsetzungen eine
Hilfe sein könnten.

Im Hinblick auf dieses Dokument mag hier die einfache Erklärung genügen,
dass die geistlichen Bande und die historischen Beziehungen, -die die Kirche mit
den Judentum verknüpfen, jede Form des Antisemitismus und der Diskriminierung
als dem Geist des Christentums widerstreitend verurteilen, wie sie ja auch bereits
aufgrund der Würde der menschlichen Person an und für sich verurteilt sind. Darüber

hinaus ensteht aus diesen Banden und Beziehungen die Verpflichtung zu einem
besseren gegenseitigen Verstehen und einer neuen gegenseitigen Hochschätzung.

3



Konkret bedeutet dies im besonderen, dass die Christen danach streben, die
grundlegenden Komponenten der religiösen Tradition des Judentums besser zu verstehen
und dass sie lernen, welche Grundzüge für die gelebte religiöse Wirklichkeit der
Juden nach ihrem eigenen Verständnis wesentlich sind.

Im Anschluss an diese grundsätzlichen Erwägungen sollen hier nun einige erste
Vorschläge zur praktischen Durchführung auf verschiedenen Ebenen des Lebens
der Kirche unterbreitet werden, mit dem Ziel einer gesunden Entwicklung der
Beziehungen zwischen den Katholiken und ihren jüdischen Brüdern.

I.

DER DIALOG

In der Tat sind die Beziehungen zwischen Juden und Christen, wo sie
überhaupt vorhanden sind, im grossen und ganzen noch kaum über das Stadium des

Monologes hinausgekommen : umso wichtiger ist, dass nun ein wirklicher Dialog
entsteht.

Der Dialog setzt den Wunsch voraus, sich gegenseitig kennenzulernen und
diese Kenntnis zu entwickeln und zu vertiefen. Er ist ein hervorragendes Mittel
zur Erlangung eines besseren gegenseitigen Verstehens und eines tieferen Bewusst-
steins von dem Reichtum der eigenen Tradition. Das gilt besonders vom
jüdischchristlichen Dialog. Eine weitere Bedingung des Dialogs ist der Respekt gegenüber
der Eigenart des anderen, besonders gegenüber seinem Glauben und seinen
religiösen Überzeugungen.

Gemäss ihrer von Gott gegebenen Sendung soll die Kirche ihrem Wesen nach
der Welt Jesus Christus verkünden (Ad Gentes, Nr. 2). Den Juden gegenüber soll
dieses Zeugnis für Jesus Christus nicht den Anschein einer Aggression erwecken ;

so ist den Katholiken aufgegeben, dafür Sorge zu tragen, dass sie ihren Glauben
leben und verkünden im konsequent durchgehaltenen Respekt gegenüber der
religiösen Freiheit des anderen, wie sie das II. Vatikanische Konzil lehrt (in der Erklärung

Dignitatis Humanae). In gleicher Weise werden sie bestrebt sein, die Schwie-
riegkeiten zu verstehen, die die jüdische Seele, gerade weil sie von einem sehr
hohen und reinen Begriff der göttlichen Transzendenz geprägt ist, gegenüber dem
Geheimnis des fleischgewordenen Wortes empfindet.

Wenn es wahr ist, dass auf diesem Gebiet noch immer eine Atmosphäre eines
weit ausgebreiteten Misstrauens verherrscht, das sich aus einer beklagenswerten
Vergangenheit herleitet, sollen die Christen ihrerseits ihren Anteil von Verantwortlichkeit

dafür anerkennen und daraus praktische Folgerungen für die Zukunft ziehen.
Ausser dem brüderlichen Gespräch sollen auch Zusammenkünfte von

Fachleuten gefördert und ermutigt werden zum Studium der vielfältigen Probleme, die
mit den grundlegenden Uberzeugungen des Judentums und des Christentums
zusammenhängen. Eine Öffnung und Weitung des Geistes, eine Haltung des Misstrauens
gegenüber den eigenen Vorurteilen, Takt und Behutsamkeit sind dabei unentbehrlich,
wenn man seinen Partner nicht, und sei es auch ungewollt, verletzen will.

Unter Umständen, die es möglich und auf beiden Seiten erwünscht erscheinen
lassen, empfiehlt sich auch eine gemeinsame Begegnung vor Gott im Gebet und in
der schweigenden Betrachtung, die sich dahin auswirken wird, dass die Demut und
die Öffnung des Geistes und des Herzens entsteht, wie sie für eine tiefe Erkenntnis
des eigenen Ich und des andern notwendig sind. Anlässe für eine solche
Gebetsgemeinschaft sind besonders grosse Anliegen wie Gerechtigkeit und Frieden.

4



II.

DIE LITURGIE

Bekanntlich gibt es zwischen der christlichen und der jüdischen Liturgie
Verbindungen. Die jüdische Liturgie ist ebenso wie die christliche Liturgie bestimmt durch
die Gemeinschaft des Lebens im Dienste Gottes und der Menschheit aus Liebe zu
Gott, wie sie sich in der Liturgie verwirklicht. Von besonderer Bedeutung für die
jüdisch-christlichen Beziehungen ist die Erkenntnis der gemeinsamen Elemente des

liturgischen Lebens (Gebetstexte, Feste, Riten usw.).
Man soll bemüht sein, besser zu verstehen, was im Alten Testament von eigenem

und bleibendem Wert ist (vgl. Dei Verbum, Nr. 14-15), da dies durch die spätere

Interpretation im Licht des Neuen Testaments, die ihm seinen vollen Sinn gibt,
nicht entwertet wird, so dass sich vielmehr eine wechselseitige Beleuchtung und
Ausdeutung ergibt (ebda., Nr. 16) Dies ist um so wichtiger, als die Christen durch
die Liturgiereform immer häufiger mit den Texten des Alten Testaments in Berührung

kommen.
Die Kommentare zu den biblischen Texten sollen ohne Zurückdrängung des

ursprünglichen Charakters des Christentums die Kontinuität unseres Glaubens mit
dem des Alten Bundes im Sinne der Verheissungen ins rechte Licht stellen. Wir
glauben, dass diese seit der ersten Ankunft Christi erfüllt sind — indessen ist es
ebenso wahr, dass wir noch in der Erwartung ihrer vollkommenen Erfüllung bei
seiner glorreichen Wiederkehr am Ende der Zeiten stehen.

Was die liturgischen Texte angeht, soll man darum besorgt sein, in der Homilie
eine gerechte Auslegung zu geben, besonders da, wo es sich um Abschnitte handelt,
die scheinbar das jüdische Volk als solches ins schlechte Licht setzen. Unser
Bemühen soll dahin gehen, das christliche Volk so zu unterrichten, dass es zu einem
rechten Verständnis dieser Texte in ihrem wahren Sinn und in ihrer Bedeutung für
den Gläubigen von heute gelangt.

Die mit der Übersetzung biblischer Texte beauftragten Kommissionen sollen
ihre besondere Aufmerksamkeit darauf richten, auf welche Weise einzelne Ausdrücke
und ganze Abschnitte, die von ungenügend unterrichteten Christen tendenziös
missverstanden werden könnten, wiederzugeben sind. Selbstverständlich kann es nicht
darum gehen, den biblischen Text zu verändern, es ist aber Aufgabe einer
Übersetzung, die zum liturgischen Gebrauch bestimmt ist, den eigentlichen Sinn eines
Textes herauszuarbeiten,1 und zwar unter Berücksichitgung der exegetischen
Forschung.

III.
LEHRE UND ERZIEHUNG

In den vergangenen Jahren ist, wenn auch noch eine grosse Arbeit zu leisten
bleibt, schon ein besseres Verständnis des Judentums an und für sich und in seiner
Beziehung zum Christentum erreicht worden, dank der Belehrung durch die Kirche,

1 So bedeutet der Ausdruck »die Juden« im Johannesevangelium im Kontext
bisweilen »die Führer der Juden« oder »die Feinde Jesu« — diese Ausdrücke sind
eine bessere Übersetzung des Gedankens des Evangelisten, wobei der Anschein
vermieden wird, als sei hier das jüdische Volk als solches gemeint. Ein anderes
Beispiel ist der Gebrauch der Worte »Pharisäer« und »Pharisäismus«, die heute
einen durchaus pejorativen Klang haben.

5



des Studiums und der Forschungsarbeit der Wissenschaftier, und ebenso als Frucht
des Dialogs, wo ein solcher zustandegekommen ist. Hierzu sind folgende Tatsachen
erwähnenswert :

— Im Alten und im Neuen Bund spricht derselbe Gott, »der die Bücher beider
Testamente inspiriert hat und ihr Urheber ist« (Dei Verbum, Nr. 16).

— Das Judentum war in der Zeit Christi und der Apostel eine sehr komplexe
Wirklichkeit, es umfasste eine ganze Welt von Tendenzen, von spirituellen,
religiösen, sozialen und kulturellen Werten.

— Man darf das Alte Testament und die sich darauf gründende jüdische
Tradition nicht in einen solchen Gegensatz zum Neuen Testament stellen, dass sie nur
eine Religion der Gerechtigkeit, der Furcht und der Gesetzlichkeit zu enthalten
scheint, ohne den Anruf zur Liebe zu Gott und zum Nächsten (vgl. Deut 6,5 ;
Lev 19,18 ; Mt 22, 34-40).

— Jesus stammt wie seine Apostel und ein Grossteil seiner ersten Jünger aus
dem jüdischen, Volk. Indem er sich als Messias und Sohn Gottes offenbarte (vgl.
Mt 16,16), als Überbringer einer neuen Botschaft, des Evangeliums, hat Jesus sich
immer dazu bekannt, die frühere Offenbarung zu erfüllen und zu vollenden. Und
obgleich die Lehre Jesu etwas zutiefst Neues darstellt, beruft er sich doch wiederholt

auf die Lehre des Alten Testaments. Das Neue Testament ist sehr tief durch
seine Beziehung zum Alten Testament geprägt. So erklärt das II. Vatikanische
Konzil : « Gott, der die Bücher beider Bünde inspiriert hat und ihr Urheber ist,
wollte in Weisheit, dass der Neue im Alten verborgen und der Alte im Neuen Bund
erschlossen sei« (Dei Verbum, Nr. 16). Auch macht Jesus Gebrauch von Lehrmethoden,

die denen der Rabbis seiner Zeit ähnlich sind.

— Uber den Prozess Jesu und seinen Tod sagt das Konzil : »Was sich bei
seinem Leiden ereignet hat, kann man weder allen damals lebenden Juden ohne
Unterschied noch den heutigen Juden zur Last legen« (Nostra Aetate, Nr. 4).

— Die Geschichte des Judentums geht nicht mit der Zerstörung Jerusalems zu
Ende. Und in ihrem weiteren Verlauf hat sich eine religiöse Tradition entwickelt,
deren Ausgestaltung jedenfalls reich an religiösen Werten ist, wenn sie auch, wie
wir glauben, nach Christus eine zutiefst verschiedene Bedeutung hat.

— Mit den Propheten und dem Apostel Paulus »erwartet die Kirche den Tag,
der nur Gott bekannt ist, an dem alle Völker mit einer Stimme den Herrn anrufen
und ihm « Schulter an Schulter dienen » (Soph 3,9)« (Nostra Aetate, Nr. 4).

Die notwendige Information über diese Fragen betrifft alle Ebenen der christlichen

Lehre und Bildung. Unter den Mitteln dieser Information sind die folgenden
von besonderer Bedeutung :

— Handbücher der Katechese,
— Geschichtswerke,
— Medien der Massenkommunikation (Presse, Radio, Film, Fernsehen).
Die wirksame Verwendung dieser Mittel setzt eine vertiefte Ausbildung der

Lehrer und Erzieher in den Schulen, Seminarien und Universitäten voraus.
Die wissenschaftliche Erforschung der Probleme des Judentums und der

jüdischchristlichen Beziehungen soll gefördert werden, besonders in den Bereichen der
Exegese, der Theologie, der Geschichte und der Soziologie. Die katholischen
Universitäten und Forschungseinrichtungen, möglichst in Verbindung mit anderen
ähnlichen christlichen Instituten, wie auch die einzelnen Fachleute sind eingeladen, ihren
Beitrag zur Lösung dieser Probleme zu leisten. Wo es möglich ist, sollen
Lehrstühle für das Studium des Judentums geschaffen weiden, die Zusammenarbeit mit
jüdischen Gelehrten soll ermutigt werden.

6



IV.

SOZIALE UND GEMEINSCHAFTLICHE AKTION

Die bewusste Überzeugung vom Wert der menschlichen Person, des Ebenbilds
Gottes, ist Bestandteil der jüdischen und der christlichen Tradition, die sich auf das
Wort Gottes gründet. So muss sich die Liebe zu demselben Gott umsetzen in ein
wirksames Handeln zugunsten der Menschen. Juden und Christen sollen im Geist
der Propheten bereitwillig zusammenarbeiten zur Förderung von Gerechtigkeit und
Frieden im örtlichen, nationalen und internationalen Bereich.

Dieses gemeinsame Tun kann in gleicher Weise dazu dienlich sein, die gegenseitige

Kenntnis und Wertschätzung zu steigern.

SCHLUSSBEMERKUNG

Das II. Vatikanische Konzil hat den Weg gezeigt, wie eine vertiefte Brüderlichkeit

zwischen Juden und Christen zu erreichen ist. Bis dahin hegt jedoch noch
eine weite Wegstrecke vor uns.

Das Problem der Beziehungen zwischen Juden und Christen ist ein Anliegen
der Kirche als solcher, denn sie begegnet dem Mysterium Israels bei ihrer »Besinnung

auf ihr eigenes Geheimnis«. Es ist also von bleibender Bedeutung auch in den
Gegenden, in welchen es keine jüdischen Gemeinden gibt. Ebenso hat dieses
Problem auch einen ökumenischen Aspekt : Die Rückkehr der Christen zu den Quellen
und den Ursprüngen ihres Glaubens, der im Alten Bund gründet, ist ein Bestandteil
der Suche nach der Einheit in Christus, dem Eckstein.

In diesem Bereich sollen die Bischöfe im Rahmen der allgemeinen Disziplin
der Kirche und ihrer Lehre, wie sie durch das Lehramt allumfassend verkündet
wird, die geeigneten pastoralen Initiativen ergreifen. So werden sie z. B. auf nationaler

oder regionaler Ebene Kommissionen oder Sekretariate dafür errichten oder
eine kompetente Persönlichkeit ernennen mit dem Auftrag, die Anweisungen des
Konzils und die hier vorgelegten Anregungen in der Praxis zu verwirklichen.

Für die Gesamtkirche hat Papst Paul VI. am 22. Oktober 1974 diese »Kommission

für die religiösen Beziehungen zu dem Judentum« errichtet, die mit dem Sekretariat

für die Einheit der Christen verbunden ist. Diese spezielle Kommission soll,
gegebenenfalls in Zusammenarbeit mit anderen Christen, die religiösen Beziehungen
zwischen Juden und Katholiken fördern und anregen. Sie steht dabei im Rahmen
ihrer Kompetenz allen interessierten Gremien zur Verfügung, um sie zu informieren
und ihnen bei der Durchführung ihrer Aufgaben in Übereinstimmung mit den Direktiven

des Hl. Stuhles zu helfen.
Sie hat den Wunsch, diese Zusammenarbeit weiter zu entwickeln im Sinne einer

guten und wirksamen Verwirklichung der Richtlinien des Konzils.

Gegeben zu Rom, am 1. Dezember 1974.

Johannes Kard. Willebrands
Präsident der Kommission

P. Pierre-Marie de Contenson, O. P.

Sekretär

7


	Eine neue Erklärung des Vatikans über die christlich-jüdischen Beziehungen

