Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 30 (1974)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

I.J. Petuchowski, UNDERSTANDING JEWISH PRAYER. Ktav Publishing House,
New York 1972. 175 S.

Wie es der Titel sagt, will dieses Buch keine « technische » Einfithrung in das
jiidische Gebet sein und sich damit den auf diesem Gebiet vorhandenen Standard-
werken zur Seite stellen. Es geht darin vielmehr um das Verstiindnis des jiidischen
Gebets als spirituelles Phinomen.

Im ersten Teil, «<Dynamik und Doktrin» untersucht der Vf. von diesem Gesichts-
punkt her verschiedene Aspekte des jiidischen Gebets. Wihrend die rabbinischen
Quellenschriften immer wieder unterstreichen, dass das wahre Gebet spontan sein
muss und sich nicht an Formeln binden darf, sind die Gebetstexte dennoch seit lan-
gen Jahrhunderten durch die Tradition festgelegt. So haben auch die im vorigen
Jahrhundert von verschiedenen modernen Richtungen im Judentum unternommenen
Bestrebungen, diesen Zustand « aufzulockern », den heftigen Wiederstand der tradi-
tionell gesinnten Kreise hervorgerufen, unbeschadet der Tatsache, dass ein starres
Festhalten an den iiberlieferten liturgischen Texten teilweise zu ausgesprochenen
Anachronismen fiihrt. So beten z. B. die orthodoxen Juden auch heute noch fiir die
Wohlfahrt der babylonischen Akademien, deren letzte bereits im 11. Jhdt. ihre Tore
geschlossen hat.

Die mystische Tradition hat einen Ausweg aus diesem Dilemma vorgeschlagen,
indem sie die kawwanah, die «innere Ausrichtung » (Intention) beim Gebet in den
Vordergrund gestellt hat, wobei dann der Gebetstext als solcher zur blossen «Stiitze»
dieser Intention wird.

Auf einer dhnlichen Ebene liegt die Spannung zwischen dem Herzens- und dem
Pflichtgebet. Die rabbinische Tradition fordert in der Tat, dass gewisse Gebete zu
ganz bestimmten Zeiten verrichtet werden. Rabbi Elieser Berkovits hat versucht,
einen Ausweg aus diesem Spannungszustand zu zeigen (S. 24-25) :

Wenn ein vom Eindruck einer spezifischen Erfahrung iiberwiltigter Mensch
Gottes Nihe sucht, in Halleluja-Rufe ausbricht und sich in Danksagungen
ergeht, dann handelt es sich um Gebet aber nicht um Gottesdienst. Betet er
jedoch ohne den Stimulus eines bestimmten Anlasses, erkennt aber an, dass der
Mensch stets von Gott abhiingig ist und dass man ihn, unabhingig von allen
persdnlichen Erfahrungen, stets loben und ihm danken muss, dann — und nur
dann — ist das Gebet Gottesdienst des Herzens.

Ein besonderes Problem ist das der Beziehungen zwischen dem Kult, einem
gewissen dussern Dekorum und dem Begriff des Gottesdienstes. Die Zusammen-
hinge zwischen der synagogalen Liturgie und dem ehemaligen Tempelkult liegen
auf der Hand. Andererseits existiert eine lange Tradition, die dem « Dekorum » in
den Synagogen negativ gegeniibersteht. Eine der Aufgaben des modernen Judentums
ist gewiss, auch in dieser Hinsicht einen harmonischen Ausgleich zu schaffen.

Soll das Gebet Bitte oder Lob sein P Die Frage ist nicht spezifisch jiidisch und
gilt fiir jedes Gebet. Die jiidische Tradition antwortet darauf, dass auch das Bitt-

182



gebet Lobpreis sein soll, gemiss dem talmudischen Ausspruch (Jeb. 64 a): « Der
Heilige, gepriesen sei er, sehnt sich nach dem Bittgebet der Gerechten ».

Eine Frage, die im Zuge der Reformbewegungen des vorigen Jahrhunderts im
Judentum viel Staub aufgewirbelt hat, ist die der Gebetssprache. Gewiss, die alte
rabbinische Tradition betont, dass das Gebet in jeder beliebigen Sprache verrichtet
werden kann. Das Sefer Chassidim aus dem 13. Jahrhundert bemerkt dazu, dass es
vorzuziehen sei, in einer Sprache zu beten, die man verstehen kann. Dieser Stand-
punkt wird sogar noch mit gewissen Einschrinkungen vom grossen Ritualkodex des
16. Jahrhunderts, dem Schulchan ’arukh, vertreten.

Und dennoch hat die jiidische Orthodoxie mit dusserster Heftigkeit reagiert, als
durch die Reformbewegungen des 19. Jhdts. der Umgangssprache ein mehr oder
weniger grosser Raum in der synagogalen Liturgie eingeriumt wurde. Man muss
diese Reaktion so interpretieren, dass damals wirklich die jiidische Identitit am
Spiel stand und die Beibehaltung des Hebriischen als Gebetssprache eine der letzten
Méglichkeiten darstellte, diese Identitit unter Beweis zu stellen. Heute hat sich die
Situation insofern geidndert, als das Hebriische im Staat Israel wieder zu einer
lebenden Sprache geworden ist, was sich iiber kurz oder lang auch auf den Gottes-
dienst auswirken wird, der so eine gewisse Kreativitit wiederfinden kénnte.

Kann der moderne Mensch beten ? P. zeigt auf, dass das Problem keineswegs
ausschliesslich « modern » ist, sondern sich auch bereits in fritheren Generationen
gestellt hat. Wie steht es damit heute ? (S. 65) :

Mehr noch als mit unserem « Gottesbegriff » hingt das Gebetsproblem...
innigst mit unserem Menschenbild zusammen. Ist der Mensch wirklich ein
Geschopf, das sich selbst geniigt, dann besteht keine Notwendigkeit einer Unter-
stiitzung durch eine Realitit, die ausserhalb seines eigenen Bereiches liegt.
Geniigt er sich dariiber hinaus so sehr selbst, dass er sich sogar nicht als
« Geschopf » betrachtet, dann kann ... er nicht beten. Stiitzt er sich jedoch auf
eine spirituelle Kraft und auf eine Hilfe von aussen, so dass er sich als Geschopf
erkennt und sich auch vorzustellen vermag, dass ihn Gott als jiingeren Partner
beim Weiterfiihren des Schopfungswerkes braucht, dann kenn der moderne
Mensch beten.

Der zweite Teil — « Meinungen und Orientierungen » — enthilt eine Antho-
logie von Texten verschiedener Autoren zum Problem des Gebets. Besonders hinge-
wiesen sei dabei auf den Beitrag «Uber des Gebet» des verewigten Prof. A.J. Heschel,
sowie auf den Artikel von M. Himmelfarb, «In die Synagoge gehen» (Going to
Shul), worin der Vf. zeigt, auf welche Weise der einzelne heute innerhalb der ver-
schiedenen jiidischen Ausdrucksformen eklektisch vorgehen und eine ihm indivi-
duell entsprechende Gebetsform finden kann.

Das Buch von P. ist einer der ersten Versuche, an das jiidische Gebet anders als
rein deskriptiv heranzugehen. Es darf in keiner judaistischen, liturgischen und auf
spirituelle Literatur spezialisierten Bibliothek fehlen.

K. H.

J. Neusner (Herausg.), UDERSTANDING RABBINIC JUDAISME. From Talmudic
to Modern Times. Ktav Publishing House, New York — Anti-Defamation
League of B'nai B'rith, New York 1974. 422 S. § 12.—/5.95.

Was Rabbiner J. J. Petuchowski auf dem Teilgebiet des jiidischen Gebetes unter-
nimmt, versucht N. auf die gesamte rabbinische und damit talmudische Tradition
auszudehnen. Man dissertiert heute gerne iiber die verschiedenen Aspekte des Juden-

183



tums, doch handelt es sich dabei sehr oft, bei aller technischen Kompetenz, um Dar-
stellungen von aussen. Der Vf., einer der grossen zeitgendssischen Kenner der rabbi-
nischen Tradition — er gehort auch zu den stindigen Mitarbeitern unserer Zeit-
schrift — geht von innen her an das Problem heran und lisst eine Reihe von bekann-

ten

Fachgelehrten zu Worte kommen, deren Aussagen, wiewohl sie oft schon auf

mehr als ein halbes Jahrhundert zuriickgehen, noch immer hochst aktuell sind.

Bei einer derart ausgedehnten Materie, wie sie die rabbinische Tradition dar-

stellt, ist es schwer, im Interesse ihres Verstindnisses eine reprisentative Auswahl
zu treffen. N. dussert sich folgendermassen iiber die Kriterien, die ihn dabei geleitet
haben (S. 3-4) :

Ich habe zwei Sorten von Material ausgewihlt, und eine dritte mit Vorbe-
dacht beiseite gelassen. Ich habe in erster Linie allgemeine Einleitungen von
Ausdruckstypen innerhalb des rabbinischen Judentums gesucht, so dass jede
grossere Einheit tiber das Gesetz, die Philosophie und den Mystizismus mit
einer Ubersicht iiber grundlegende Ideen und Ausdrucksweisen beginnt. In zwei
ter Linie habe ich dann Beitrige iiber besonders wichtige Personen ausgesucht
und habe dabei vor allem solche Autoritiiten beriicksichtigt, die bis heute ihren Ein-
fluss auf das zeitgendssische Judentum geltend machen. Was mir bei den Bio-
graphien wichtig zu sein scheint, ist der Nachweis der wesentlichen Einheit des
rabbinischen Judentums, wie gross auch der Unterschied zwischen den Wegen
sein mag, in denen es zum Ausdruck kommt. Die Philosophen, Theologen und
Mystiker erweisen sich auch als Rechtsgelehrte und politische Gestalten. Die
grossen Autorititen auf dem Gebiete der Gesetzesinterpretation sind gleichzeitig
Meister der mystischen Lehre. Aszetische Schriftsteller produzieren ethische
Maximen, und Ethiker und Mystiker griinden Schulen fiir das Talmudstudium.
So gewinnt man denn den besten [Jberblick iiber die wesenhafte Einheit des
rabbinischen Judentums und seine permanente Beziehung zu einer interpretie-
renden mythischen Struktur, indem man aufmerksam verfolgt, auf welche Weise
bedeutende und reprisentative Gestalten in ihrem eigenen Leben und in ihren
Werken unterschiedliche aber keineswegs disparate Elemente des Rabbinismus
in eine einzige harmonische und individuelle Synthese gebracht haben.

Der Ausgangspunkt fiir die rabbinische Tradition ist das Verstdndnis der Torah,

wie es im talmudischen Schrifttum niedergelegt ist. Was bedeutet Torah im wei-
testen Sinn ? (S. 27) :

184

Torah bedeutet vor allem drei Dinge : Es geht dabei in erster Linie um die
vollige Ubereinstimmung zwischen der géttlichen Offenbarung und dem Leben
in der Welt, zwischen Himmel und Erde. Zweitens liegt der Nachdruck auf dem
fortwihrenden Studium der Offenbarung in ihrer Eigenschaft als das Mittel,
alles sich Ereignende zu verstehen und alles, was getan werden muss, zu leiten.
Drittens ist es das Vertrauen, dass die Juden durch eine vollkommene Loyalitit
zur Torah Gottes Willen und Absicht in der Natur und in der Geschichte
erfiillen. .

Was dabei wichtig ist, ist die Tatsache, dass dieser der Torah zugeschrie-
bene « Sinn », der mit den Seiten des Talmuds und der mit ihm in Verbindung
stehenden Literatur beginnt, auch spiterhin vorherrschend ist. Keine einzige
Bewegung innerhalb des Judentums ,vom Talmud bis zum Zionismus am Ende
des 19. Jahrhunderts, nimmt Gestalt an, ohne dass das Symbol der « Torah »
dabei einen der Brennpunkte bildet... Indem wir behaupten, dass « Judentum »
vom 1. bis zum 19. Jahrhundert und ebenso nachher nur die Form des Juden-
tums sein kann, der die Meister des Talmuds Gestalt verlichen haben, stellen
wir die evidente Tatsache des zentralen Charakters der Torah ins Licht, sowohl
als Symbol als auch als Wertquelle aller Ausdrucksweisen und Seinsarten des
modernen Judentums.



Man hatte oft Tendenz, die Dinge so hinzustellen, wie wenn die moderne Ent-
wicklung im Judentum, die mit Beginn des 19. Jahrhunderts einsetzt, zu seiner
« Aufspaltung » in drei in Hinkunft von einander getrennte Gruppen: Orthodoxie,
konservatives Judentum und Reformbewegung, gefiihrt hitte. Dem gegeniiber betont
N. mit Nachdruck die profunde Einheit des Gesamtjudentums auf talmudischer
Grundlage (S. 2) :

Erstens weiss jeder, dass sich Reformjudentum, konservatives Judentum und
moderne Orthodoxie in verschiedener Weise und aus verschiedenen Griinden
stark voneinander differenzieren im Hinblick auf das vom rabbinischen Juden-
tum geschaffene juristische, philosophische und mystische Erbe. Und was noch
bezeichnender ist: Alle drei zeitgendssischen Bewegungen behaupten ernsthaft,
fiir unsere Tage und fiir unsere Zeit das vorzustellen, was die Schopfer des
klassischen rabbinischen Judentums gesagt oder getan hitten, wiirden sie in
unserer Zeit leben. Gewiss, wenn die Konservativen oder die Reformjuden
behaupten ,die rabbinische Tradition weiterzufithren, dann miissen sie auch die
Art und Weise beriicksichtigen, in der sie sich von ihren buchstabenmissigen
Forderungen entfernen. Doch auch diejenigen unter den modemen orthodoxen
Juden — und es gibt ihrer viele —, die glauben, man miisse sowoh] der Tradi-
tion und ihren Gesetzen vollkommen treu bleiben als auch sich in das Leben
der modernen westlichen Zivilisation integrieren, miissen die Legitimitit ihrer
Uberzeugung nach den Normen einer Tradition rechtfertigen, die eine wichtige
Sekundirform durchmacht.

Und dass diese Sekundiirform ein in seiner traditionellen Weise fortgefiihrter
klassischer Rabbinismus ist, ohne Bruch, entweder intellektuell und religiose wie
in der Reform und im konservativen Judentum, oder aber kulturell und sozial
wie in der modernen Orthodoxie...

N. gliedert seine Einfithrung in das Verstindnis des rabbinischen Judentums
in sechs Teile :

I. Das talmudische Erbe (Mordecai M. Kaplan ; Julius Guttmann) ;
II. Die Grundlagen des rabbinischen Judentums (M. M. Kaplan ; Eilezer Berkovitz ;
Mendel Lewittes ; Israel Abrahams) ;
III. Die Meister des Gesetzes (Alexander Marx ; Luis Ginzberg) ;
IV. Das rabbinische Judentum in der theologischen Sprache (M. M. Kaplan ; Alexan-
der Marx ; Henry Slominski ; Isadore Twersky ; Solomon Schechter) ;
V. Das rabbinische Judentum in der mystischen Sprache (Gershom G. Scholem ;
Abraham J. Heschel ; S. A. Singer ; Charles B. Chavel) ;

VI. Das rabbinische Judentum an der Schwelle der modernen Zeit (S. Ehrmann ;
L. Ginzberg).

Als Abschluss figuriert eine Bibliographie iiber Judentum von der talmudischen
bis zur modemen Zeit aus der Feder von David Goodblatt, in der hauptsichlich —
aber nicht ausschliesslich — Abhandlungen in englischer Sprache angefiihrt werden.

Ein wirklich unentbehrliches Buch fiir jedes echte Verstindnis des rabbinischen
Judentums. K. H.

A.J]. Heschel, A PASSION FOR TRUTH. Reflections on the Founder of Hasi-
disme, the Kotzker & Kierkegaard. Secker & Warburg, London 1973. 336 S.

Der vorliegende, posthum erschienene Band ist das lezte Werk des im Dezem-
ber 1972 verstorbenen Autors.

In der Einleitung setzt H. auseinander, was ihn bewogen hat, dieses Buch zu
schreiben. Durch das chassidische Milieu, aus dem er hervorgegangen ist, waren ihm

185



von friihester Jugend an die Lehren des Baal Schem (R. Israel b. Elieser, der Begriin-
der der chassidischen Bewegung )vertraut. Gleichzeitig iibte die riitselhafte Gestalt
des « Kotzker Rebben », R. Menachem Mendel, auf ihn eine wahre Faszination aus
(S. XIV):

Jahre spiter wurde mir bewusst, dass ich dadurch, dass ich mich der Fiih-
rung beider anvertraute, der des Baal Schem und der des Kotzkers, zwei Kriiften
die Moglichkeit eingeriumt hatte, in meinem Innern einen Kampf auszufechten...
In einer seltsamen Weise fiihlte sich meine Seele zuhause mit dem Baa] Schem,
unter der Leitung des Kotzkers. War es eine gute Sache, das Herz auf der
einen Seite der Freude von Mezbizh (Miedziboz, der Wohnort des Baal Schem),
auf der anderen der Angst von Kotzk zuzuwenden ? Gleichzeitig in Ehrfurcht
und Bestiirzung zu leben, in Inbrunst und Schrecken, mein Gewissen auf die
Gnade und meine Augen auf Auschwitz gerichtet, schwankend zwischen Erhe-
bung und Bestiirzung ? War das ein Leben, das ein Mann hitte wihlen konnen ?
Ich hatte keine Wahl : mein Herz war in Mezbizh, mein Geist in Kotzk.

Was verbindet den dinischen Philosophen Kierkegaard und den chassidischen
Rabbi Menachem Mendel von Kotzk ?

Beide predigten die Alientation von der Welt als grundsitzliche Forderung,
schreibt H. (S. 87-88). In seiner Verachtung fiir den Egozentrismus des Men-
schen forderte der Kotzker den Verzicht auf alle Eigensucht. Eine solche For-
derung mag verwirrend und absurd erscheinen. In unserer Zeit jedoch, welche
die Welt und den Menschen mit ihr zerstéren will, kann diese Forderung eine
wichtige Warnung bedeuten.

Beide Minner erreichten ein extravagantes Niveau spiritueller Existenz,
wohin ihnen die meisten Menschen nicht zu folgen vermégen. Kierkegaard
erhob sich zu einem als pures Paradoxon betrachteten Christentum, der Kotzker
zu bestéindiger Selbsttranszendenz, gepaart mit volliger Selbstverleugnung,.

Worin besteht ihre heutige Aktualitdt ? Thr gemeinsamer Impakt ist, unsere
Selbstttiuschung herauszufordern, unsere Sicherheit und unsere Selbstzufrieden-
heit, uns zu iiberrennen und uns beunruhigt zuriickzulassen. Gleich Bremsen,
und nicht als nachahmenswerte Beispiele, nehmen sie uns die Selbstzufrieden-
heit und die Gemiitsruhe...

Kierkegaard und der Kotzker, fithrt H. weiter aus (S. 153), waren Extremisten,
Radikale, die in den Augen der meisten Leute in ihren Ansichten und Forderungen
zu weit gingen. Noch jetzt iiben sie eine Funktion von Katalysatoren aus auf unsere
stumpfe und schwerfillige Haltung.

H. hat zur Vorbereitung seines letzten Buches alle schriftlichen Aufzeichnungen,
die iiber das « Ritsel von Kotzk » vorliegen — Rabbi Menachem Mendel ist 1859
gestorben — sorgfiltig durchgearbeitet. Es ist bekannt, dass der Rabbi von Kotzk
die letzten zwanzig Jahre seines Lebens in fast vélliger Abgeschlossenheit von der
Aussenwelt verbrachte. Dieses ungewthnliche Verhalten hat zu vielen Kommentaren
und Spekulationen Anlass gegeben und man hat darin sogar ein Anzeichen dafiir
sehen wollen, dass Rabbi Menachem Mendel den Glauben verloren hitte. Es ist
richtig, dass seine sarkastische Art, oft absurd anmutenden Fragen zu stellen, dazu
beigetragen hat, diese Version zu verbreiten. H. bemerkt dazu (S. 234-35) :

Meiner Hypothese zufolge war dieses Sich-Zuriickziehen ein Frontenwechsel,
ein Ubergang vom Kampf gegen die Menschen zu einer Konfrontation mit Gott.
Obwohl es mehr als unwahrscheinlich war, dass seine Lehre Zugang fand zur
Mentalitit anderer Menschen, kam es doch vor, dass er von Zeit zu Zeit im

186



Lehrhaus auftauchte, indem er seltsame und kithne Worte ausstiess. Die dort
versammelten Schiiler wurden von Furcht ergriffen vor diesem Schrecken ein-
flossenden Mann und rannten verwirrt davon, anstelle am Platz zu bleiben und
ihm zu erlauben, seine Ausserungen zu beenden. So blieb seine Stimme in Fin-
sternis befangen, wie der in der Nacht heulende Wind...

Seine Ausserungen blieben geheimnisvoll und unvollkommen. Vielleicht
fehlte es ihm an Mut, das zu vollenden, was er angedeutet hatte. Die Gesamt-
heit seiner Ausspriiche wirkt wie ein Torso ; er sprach das, was er sagte, nicht
zuende, und niemand erfasste vollkommen, was er sagte. Er war wie ein ver-
glimmender Docht, und niemand verstand den Schmerz in seinem Blick.

H. zieht am Ende seines Vorwortes folgende Bilanz aus seiner Analyse (S. XV) :

Rechtschaffenheit, Authentizitit und Integrittit ohne Liebe konnen zum
Untergang des andern, unser selbst oder beider fithren. Andererseits vermdgen
uns Liebe, Inbrunst und Exaltiertheit allein dazu verfithren, im Paradies eines
Narren zu leben, das eines weisen Mannes Holle ist.

Es ist zu wiinschen, dass dieses Buch bald auch in deutscher Ubersetzung
erscheint und auf diese Weise das letzte Werk eines der bedeutendsten jiidischen
Denker unserer Zeit auch einem nicht englisch lesenden Publikum zuginglich
gemacht wird. : K. H.

J. Maier, DAS JUDENTUM. Von der biblischen Zeit bis zur Moderne. Kindlers
Kulturgeschichte, herausgegeben von E. Schmalzriedt. Kindlers Verlag, Miin-
chen 1973. 1021 S. DM 38.— / sFr. 48.10

« Weniger wire mehr gewesen »... So beginnt die Besprechung dieses Buches
aus der Feder von Prof. H. Levin-Goldschmidt in der NZZ vom 20. Mirz 1974.

Bevor man dieses Urteil akzeptiert, muss man sich notwendigerweise fragen, was
dem Autor dieser « Kultursgeschichte » eigentlich vorschwebte. Es handelt sich um
eine Gesamtdarstellung des Judentums, und so etwas angesichts der Fiille an Mate-
rial, die dafiir aufgearbeitet werden musste, auf 1021 Seiten unterzubringen, ist
eine beachtliche und anerkennenswerte Leistung. Dass dabei verschiedentlich der
eine oder andere Aspekt iiberhaupt nicht behandelt werden konnte, andererseits
aber wieder manchen Fragen — nach dem Urteil des Rezensenten der NZZ — zu
viel oder zu wenig Platz eingerdumt wurde, lisst sich bei einer derartigen Sisyphus-
arbeit nicht vermeiden und liegt hauptsiichlich an der personlichen Perspektive des
Vf.’s, die zu vertreten sein gutes Recht ist. Exst wenn ein anderer Autor eine #hn-
liche Arbeit vorlegen wird, kann man diesbeziiglich Wertkriterien anlegen.

Wie alle Arbeiten M.’s ist auch das vorliegende Werk hervorragend dokumen-
tiert und mit einer erschopfenden Bibliographie versehen, so dass gleichzeitig auch
ein wertvolles Nachschlagewerk geboten wurde. Zu begriissen ist weiter die im
Gegensatz zu anderen Verdffentlichungen des Vf.’s vereinfachte Transkription hebrii-
scher Ausdriicke, was dem Nichtfachmann, der sich sonst in einem wahren Wald
diakritischer Zeichen zu verirren droht, die Lektiire bedeutend erleichtert.

Dass M. auch die israelische Realitit in seine Darstellung einbezieht, liegt auf
der Hand, gehort sie doch zur jiidischen Realitit unserer Zeit. Das kann wohl
keine Kritik ableugnen. Wenn man auf der anderen Seite weiss, wie schwierig eine

187



politische Analyse dieser Realitiit ist, dann wird man dem V{. zugute halten, dass
er eben auch nichts anderes tun konnte, als eine bestimmte Analyse zugeben, die
andere Gesichtspunkte in keiner Weise ausschliesst.

Das vorliegende Werk bedeutet einen beachtlichen Fortschritt auf dem Weg
zu der noch so wenig verbreiteten Kenntnis des Judentums als lebendige Realitiit
unserer Tage. Es bietet in kompletter und zugleich ansprechender Form auf relativ
kleinem Raum eine Fiille wertvoller Informationen. ‘

K. H.

DAS HEILIGE LAND. Buchers Fiihrer zu den Zentren der Kultur. Text von
Michael Avi-Yonah. Photos von Mario Carrieri. Aus dem Englischen von
Dr. Klaus Birkenhauer. 288 S. mit 75 farbigen und 94 schwarzweissen Photo-
graphien. 287 S. 36 Fr. - 32 DM.

An Heilig-Land-Fiihrern fehlt es wahrlich nicht. Es gibt darunter gute, weniger
gute und schlechte. Unter Vermeidung aller Superlative soll sogleich vorausgeschickt
werden, dass sie der vorliegende Band alle weit in den Schatten stellt. Liegt es am
Text des leider zu friith verstorbenen Prof. Avi-Yonah aus Jerusalem, an dem aus-
gezeichneten Photomaterial von Mario Carrieri, an der fliissigen Ubersetzung aus
dem Englischen von Renate und Klaus Birkenhauer oder an der Gesamtkonzeption P

Der Bucher-Fiihrer erlaubt dem Besucher, das Hl. Land anhand seiner reichen,
aussergewdhnlichen Geschichte richtig zu «erfahren» und zu erleben, ohne dass
man ihn mit «touristischen » Einzelheiten belastet. Ein am Ende des Bandes bei-
gegebenes Verzeichnis der Museen, Ortschaften und Ausgrabungsstitten erleichtert
die Orientierung wesentlich.

Es ist ein Fiihrer fiir ein kultiviertes, archeologisch und geschichtlich interessier-
tes Publikum, dem er alles bieten wird, was beim modernen «Konsumtourismus »
fiir gewdhnlich am Rande liegen bleibt. Und das sind gerade die Dinge, um derent-
willen man ein Land besuchen sollte, und vor allem das « Heilige Land », mit allen
emotionalen Momenten, die dieser Begriff einschliesst. K. H.

L. Lenz, K. Roeske u. H. Ruhbach, EKLOGAI, Einfiihrung in das neutestament-
liche Griechisch, 2 Binde, 192 + 103 S. Neukirchner Verlag des Erziehungs-
vereins GmbH, Neukirchen-Vluyn 1978.

Die sogenannten humanistischen oder altsprachlichen Gymmasien nehmen
zahlenmissig immer mehr ab und es wird immer hiufiger, dass Kandidaten des
Theologiestudiums ohne Griechischkenntnisse die Universitit beziehen.

Die vorliegende Methode ist klar aufgebaut und geht progressiv vor. Sie
beginnt gleich mit kurzen Texten, was gewiss dem Interesse am Erlernen der
Sprache forderlicher ist wie lange, abstrakte grammatikalische Erliuterungen und
das Erlernen von Woértern, die sich dann bei der Lektiire als unnitig erweisen, aus
rein methodischen Griinden. Die Methode verzichtet iibrigens auf eine eigene
Grammatik. Die notigen Begriffe werden in den Lektionen selbst mitgeteilt. Der
jeweilige Hinweis auf die Grammatik von G. Steyer (Formenlehre des neutesta-
mentlichen Griechisch, Giitersloh 1970 ; Satzlehre des neutestamentlichen Grie-

188



chisch, Giitersloh 1972) 6ffnet dann den Zugang zu griindlicherer Vertiefung der
einzelnen Begriffe. Besonders hervorzuheben sind die exegetischen Erklirungen zu
den einzelnen Lektionen.

Im Anhang werden ausgewihlte Platon-Texte geboten, an deren Hand sich
der Studierende dann ein Bild machen kann von den Unterschieden zwischen dem
sogenannten « klassischen » Griechisch und der alexandrinischen Koiné, die ja auch
der Sprache des Neuen Testaments zugrundeliegt.

Der 2. Band enthilt ein Vocabularium zu den Lektionen, die Tabelle der
Stammformen, ein Verzeichnis der Eigennamen und ein alphabetisches Waorter-
verzeichnis.

Eine vorziiglich konzipierte Methode fiir Erwachsene, die auch denen, die ihr
neutestamentliches Griechisch « auffrischen » wollen, wertvolle Dienste leisten
wird. K. H.

H.J. Stefan, KIBBUZ SARID. Reihe : Brennpunkte, Bd. 7. Basileia Verlag, Basel
1973. 72 S. 30 Photos. 12.50 Fr.

Uber die Motivation zur Herausgabe dieses dusserst ansprechenden Bandes liest
man auf der riickwirtigen Einbanddecke folgendes :

Zahlreiche Vertreter der jungen Generation suchen in israelischen Kibbuzim
eine Antwort auf die Frage nach sinnvoller Lebensgemeinschaft. SARID ist ein
sprechendes Beispiel dafiir. An ihm wird deutlich, was diesen Modellen kon-
struktiver Kommunen besondere Anziehungskraft verschafft: die merk-wiirdige
Mischung von illusionslosem Pioniergeist, von bewusst vergegenwiirtigter Tra-
dition und von fester Hoffnung, menschliches Zusammenleben auf eine bessere
Zukunft hin zu gestalten. Der Kibbuz wird dadurch, selbst in seiner erklirt
nicht-religiosen Form, zu einer Herausforderung an diejenigen, die von alters
her damit rechnen, dass das Gottesvolk zur Verwirklichung der Vilkergemein-
schaft einen besonderen Beitrag zu leisten hat...

Es sind in den letzten Jahren verhiltnismissig viele Biicher iiber das Experi-
ment des Kibbuz erschienen, doch zeichnet sich der vorliegende Band vor allem
dadurch aus, dass er sich nicht damit begniigt, deskriptiv vorzugehen, sondern dass
er immer wieder auf die Probleme hinweist, die im Rahmen der Kibbuzexistenz auch
den Christen « ansprechen» und zur Stellungnahme herausfordern.

K. H.

Ph. A. Potter (Herausg.), DAS HEIL DER WELT HEUTE. Ende oder Beginn der
Weltmission ? Dokumente der Weltmissionskonferenz Bangkok 1973. Deutsche
Ausgabe besorgt von Thomas Wieser. Kreuz Verlag, Stuttgart 1973. 271 S.
21 DM.

Die « Stuttgarter Zeitung » hat die Weltmissionskonferenz in Bangkok folgen-
dermassen charakterisiert (S. 1) :

Das Fernbeben, das die Weltmissionskonferenz von Bangkok seit Jahres-

beginn ausgeldst hat, ist jetzt auch in der Bundesrepublik spiirbar geworden.
Die meisten deutschen Giste — von einigen spektakuliren Ausnahmen abge-

189



sehen — sind von diesen Tagen als Menschen zuriickgekehrt, denen das Ver-
stindnis fiir die Oekumene autgegangen ist, die aus der Universalitit der christ-
lichen Heilsbotschaft stirker als bisher die Aufgabe ableitet, an der sozialen
Gerechtigkeit in der Welt mitzuarbeiten.

In seinem Vorwort schreibt dann Rev. Ph. A. Potter (S. 9) :

Was also ist die Bedeutung von Bangkok fiir die Mission der Kirche und
welche Aufgaben liegen vor uns ? Vor allem machte uns Bangkok so deutlich
wie nie zuvor bewusst, dass die Mission eine ist — in einer geteilten Welt. Es
ist ein und derselbe Missionsauftrag vor unserer Haustiir, innerhalb je unse-
rer eignenen Kultur, und an den Enden der Erde. Mission kann nicht mehr
nur rdumlich oder geographisch beschrieben werden. Mission hat etwas mit
«Zeit» zu tun: Gottes Zeit von gestern, von heute und von morgen.. Wir
miissen uns klar werden, wie stark unsere theologischen und ekklesiologischen
Uberzeugungen, die ja Form und Inhalt der Mission bestimmen, von den kul-
‘turgllen Voraussetzungen unseres jeweiligen Standortes und unserer Zeit geprigt
sind...

Theologie muss wesenhaft missionarisch sein — in der Methode, im Stil und
in ihrer gesamten Ausrichtung. Das setzt jene Offnung unserer eigenen Existenz
voraus..., eine Durchleuchtung dessen, was unsere eigene Identitit ausmacht.

In seinem Beitrag « Christi Mission und unsere Mission in der Welt heute »
(S. 17 ff.) weisst P. dann nochmals mit allem Nachdruck darauf hin, dass auch Mis-
sion keinen abstrakten Begriff darstellt, sondern stets in einen ganz besonderen Kon-
text hineingestellt ist. Und dieser Kontext ist heute der einer gespaltenen Mensch-
heit innerhalb einer Welt voll politischer Spannungen, einer Welt, in der Rassismus
und Gewalt herrschen, einer Welt von Macht und Machtlosigkeit, von Kultur und
Gegenkultur (S. 25) :

Wir miissen ferner die Tatsache bedenken, dass die Kirchen und Missionen
iiberall in die Strukturen ihrer Gesellschaft verwickelt sind. Die Gefangenschaft
der Kirchen und Missionsgesellschaften in den politischen, wirtschaftlichen, ras-
sischen und kulturellen Institutionen der Gesellschaft zeigt sich klar in ihrer
Unfihigkeit, den Anspriichen in diesen letzten Jahren phantasievoll und wirksam
zu begegnen. Wihrend die Kirche Triger des Heils sein sollte, ist sie heute
selbst des Heils bediirftig ; sie muss befreit werden von allem, was falsch ist
angesichts des revolutioniiren, iiberzeugenden und erneuernden Wesens des
Evangeliums...

So wird heute Mission im ureigentlichen Sinn Mission an der Kirche selbst, und
stindige Aufforderung zu spiritueller Emneuerung.

Jede Kirche, heisst es im Bericht der III. Sektion (S. 221), die wahrhaft
Kirche sein will, muss sich stindig erneuern oder wandeln. Dies setzt jedoch
eine Vereinigung mit Jesus Christus voraus, die durch Gnadenmittel und gehor-
same Erfiillung der Verpflichtung zu Zeugnis, Dienst und manchma] auch zum
Leiden mit Christus erreicht werden kann...

Nur um diesen Preis wird die Kirche Jesu Christi ihren Missionsauftrag
richtig wahmehmen und auch richtig iiben und sich trotz aller « Kontexte» und
Polemiken darauf besinnen, worin dieser Auftrag eigentlich und wesentlich besteht
(S. 213) :

190



Unsere Mission besteht darin,

die Menschen zum Heil Gottes in Jesus Christus hinzufiihren ; ihnen zu
helfen, im Glauben und in der Erkenntnis Christi zu wachsen, in dem Gott uns
unsere wahre Humanitiit offenbart und zuteil werden und uns unsere Identitiit
]als Minner und Frauen, die nach seinem Bilde geschaffen sind, entdecken
asst ;

sie aufzufordern, sich stindig nach diesem Bild erneuern zu lassen als Glieder
einer eschatologischen Gemeinschaft, die fiir die Befreiung der Menschen, fiir
Einheit, Gerechtigkeit, Frieden und Fiille des Lebens kimpft.

Aus der Fiille der Beitriige seien folgende besonders hervorgehoben (es ist das
kein Werturteil sondern entspricht einzig und allein dem Sonderinteresse unserer
Zeitschrift) :

Benjamin Uffenheimer, Professor fiir biblische Studien an der Universitit Tel
Aviv : « Heil im Exodus » ;

Samuel Amirtham, Principal des Tamil Nadu Theological College, Madwai,
Indien : « Das Heil nach Deuterojesaja » ;

Kenneth Graystone, Department of Theology, Universitiit Briston, England :
« Das Heil bei Paulus nach Romer 8 ».

In dem Teil « Heil im Horizont der Erfahrung » (S. 111 ff.) werden interessante
Zeugnisse und Texte von Autoren der verschiedensten Herkunftshorizonte geboten,
darunter auch ein Text von Avi Porath aus dem Kibbuz Mishmar Hasharon, «In
Mayan Harod » (S. 166-67), iiber ein Erlebnis im Sechs-Tage-Krieg.

Ein wichtiges Buch, an dem niemand vorbeigehen kann, fiir den Mission
aktueller Auftrag ist. K. H.

P.G. Aring, KIRCHE ALS EREIGNIS. Ein Beitrag zur Neuorientierung der Mis-
sionstheologie. Neukirchener Verlag 1971. 160 S. 15 DM.

Der vorliegende Band ist die Dissertation, die der Vf. 1961 an der Comenius-
Fakultiit in Prag eingereicht hat.

Von der « Krise in der Kirche » und damit in der Mission zu reden, ist in den
letzten Jahren zum Gemeinplatz geworden. Worum geht es dabei eigentlich ? Um
die Wiederentdeckung der missionarischen Dimension von Kirche und Gemeinde,
um ein « Geschehen » und um die Erkenntnis, dass sich Mission als « Missio Dei »
innerhalb eines gewissen Schemas « ereignet » (S. 19-20) :

ene Aussage « Gott geschieht» und darum jenes «Kirche geschieht »
schliesst nicht aus, dass Gott ist und darum Kirche ist, aber der Blick des Glau-
bens und der Hoffnung wird unter der Erfahrung des « Ich bin bei euch alle
Tage » freigegeben zur Realisierung einer Christus-Existenz, in der die Gemeinde
des Christus ihren Dienst der Versshnung tut und eben darin der Verschnung,
die mit der Welt und mit ihr selbst vollzogen wird, innewird. « Gott geschieht »
meint : Gericht und Gnade, Schuld und Vergebung, Erlésung und Versohnung
ereignen sich heute, weil Gott heute am Werk ist in einer Totalitit und Uni-
versalitiit, die eine Abstufung des Heilsgeschehens, eine Reihenfolge des Heute
und Morgen und eben damit einen wie auch immer konstruierten Dualismus
von Gegenwart und Zukunft nicht zulassen.

191



Was sagt das Evangelium zum « Ereignis Kirche » ? (S. 154) :

Das Ereignis Kirche geschieht dort, wo Menschen begreifen, dass Jesus
Christus Gottes Protest gegen den Status-quo der friedlosen, einsamen, unver-
sohnten und darin sich selbst missverstehenden Welt ist... Es geschieht dort, wo
Menschen in der sie umgebenden und mitreissenden Unruhe der Welt unter
dem Evangelium erfahren, dass auch unter planetarischen Dimensionen die
Erde des Herrn ist (Psalm 24)..., wo Menschen die Zukunft der Welt als die in
Jesus Christus bereits begonnene und somit iiberschaubare und entschiedene
akzeptieren und sich eben deshalb der Gegenwart stellen...

Es tut direkt wohl, einmal anstelle einer negativen Analyse der kirchlichen
Situation auf einen positiven Versuch zu stossen, daraus einen Ausweg zu finden.
K.H,

C.W. Williams, KIRCHE : TENDENZEN UND AUSBLICKE. Mit einem Nach-
wort des Autors zur deutschen Ausgabe und einem Anhang zum Thema «Haus-
kirche - Untergrundkirche». Burckhardthaus-Verlag, Gelnhausen/Berlin 1971.
237 S. 17 DM.

Seit Jahren sind die Kirchen «in Fluss geraten». Man hat sich daran gewdhnt,
von der « Krise in der Kirche » zu sprechen, ohne dass man, wenn man nicht in der
Lage ist, eine Fiille von Publikationen zu verfolgen, immer genau sagen kénnte, wie
es um diese Krise eigentlich bestellt ist. Der Vf., Professor der Theologie an der
Yale Universitidt (USA), will dariiber die ndtigsten Informationen geben. Er gliedert
diese Information in 8 Sachgruppen : 1. Wendepunkt in der ckumenischen Diskus-
sion; II. Kirche als Ereignis: Die Dienerin des Ereignens-Gottes-in-der-Welt ;
III. Die Traditionen : katholisches, klassisch-protestantisches und freikirchliches Kir-
chenverstindnis ; IV. Die christologische Analogie — ein dogmatischer Ansatz ;
V. Die Zeit der Mission ; VI Das Amt der Kirche; VII. Die Sendung der Kirche
in die Welt : Dienst in den Strukturen der Welt ; VIII. Die Strukturen der Kirche ;
Nachwort : Es wird noch grossere Spannungen geben.

Der Anhang « Hauskirche - Untergrundkirche » enthilt Beitriige von W. Rordorf
und H. Hoekendijk, drei Stellungnahmen zum Problem « Untergrundkirche : Gefahr
und Verheissung », sowie je eine Selbstdarstellung der Sjaloomgruppe (Holland) und
des Emmaus House (New York).

Zu den notwendigen neuen Wegen in der Kirche schreibt der Vf. (S. 186-87) :

Die institutionnelle Kirche wird wohl oder iibel damit fertig werden miissen,
dass sie immer weniger Unterstiitzung findet. Trotzdem, es gibt Anzeichen fiir
das Bestehen eines immer noch starken «religiosen » Interesses. Das erkennt
man daran, dass viele sich um ein sinnvolles Leben bemiihen und verstirkt
nach den Kraftquellen der Gnade fragen...

Sich ihres eigenen « Abnehmens » bewusst, wird die Kirche ... neue Wege
suchen und finden, um zu diesem allgemeinen religiosen Interesse neu Kontakt
zu gewinnen... Dies wird noch grossere Spannungen bringen zwischen den
Konservativen ... und den Liberalen... Wir steuern auf eine neue Zeit schmerz-
voller innerer Kimpfe zu... = 5

192



	Rezensionen

