
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 30 (1974)

Artikel: Israel und die Wiederkunft Christi

Autor: Flückiger, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISRAEL UND DIE WIEDERKUNFT CHRISTI1

von Felix Flückiger, Heutigen

VORWORT

« Hoffnung », « Zukunft » und « Heil der Welt » spielen in der
heutigen Theologie eine grosse Rolle. Die sog. Theologie der
Revolution vertritt eine vorwiegend gesetzliche Heilserwartung, d. h. sie

interpretiert die biblische Rotschaft als Appell zur Weltveränderung,
oder als « Auftrag », durch soziale Werke, Entwicklungshilfe und
politisches Engagement eine bessere Gerechtigkeit herbeizuführen. Andere,
biblizistische Kreise halten daran fest, dass Gottes Heil sein Werk,
nicht unser Werk, sein wird. In diesen Kreisen erhalten apokalyptische

Motive biblischer Prophétie eine starke Aufwertung : Wiederkunft

Christi, Tausendjähriges Reich, Gericht und Verherrlichung.
Wiederum bei andern sind Motive marxistischer Geschichtsdeutung
verbunden mit alttestamentlichen messianischen Erwartungen : Man
glaubt, dass die Zeit des allgemeinen Friedens, wo die Schwerter in
Pflugscharen umgeschmiedet werden, sich zwangsläufig, als
innerweltlicher Prozess, aus dem Geschichtsablauf ergeben muss. Anderseits

folgt gerade aus dem Wissen um das, was kommen muss (und
aus der Ungeduld, weil der erwartete Zustand auf sich warten lässt)
der Umschlag in einen zelotischen Aktivismus, welcher das Reich
wenn nötig mit Gewalt herbeizwingen will. Gerichtsworte und Ver-
heissungen der Propheten, wie Jesu Hinwendung zu den Armen und
sein Liebesgebot geben Hinweise für das Modell der erstrebten neuen
Gesellschaft.

Die nachfolgenden Ausführungen setzen sich nicht mit diesen
Ansichten auseinander. Sie wollen einzig zeigen, was messianische

Hoffnung für die Welt im Alten und im Neuen Testament bedeutet.
Die Kritik an der heutigen Theologie des Heils bzw. der Hoffnung
für die Welt ergibt sich dann aus der Sache von selbst.

Hoffnung für die Welt ist in der biblischen Botschaft unablösbar
verbunden mit der Hoffnung und Verheissung Israels. Die Kirchen
haben das vor dreissig Jahren nicht gesehen, z.T. auch nicht sehen
wollen. Sie haben daher die entsetzlichen Judenverfolgungen im Dritten

Reich mit schuldhaftem Schweigen hingenommen. Heute erleben
wir, wie aus dem Bündnis zwischen islamischem Arabertum und
östlichem Atheismus ein neuer antijüdischer Krieg entstanden ist, der

146



wiederum die Vernichtung des Gottesvolkes zum Ziel hat. Und
wiederum schweigen die Kirchenleitungen, sei es in Rom, sei es im
ökumenischen Establishment, sei es in den grossen Landeskirchen, oder aber
man sucht ein Alibi in nichtssagenden Erklärungen, die fast noch
peinlicher wirken als Schweigen. Dabei ist man heute über die Vorgänge
viel besser orientiert als 1933-1945. Sind die Kirchen sich nicht bewusst,
dass Jesus, den sie als ihren Herrn bezeugen, der Christus ist, d.h. der
Messias Israels Wer Israel verleugnet, leugnet auch, dass Jesus der
Christus ist. Für Mohammedaner und Atheisten ist das selbstverständlich

.Aber was tun diejenigen, die sich Christen nennen Solange noch
die Zeit der Völkermission ist, haben die Kirchen den Auftrag, Jesus
Christus zu verkünden. Sie verkünden Jesus Christus aber nicht nur
an Stelle des wartenden Israel, sondern auch für Israel. Sie nehmen die
Verheissung Israels für sich in Anspruch, aber wie können sie das tun,
ohne sich mit dem Gottesvolk zutiefst solidarisch zu wissen In
diesem Fall aber müssten sie sich zu dieser Solidarität auch offen bekennen.

Die Judenfeindschaft war schon 1933 das Zeichen, durch
welches sich der Antichrist zu erkennen gab. Heute ist es nicht anders.
Wenn die Kirchenleitungen das nicht sehen, so müssen um so mehr die
einzelnen Gläubigen auf die Zeichen der Zeit achten, damit die
Christenheit nicht noch einmal versagt, wie sie (von einzelnen tapferen
Bekennern abgesehen) 1933-1945 versagt hat. Gott hat sein Volk nicht
Verstössen (Rom. 11,1). Wenn die Zeit der Völkermission erfüllt ist, wird
« ganz Israel gerettet werden, und es wird kommen aus Zion, der
da erlöse und abwende das gottlose Wesen von Jakob » (Rom.
11,25-26).

Der nachfolgende Artikel möchte hinweisen auf die in der Theologie

oft übersehenen Zusammenhänge zwischen der biblischen Hoffnung

für die Welt und der Verheissung und Geschichte Israels. Wenn
erreicht wird, dass man sich dieser Zusammenhänge vermehrt bewusst
wird und darüber nachdenkt, dann hat diese knappe Untersuchung
ihren Zweck erreicht.

I. Messianische Verheissung im Alten Testament

Es klingt ungewöhnlich, wenn einer, der schon da ist, gefragt
wird, ob er « der Kommende » sei. Aber Johannes der Täufer liess Jesus

vom Gefängnis aus anfragen : « Bis du der Kommende » (Matth.
II,3). Offenbar ist mit dem Kommen nicht nur persönliche Anwesenheit

gemeint, sondern ein Kommen unter besonderen Umständen, ein

147



Kommen als heilsgeschichtliches Ereignis, welches gleichbedeutend ist
mit der Herbeiführung eines bestimmten Zustandes. Ist Jesus der,
welcher diesen erwarteten, neuen Zustand verwirklichen wird Johannes
wusste sich selbst als Wegbereiter des « Kommenden », und es
besteht auch kaum ein Zweifel, wessen Kommen er gemeint hat : Das
Kommen des Messias, d.h. des von Gott erwählten Königs für Israel.
Im spätjüdischen Schrifttum wird der Messias öfter « der Kommende »

genannt. Wie man sich seine Herrschaft vorgestellt hat, mag ein
Abschnitt aus den Psalmen Salomos zeigen :

Sieh, Herr, darein,
Lass ihnen ihren König wiederum erstehen,
den Davidssohn,
zur Zeit, die du erkoren, Gott,
dass Israel, der Knecht, ihm diene
Umgürte ihn mit Kraft,
dass er des Frevels Herrscher niederschmettere
Mach rein Jerusalem von Heiden,
die's also kläglich niedertreten
In Weisheit und Gerechtigkeit
treib er die Sünder aus dem Erbteil fort,
zerschlag des Sünders Übermut
gleich Tongeschirr
Mit einem Eisenstock zerschmettere er ihr ganzes Wesen,
vernicht' mit seines Mundes Wort
die frevelhaften Heiden.

Dann sammelt er ein heilig Volk,
das er gerecht regiert
und richtet dann die Stämme
des von dem Herrn, seinem Gott, geweihten Volkes.
Er lässt nicht zu,
dass Unrecht fernerhin in ihrer Mitte weile,

und wer um Böses weiss, darf nicht in ihrer Mitte wohnen.
Er weiss von ihnen,
sie alle sind die Söhne ihres Gottes,
und er verteilt sie nach ihren Stämmen übers Land.

(Ps. Sal. 17,23 ff., Riessler)

Die messianische Erwartung geht weit zurück. Eine der wichtigsten

Stellen im Alten Testament, welche diese Erwartung begründen,
ist der Nathanspruch 2 Samuel 7. Der König David wollte einen
Tempel bauen, doch der Prophet Nathan hiess ihn auf Grund einer
Offenbarung von diesem Vorhaben absehen. Zugleich konnte der
Prophet dem König ein zukunftsweisendes Wort Gottes von grosser
Tragweite ausrichten :

148



Ich will meinem Volk Israel eine Stätte bereiten, und es daselbst
einpflanzen, dass es ruhig wohnen bleibe...

ich will ihm Ruhe schaffen vor all seinen Feinden. Dich aber will der
Herr gross machen; denn der Herr wird dir ein Haus bauen. Wenn einst deine
Zeit um ist und du dich zu deinen Vätern legst, dann will ich deinen
Nachwuchs aufrichten, der von deinem Leibe kommen wird, und will sein Königtum
befestigen. Der soll meinem Namen ein Haus bauen, und ich will seinen Königsthron

auf ewig befestigen. Ich will ihm Vater sein und er soll mir Sohn sein.
2 Sam. 7,10;7,11 ff.

Alle wesentlichen Motive der messianischen Erwartung sind in
dieser Weissagung bereits enthalten: Eine Stätte des Friedens für das
Volk Israel, ein König aus dem Geschlecht Davids, dem Gott Vater ist
und der Gottes Sohn heisst. Sein Königreich wird ewig sein. Bedeutsam

ist auch der Zusammenhang dieser Verheissung mit der Ankündigung

des Hauses Gottes, welches der Messias erbauen soll.
Was in 2 Samuel 7 angekündet ist, wird nachher in prophetischen

Verheissungen immer wieder bestätigt. Viel zitiert sind vor allem die
Jesaia-Texte 7,14 ff., 9,1-6 ; 11,1-9, die vom Davidsspross und vom
Friedensreich für Israel reden. Ähnlich Jeremia 23,5 f. :

Siehe, es kommen Tage, spricht Jahwe,
da will ich dem David einen gerechten Spross erstehen lassen,
der wird als König herrschen.

Messianische Motive tauchen auf in Psalm 2 ; Psalm 78, 67-71 ;

Psalm 89,20-37 ; Psalm 132. Ferner Ezechiel 34,25 ff. und 37,21 ff. :

Ich werde sie im Lande auf den Bergen Israels zu einem Volk machen,
und sie sollen alle nur einen König haben... mein Knecht David wird über
sie König sein, und sie werden alle einen Hirten haben ; und sie werden in
meinen Ordnungen wandeln und meine Satzungen getreulich erfüllen. So
werden sie in dem Lande wohnen, das ich meinem Knecht Jakob gegeben
und in dem ihre Väter gewohnt haben ; darin werden sie allzeit wohnen, sie
und ihre Kinder und Kindeskinder, und mein Knecht David wird ihr Fürst sein
in Ewigkeit.

Messianische Verheissung ist nicht nur Ankündigung des von Gott
erwählten Königs, sondern immer auch Ankündigung des Heils für
das Gottesvolk, für Israel. Messias und messianisches Volk gehören
zusammen. Viele messianische Weissagungen erwähnen den Heilskönig

nicht, sondern sprechen nur von der Heimkehr des zerstreuten
Gottesvolkes, von der Verherrlichung Zions und von der heiligen
Gemeinde in Jerusalem, so etwa Jes. 2,2-5 (das Heil, das vom Gottesberg

ausgeht) ; Jes. 11,10-16 ; Jes. 30,19-26 ; 35,1-10 (die paradiesische

Heilszeit) ; 44,1-5 ; 60,1-22 ; Hosea 14,2 ff., Joel 3,18 ff., Arnos

149



9,11 ff., Micha 4 u.a. Die messianische Hoffnung des Alten Testaments
wird missverstanden, wenn man sie nur als Erwartung des Heils-
bringers versteht und nicht ebensosehr als die Gewissheit, dass Gott
die Verheissung des Bundes an seinem Volk zu dessen Rettung und
Heil wahrmachen wird. Der Gedanke der Erneuerung des Bundes
gehört mit zur messianischen Heilsprophetie (Jes. 55,3 ; Jer. 31,31 ff. ;

Ez. 37,26 ff.). Anderseits heisst es aber auch, dass die Verheissung nur
jenen gilt, die sich zum Herrn bekehren und seine Gebote halten.
Hand in Hand mit der Heilsweissagung geht die Androhung des
göttlichen Strafgerichts sowohl über die Heiden, die Israel verfolgen, wie
dann auch über das ungetreue, verstockte, bisweilen sogar dem Baalskult

erlegene Gottesvolk. Bei einigen Propheten, wie Arnos und Hosea,
steht die Gerichtspredigt ganz im Vordergrund.

Gerichtsandrohungen über die Völker finden sich etwa Ps. 2,8-9 ;

Ps. 83; Ps. 110,5-6; Jes. 13-23. 34. 47; Jer. 12,14 f. 25.48-51; Ez. 25-32;
Amos 1 ; Ob. 9-15 ; Sach. 12,9 ff. Gerichtsdrohungen über das wider-
spestige Volk sind überaus zahlreich2. Nur ein Rest Israels wird, nach
Jesaia, gerettet werden :

Ein Rest wird umkehren, der Rest Jakobs, zum starken Gott...
Jes. 10,21

Die Uberlebenden in Zion, wer übrigbleibt in Jerusalem,
wird heilig genannt werden,
jeder, der in Jerusalem zum Leben eingeschrieben ist.

Jes. 4,3

Zwei Drittel der Leute im Land sollen, nach Sach. 13,8, ausgerottet
werden, nur ein Drittel bleibt, und dieser Teil wird geläutert im Feuer,
wie man Silber läutert. Von diesem Drittel wird der Herr sagen : « Das
ist mein Volk », und ihre Antwort wird lauten : « Jahwe ist mein Gott »

(Sach. 14,9).
Neben der Gerichtsdrohung steht aber immer wieder auch der Ruf

zur Umkehr :

Neigt euer Ohr und kommt zu mir
Hört, so wird eure Seele leben
Ich will einen ewigen Bund mit euch schliessen,
getreu der dem David verheissenen Gnade.

Suchet den Herrn, jetzt, da er sich finden lässt ;

ruft ihn an, jetzt, da er nahe ist.
Jes. 55,3 ff.

oder Jeremia 4,1 ff :

Willst du, Israel, umkehren, spricht der Herr,
so darfst du zu mir zurück...

150



« Ein jeder, der den Namen des Herrn anruft, wird gerettet, denn
auf dem Berge Zion und in Jerusalem wird Rettung sein », heisst es

Joel 2,32. Nur einem heiligen Volk ist das Heil der messianischen Zeit
verheissen (Jes. 1,24-27 ; 35,8-9 ; 60,17-22 ; Ez. 37,24). Wenn das Volk
nicht umkehrt zu seinem Gott, erlangt es das Heil nicht (Hos. 5,15 ;

10,11-15 ; Arnos 5,1-6 ; 5,19-20).
Die messianische Erwartung in Israel hat bisweilen politische, sogar

kriegerische Züge angenommen, wie etwa im eingangs erwähnten Text
aus den spätjüdischen Psalmen Salomos. In neutestamentlicher Zeit gab
es wiederholt politische Aufstandsbewegungen gegen die Römerherrschaft,

welche ihre Zielsetzung mit religiös-messianischen Ansprüchen
verbanden und den Krieg gegen die Römer als die zur Heilsverheissung
gehörende Zerschmetterung der Feinde Gottes ausgaben. Solche Parolen
erwiesen sich dann allerdings als Missbrauch der Verheissungen Gottes.
Gott selber ist es, der handelt und der zu seiner Zeit Gericht üben
wird, das geht aus aller messianischen Prophétie deutlich hervor. Ein
ganz anderes, unkriegerisches Messiasbild hätten diese politischen
Eiferer beim Propheten Sacharia finden können, ein Bild, das in
gewisser Nähe zum Gottesknecht des Jesaiabuches steht. Es ist der
Hirtenkönig und Friedensbringer von Sach. 9-14 3.

Siehe, dein König kommt zu dir. Gerecht und siegreich ist er. Demütig ist
er und reitet auf einem Esel, auf dem Füllen einer Eselin. Er wird die
Streitwagen ausrotten aus Ephraim und die Rosse aus Jerusalem ; ausgerottet
werden auch die Kriegsbogen. Er schafft den Völkern Frieden durch seinen
Spruch...

Sach. 9,9 f.

Wie der Gottesknecht, so wird der Hirtenkönig wegen der Sünde
des Volkes von Gott geschlagen :

Schwert, wach auf wider meinen Hirten
und den Mann, der mir so nahesteht spricht Jahwe Zebaot.
Ich will den Hirten schlagen, dass sich zerstreuen die
Schafe
und meine Hand gegen die Geringen kehren...

Mit dem Messias könnte auch der gemeint sein, von dem es Sach.
12,10 heisst : « Sie werden auf den blicken, den sie durchbohrt haben ».
So ist diese Stelle jedenfalls im Neuen Testament verstanden (Joh.
19,37 ; Offb. 1,7).

Und noch ein weiteres Motiv messianischer Prophétie muss erwähnt
werden : Wie Gott zur Zeit der Wüstenwanderung seinem Volk nahe

war, so wird er auch in der Heilszeit bei ihm sein.

151



dann wird Jahwe kommen und sich niederlassen über dem ganzen Raum
des Berges Zion und denen, die sich dort versammeln, als Wolke bei Tag und
als Rauch und als lodernder Feuerglanz bei Nacht. Jes. 4,5

Ezechiel sieht die Herrlichkeit Gottes vom Osten her einziehen und
den Tempel erfüllen, und der Prophet hört eine Stimme, die sagt :

Dies ist die Stätte meines Thrones, die Stätte meiner Fusssohlen, wo ich
inmitten der Söhne Israels auf ewig wohnen will.

Ez. 43,7 vgl. Ez. 37,26 f.

Auch nach dem Propheten Sacharja wird der Herr einziehen vom
Ölberg her in die Heilige Stadt (Sach. 14,4 ff.). Gott wird bei seinem
Volk « wohnen » (Sach. 8,2).

Wenn wir die messianische Prophetic im Ganzen zu überblicken
versuchen, dann müssen wir uns immer bewusst bleiben, dass Prophétie

ihrem Wesen nach zeichenhafte Bildrede ist, deren volle Bedeutung

erst in der Erfüllung ganz enthüllt wird4). Wir werden also besser
davon absehen, aus den verschiedenen Weissagungen ein « System »

zu machen. Besser ist es, von wechselnden Bildern zu sprechen, die
alle auf ihre Weise hinzeigen auf ein göttliches Geheimnis der Zukunft,
das — selbst wo es in einem einzigen « Bild » gesehen wird —,
vielleicht nur schrittweise und in langen Zeiträumen voll offenbar und
verwirklicht wird. Prophetisches Wort enthüllt überdies nicht ein Fatum,
einen Zwangsablauf. Die Menschen, deren sich Gott annimmt, sind
nicht seine Marionetten, sondern die Partner seines Bundes, in Christus
sogar Gottes Kinder. Da ist kein mechanischer Ablauf, sondern
Verantwortung, auch Gericht, und überreiche Gnade. Ein angedrohtes Gericht
kann aufgehalten werden, wenn der, dem es angedroht ist, Busse tut
und umkehrt, was in der Geschichte vom Propheten Jona beispielhaft
gezeigt ist : Jona musste der Stadt Ninive den Untergang ankünden,
aber um ihrer Busse willen wurde die Stadt verschont. Anderseits
kann erwartetes Heil durch Untreue oder Abfall von Gott auch vertan
werden. Jene Israeliten in Ägypten, welchen die Heimkehr ins Land
der Väter versprochen war, sahen jenes Land nie. In der Wüste mus-
sten ihre Leiber zerfallen, weil sie sich gegen den Herrn erhoben
hatten (4 Mose 14,29). Das prophetische Wort enthüllt verborgenes
Handeln Gottes, aber indem es das tut, ruft es zur Verantwortung und
zur Entscheidung. Auf diese Weise schenkt Gott uns Freiheit. So

gewiss Gottes Wege letztlich doch zu ihrem Ziel kommen werden, so
dürfen wir doch die Offenheit für die Zukunft, die er selber durch sein
Wort uns einräumt, nicht übersehen. Die Begegnung des Menschen mit
Gott ist lebendig, ist Geschichte, und deshalb sollte man mit « Berechnungen

» der Heilszukunft äusserst vorsichtig sein.

152



Aber unter dem Vorbehalt dieser relativen Zukunftsoffenheit der
Prophétie lassen sich durchaus gewisse Schwerpunkte messianischer
Verheissung hervorheben : Die messianische Verheissung gilt primär
Israel. Durch Israel allerdings sollen auch die Völker gesegnet werden
(Jes. 2,3 ff. ; 11,10 ; 25,6 ff. ; 45,14 ff ; 49,6 ; 55,5 ; Sach. 8,20-23 u.a.).
Messias und Gottesvolk gehören zusammen, und das Kommen des Messias

hat zum Ziel die Wiederherstellung des Reiches für Israel. Aber
dieses Heil wird nur einem Volk zuteil werden, welches sich zum Herrn
bekehrt und heilig ist. Aus diesem Grund wird sein Kommen eingeleitet

durch göttliche Strafgerichte über das verstockte Gottesvolk und
über die Völker, die Israel bedrängen.

Die messianische Verheissung zielt auf eine diesseitige, irdische,
geschichtliche Heilszeit. Es geht um die irdische Erfüllung der Bun-
desverheissung mit Israel. Der Bund aber bedeutet Gemeinschaft
Gottes mit den Menschen, deshalb ist der innerste Kern der messiani-
schen Verheissung die Anwesenheit Gottes bei seinem Volk. « Meine
Wohnung wird bei ihnen sein und ich werde ihr Gott sein, und sie
werden mein Volk sein ». Und diese Heiligung Israels in Gott wird
ausstrahlen auf alle Völker, diese werden erkennen, dass der Gott
Israels der wahrhaftige, lebendige Gott ist, und Friede und Gerechtigkeit

werden ihr Segen sein. Allerdings finden sich einige messianische
Texte, wie die Paradiesschilderung Jes. 11,6-9 (35,5-9) und die Vision
der wiederbelebten Totengebeine Ez. 37,1-10, welche die sonst rein
diesseitige Erwartung sprengen und bereits etwas von eschatologi-
scher Wiedergeburt ankünden. Die Verheissung des neuen Himmels
und der neuen Erde ist ursprünglich prophetisches Bild für die
geschichtliche Erneuerung der Menschheit in der messianischen Zeit
(Jes. 65,17 ; 66,22) — letztlich dasselbe, was Ezechiel meint, wenn er
ankündet, dass Gott dem Volk einen neuen Geist und ein neues Herz
geben wird —, aber sie trägt in sich doch bereits den Keim zur escha-

tologischen Neuschöpfung in Christus.

II. Das messianische Selbstzeugnis Jesu
Die drei ersten Evangelien verkünden Jesus, den Messias, den Sohn

Davids (Matth. 1,1) bzw. den Sohn Gottes (Mark. 1,1). Im Lukasevangelium

wird die messianische Zeit angekündet mit den Worten :

Gepriesen sei der Herr, der Gott Israels,
denn er hat sich seines Volkes angenommen
und ihm Erlösung bereitet
und hat uns aufgerichtet ein Horn des Heils
in dem Hause Davids, seines Knechtes,
wie er geredet hat durch den Mund seiner heiligen Propheten...

(Luk. 1,68 ff.)

153



Die Würdenamen « Sohn Davids » und « Sohn Gottes » weisen auf
den Nathanspruch 2 Sam. 7 zurück, der Spruch vom « Horn des Heils »

(das Horn als Symbol der Stärke) lehnt an den messianischen Psalm
132 (132,17) an. Simeon, dem geoffenbart war, er werde nicht sterben,
ehe er den Messias des Herrn gesehen, preist diesen als « ein Licht
zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrlichung deines Volkes
Israel » (Luk. 2,32). Hier ist die oft verheissene Verherrlichung
Israels in der messianischen Zeit (Ps. 68,35 ; Jes. 60,1 ; 62,2) in
Beziehung gesetzt zur Offenbarung für die Heiden, wie sie im vierten
Gottesknechtlied Jes. 49,6 angekündet ist. Die Gottesknecht-Weissagung

vom « Licht für die Heiden » ist vorangestellt — ein Hinweis des
Lukas, dass die Heidenmission, anders als im Alten Testament erwartet,
der Verherrlichung Israels vorangehen wird (Luk. 21,24 ; Apg. 13,47).

Sehen die Evangelisten in Jesus den Messias, so sind sie jedoch
nicht der Meinung, dass er das messianische Reich schon herbeigeführt

habe. Nach dem übereinstimmenden Zeugnis der drei ersten
Evangelien wusste Jesus zwar durch die Offenbarung, die ihm bei
seiner Taufe zuteil geworden war, um seine messianische Berufung
(« dies ist mein geliebter Sohn » Matth. 3,17 par.), aber er erwartete

den Anbruch des Reiches erst für die Zukunft. Seine Gegenwart
wusste er bestimmt durch das Los des Gottesknechtes, der leiden und
sein Leben für die Seinen dahingehen muss (Mark. 8,31 par., Mark.
10,45). Trotzdem werden gewisse Begebenheiten überliefert, die
kaum anders denn als messianische Zeichen verstanden werden können.

Auf die Johannesfrage Matth. 11,3 antwortet Jesus : « Blinde
sehen, Lahme gehen, Aussätzige werden rein, Taube hören, Tote
werden auferweckt, und den Armen wird die Frohbotschaft verkündet

». Was hier als gegenwärtiges Geschehen angeführt wird, ist Erfüllung

alttestamentlicher Messiaserwartung (Jes. 26,19 ; 29,18 ; 35,5 ;

61,1). Eine messianische Demonstration war der Einzug in Jerusalem.
Auch der vierte Evangelist berichtet in der Sache übereinstimmend
davon. Jesus gab sich hier als der demütige Friedenskönig von Sacha-

rja 9 zu erkennen. Der Einzug wäre also zugleich eine Abweisung der
damals herrschenden, politisch-kriegerischen Messiaserwartung gewesen.

Aber die Rufe der Menge waren messianische Rufe :

Hosianna dem Sohne Davids
Gepriesen sei, der da kommt im Namen des Herrn
Gepriesen sei das Reich unseres Vaters David, das da kommt

Und nach Johannes :

Hosianna,
Gepriesen sei, der da kommt im Namen des Herrn
der König Israels (Joh. 12,14)

154



Johannes lässt sonst in seinem Evangelium die messianischen
Motive zurücktreten, oder er übergeht sie sogar, wie er z.B. auch das
Abendmahl nicht erwähnt, welches nach den überlieferten Berichten
Stiftungsmahl des neuen Bundes gewesen ist, d.h. messianisches Mahl,
da messianische Zeit und neuer Bund zusammenfallen (Jes. 55,3 ; Jer.
31,31 f ; Ez. 37,26). Um so auffallender ist die Erwähnung des
messianischen Einzuges in Jerusalem. Aber Johannes zitiert ausdrücklich
Sacharja 9,9 f. Jedenfalls will er zeigen, dass Jesus, wenn er schon
der Christus heisst, dann Messias im Sinne Sacharjas gewesen ist. Auf
den Friedensbringer und Hirten von Sach. 9-14 nimmt das
Johannesevangelium mehrmals Bezug.

Aus der Schar seiner Jünger (in Luk. 10,1 ist von siebzig Jüngern
die Rede) hat Jesus deren zwölf ausgewählt, die ihn nach Jerusalem
begleiteten. Der Kreis der Zwölf erscheint schon in dem sehr alten
Bericht 1 Kor. 15,5 als festgeprägte Überlieferung, und es lässt sich
eigentlich nichts Zwingendes gegen die Aussage anführen, dass dieser
Kreis von Jesus berufen wurde. Die Zwölf repräsentieren Israel, das
Zwölfstämmevolk. Jesus verheisst ihnen, dass sie in der Wiedergeburt
Israels auf zwölf Thronen sitzen werden, um die zwölf Stämme Israels
zu richten (Matth. 19,28 ; Luk. 22,30).

Ein messianisches Selbstverständnis äussert sich auch darin, dass

Jesus sich nur zu den Israeliten gesandt wusste (Matth. 15,24) und
seine Wirksamkeit auf Israel beschränkte. Auch die Jünger sandte
er nach Matth. 10,5-6 nur zu den « verlorenen Schafen des Hauses
Israel », was durch die Jüngermission nach Jesu Tod bestätigt wird.
Episoden wie die Geschichte vom Hauptmann von Kapernaum oder
von der Syrophönizierin durchbrechen die messianische Ausrichtung
nicht, denn es galt seit jeher als Zeichen der messianischen Zeit, dass
auch einzelne Heiden herzukommen würden5. Und wenn Jesus sich
in die Gegend östlich des Jordan begab, oder ins Gebiet von Sidon
und Tyrus, so handelt es sich um Gebiete, die in der Heilszeit zu Israel
kommen sollten oder schon zum Erbbesitz Israels gehört hatten (4 Mose
34,1-12 ; Ez. 47).

Trotzdem ist ziemlich sicher, dass Jesus sich in der Öffentlichkeit
nicht als Messias bezeichnet hat. Als Petrus bei Caesarea Philippi sein
Messiasbekenntnis ablegte, da verbot Jesus ihm und den Jüngern, davon
zu reden (Mark. 8,30). Begründeterweise spricht man daher vom
« Messiasgeheimnis » Jesu6. Erst ganz zuletzt, im Todesprozess, hat
er nach übereinstimmendem Bericht der synopt. Evangelien ein offenes
Bekenntnis abgelegt. Vorher aber, in seinen Reden vor dem Volk,
redete er nicht von seiner messianischen Zukunft, sondern allgemein
von der Nähe des Reiches Gottes. Der Begriff « Reich Gottes » (auch

155



« Gottesherrschaft », « Königsherrschaft Gottes ») kommt vereinzelt in
den Psalmen vor (Ps. 103,19 ; 145,11 f.). Er gehört nicht zu den
theologisch präzisierten und tragenden Aussagen, sondern ist eher als

allgemein gehaltene Bildrede zu verstehen. Wahrscheinlich ist gerade
das der Grund, warum Jesus ihn aufgenommen hat. Er redete in
Gleichnissen vom Reich. Gleichnisse enthüllen und verhüllen zugleich.
Vom « Geheimnis des Reiches Gottes » ist Matth. 13,11 par. ausdrük-
klich gesprochen. Man müsste also auch von einem Reich-Gottes-
Geheimnis reden. Gewisse Schlüsse lässt die Reichspredigt-Jesu
allerdings zu : Eine bevorstehende Zeitwende wird angekündet, in welcher
eine Scheidung erfolgen wird zwischen Menschen, die hineinkommen,
und solchen, die das Reich nicht erben. Im Wirken Jesu bahnt sich
die Wende bereits an. « Wenn ich durch den Geist Gottes Dämonen
austreibe, so ist das Reich Gottes zu euch gekommen » (Matth. 12,28).
Aber was das Reich wirklich ist, lässt sich aus seinen Worten präzis
nicht entnehmen. Aus diesem Grund geht es auch nicht an, Reich
Gottes und messianische Zukunft Israels einfach gleichzusetzen. Das
« Reich Gottes » dürfte mehr umfassen. Aber auf Grund der Überlieferung,

wie sie in den Evangelien vorliegt, müssen wir annehmen, dass

Jesus in seiner Predigt vor dem Volk weder das Geheimnis seiner Person

noch das der bevorstehenden Zeitwende voll enthüllen wollte.
Erst im Todesbekenntnis vor dem Hohen Rat wäre dann dieses

Geheimnis, wenigstens was seine Person anbetrifft, in einem beträchtlichen

Mass gelüftet worden. Das Bekenntnis ist innerhalb der
Evangelien-Tradition einzigartig, und wenn in 1 Tim. 6,13 das Bekenntnis
des christlichen Zeugen verglichen wird mit dem herrlichen Bekenntnis,

welches Jesus vor Pontius Pilatus abgelegt hat7, so ist auch hier
eine Erinnerung aufbehalten, dass Jesus das Martyrium erlitt auf Grund
eines einzigartigen Zeugnisses.

Im Verhör vor der vermutlich inoffiziellen Zusammenkunft des

Hohen Rates 8 ging es um die Frage, ob Jesus sich für den Messias
halte. Schon die Diskussion um den Tempel —• Jesus habe gesagt, er
werde den Tempel niederreissen und in drei Tagen wieder
aufbauen —, hat die Messiasfrage zum Hintergrund9. Nach dem Nathanspruch

2 Samuel 7 wird ja der Messias den Tempel bauen, der dem
König David verwehrt wurde. Da die Zeugen sich widersprachen,
fragte der Hohepriester Jesus direkt : « Bist du der Messias, der Sohn
des Hochgelobten » Jesus bejahte : « Ich bin es » (Mark. 14,62). Aber
dieses Ja wäre an sich kein Grund gewesen, ihn der Lästerung zu
bezichtigen. Messianische Ansprüche galten im Judentum keineswegs
als Lästerung. Der Führer des Aufstandes vom Jahr 135, Bar Kochba,
gab sich als Messias aus und wurde gerade deswegen von führenden

156



Kreisen des Judentums unterstützt. Weil das Ziel messianischer
Bewegungen in der Regel die Befreiung Israels von der römischen
Oberherrschaft war, galten deren Anführer bei den Juden als Freiheitskämpfer.

Die Römer hingegen, unter deren Besetzung das Land stand,
sahen in solchen Leuten Hochverräter und machten in den meisten
Fällen kurzen Prozess mit ihnen. Jesu Messiasbekenntnis hätte also

vor dem jüdischen Hohen Rat die Reaktion, die folgte, nicht erklärlich
machen können. Anderseits ist verständlich, dass die Römer Jesus ver
urteilten, nachdem er ihnen als Führer einer messianischen Bewegung
ausgeliefert worden war. Für sie, die einen andern als den
politischaufständischen Messianismus gar nicht kannten, waren jüdischer Mes-
sianismus und Feindschaft gegen Rom eins. Die Inschrift, die Pilatus
über dem Kreuz Jesu anbringen liess, bestätigt denn auch, dass Jesus
als Messias (d.h. als « König der Juden » im Sinne des religiösen
Anspruchs) verurteilt worden ist. Es ist nicht ausgeschlossen, dass die
Ankläger auch die Vorgänge beim Einzug Jesu am Palmsonntag als
Indiz angeführt haben.

Jesus hat demnach mit seinem Messiasbekenntnis den Juden das

Argument in die Hand gegeben, welches ihnen ermöglicht hat, seine
Hinrichtung durch die römische Besetzungsmacht herbeizuführen. Aber
warum wollten sie ihn verurteilt haben Warum zerriss der
Hohepriester sein Kleid und bezichtigte Jesus der Gotteslästerung (Mark.
14,63 f.) Die Erklärung dafür kann nur in der zweiten Aussage
gefunden werden, die Jesus seinem Messiasbekenntnis beifügte : « Ihr
werdet sehen den Menschensohn sitzen zur Rechten der Kraft und
kommen mit den Wolken des Himmels... » (Mark. 14,62). Die Erhöhung

zur Rechten Gottes im Himmel gehört, trotz Psalm 110, nicht
zur traditionellen Messias-Theologie. Psalm 110 enthält ein altes
Inthronisationsritual des Königs. Möglicherweise nahm der König bei seiner
Amtseinsetzung seinen Platz neben der Lade Gottes ein10. Aber Jesus
identifiziert sich mit dem Menschensohn von Dan. 7,13, d.h. mit einer
himmlischen Gestalt. Ja noch mehr : Er wird sitzen zur Rechten dessen,
der im Himmel regiert, d.h. er wird erhöht sein in eine Gott-gleiche
Stellung. Seit der Versuchung der Schlange — « Ihr werdet sein wie
Gott » (1 Mose 3,5) — ist ein solcher Anspruch für jüdische Ohren die
Ursünde, der Wahnwitz des Menschen, der Gott gleich sein will n. Das
war die todeswürdige Lästerung Wenn Gott sich nicht zu Jesus
bekannt hätte, indem er ihn von den Toten auferweckte, dann wäre der
Hohepriester im Recht gewesen.

Man hat das Bekenntnis Jesu und den Bericht Mark. 14,53 ff. schon
mehrmals kritisch angezweifelt. Nur blieb in solchen Fällen immer
unerklärlich, warum Jesus denn überhaupt gekreuzigt worden ist. Man

157



hat etwa geltend gemacht, dass Jesus in pharisäischen Kreisen Gegner
hatte, weil er mit Zöllnern und Sündern Gemeinschaft hielt. Aber diese
Gegnerschaft spielte im Prozess Jesu keine nachweisliche Rolle, und
überdies hätten die Römer, die ja auch zu den « Sündern » gehörten,
in diesem Fall schwerlich für die Pharisäer Partei genommen12. Erklärlich

wird die Kreuzigung Jesu nur, wenn wir den Bericht des Markus
in seinen Grundzügen als historisch akzeptieren. Der Hohe Rat hielt
Jesus der (im Angesicht des Hohepriesters ausgesprochenen
Gotteslästerung für schuldig und betrieb deshalb seine Hinrichtung, denn auf
Gotteslästerung stand die Todesstrafe. Man erstrebte zweifellos auch
die Kreuzigung — vgl. Mark. 15,13 —, weil der, der am Holz hängt,
verflucht ist (5 Mose 21,23) und nach ihrer Erwartung für keinen
Juden mehr eine Versuchung bedeuten würde. Aber mit einer Klage,
Jesus habe gesagt, er werde zur Rechten Gottes sitzen, wären sie beim
römischen Gericht nicht angekommen. Aus diesem Grund nahmen sie
das messianische Selbstzeugnis Jesu zum Vorwand, um ihn als Haupt
einer messianischen Erhebung auszuliefern. In diesem Fall durften
sie mit einer sehr raschen Verurteilung durch die römische Militärmacht

rechnen, wie es denn auch geschehen ist.
Das Doppelbekenntnis Jesu, das ein messianisches Selbstzeugnis

enthält und die Ankündigung seiner baldigen, himmlischen Erhöhung
« zur Rechten Gottes », dürfte aber noch aus einem andern Grund
historisch sein : Das Bekenntnis zu Jesus, dem Messias, und das

Bekenntnis, dass Gott ihn erhöht hat zu seiner Rechten, steht, soweit
wir feststellen können, am Anfang der christlichen Bekenntnisbildung,
so etwa in der sehr alten Formel Rom. 1,3 f. :

(Das Evangelium von Jesus) dem Sohn (Gottes),
der aus dem Samen Davids hervorgegangen ist nach dem Fleisch,
der eingesetzt ist zum Sohne Gottes voll Macht nach dem Geist der Heiligkeit,
kraft der Auferstehung von den Toten.

Es ist nicht einzusehen, wo diese Bekenntnisbildung sonst ihren
Ursprung haben könnte.

III. Die judenchristliche, messianische Gemeinde des Urchristentums

Wie stellte sich die Situation dar in der Zeit nach Jesu Tod
Unmittelbar nach der Kreuzigung herrschte im Jüngerkreis Resignation.

« Wir hatten gehofft, dass er Israel erlösen werde », bekennen
die Emmaus-Jünger (Luk. 24,21). Aber die Erscheinungen des
Auferstandenen führen einen völligen Umschwung herbei. Gott hat sich zu
dem Gekreuzigten bekannt. Gott hat ihn auferweckt und erhöht. Wenn

158



Petrus in seiner Pfingstpredigt sagt : « Gott hat ihn zu einem Herrn
und Messias gemacht » (Apg. 2,36), so ist die Meinung, dass Jesus
erst jetzt, auf Grund seiner Erhöhung, die Königsherrchaft empfangen
hat, die ihm bei seiner Taufe verheissen worden war.

Die erste Gemeinde, die sich in Jerusalem sammelte, war in ihrer
Zusammensetzung eine ausschliesslich judenchristliche, in ihrer
theologischen Ausrichtung eine messianische Gemeinde. Letzteres ergibt
sich schon daraus, dass der Messias-Name, den Jesus selber in seiner
Verkündigung nicht verwendet hatte, sich nun dermassen durchsetzte,
dass er später auch von den Heidenchristen übernommen wurde,
obschon diese ihn nicht verstanden und zum Eigennamen machten.
« Christus » ist aber griechische Form für « Messias » und hat titulare
Bedeutung, es ist der von Gott zum König Israels « Gesalbte », d.h.
der, dem Gott dieses Königtum verliehen hat. So an der erwähnten
Stelle Apg. 2,36, oder Apg. 3,20 : Der « für euch bestimmte Messias
Jesus ».

Messianische Gemeinde heisst aber : Messianische Erneuerung des

Judentums, die in der Erwartung geschieht, dass ganz Israel sich
bekehre, und dass der Messias komme und das Reich für Israel
aufrichte. Die Urgemeinde dachte nicht entfernt daran, sich vom Judentum

zu lösen. Das Judenchristentum hat sich selbst nicht vom Judentum

getrennt, sondern es war die Synagoge, die um das Jahr 80 herum
die judenchristliche Gemeinde ausstiess und mit einem Fluch belegte.
Petrus war der eigentliche Missionar des Judenchristentums, das wird
auch durch Gal. 2,7 bestätigt. Aber als die Gemeinde sich konsolidiert
hatte, wurde der Herrenbruder Jakobus ihr erster Bischof. Jakobus
war Nachkomme Davids, und weil die messianische Gemeinde dem
Samen Davids verheissen ist, konnte ihr Oberhaupt nur ein Davidide
sein. Im Jahre 107 wurde, nach Hieronymus, ein Bischof Simon als
Davidide gekreuzigt. Wir dürfen also annehmen, dass auch die Nachfolger

des Jakobus aus der Familie Davids gewählt wurden. Jakobus
selbst erlitt um 65 den Märtyrertod. Da damals auch der Krieg sich
anbahnte, floh die Gemeinde ins Ostjordanland, dorthin, wo David
geflohen war, als Absalom ihm nachstellte. Nachfolger des Jakobus
wurde Simon bar Klopas, ein Vetter des Jakobus, also auch ein
Davidide. Mit dem im Jahr 107 gekreuzigten Bischof Simon wird er,
wegen der sehr langen Zeitspanne, nicht identisch sein. Er leitete die
Flucht nach Pella, zog dann aber nach dem jüdischen Krieg mit einer
kleinen Gruppe wieder nach Jerusalem zurück, weil ja dort der Messias

erwartet wurde. Leider wissen wir über die späteren Schicksale
der judenchristlichen Gemeinde nur sehr wenig. Juden und Römer
verfolgten sie. Die westliche Grosskirche liess sie im Stich und masste sich

159



bald selber an, das erneuerte Israel zu sein 1S. Sicher ist jedoch, dass
das Judenchristentum sich im Ostjordanland bis ins vierte Jahrhundert

gehalten hat.
Einig waren sich alle Judenchristen darin, dass sie Juden und

Christen in einem sein wollten. Anderseits gab es unter ihnen auch
verschiedene Gruppierungen. Aus Apg. 15,5 und Gal. 2,12 können wir
entnehmen, dass es eine streng judaistische Richtung gegeben hat,
welche von den Heiden, die sich bekehrten, die Beschneidung verlag-
ten. Petrus scheint demgegenüber eine mildere Auffassung vertreten
zu haben. Aus den späteren Pseudoklementinen können wir entnehmen,

dass judenchristliche Missionare im Missionsgebiet des Paulus
wirkten und seine Gemeinden zur Bescheidung anhielten. Wahrscheinlich

sind die Leute, welche die Galater zu ihrem « Abfall » (Gal. 1,6)
verleitet hatten, solche Missionare gewesen14. Die Spannungen, die
auf diese Weise entstanden waren, suchte man im sog. Apostelkonzil
(Apg. 15) zu lösen. Das Neue Testament enthält auch judenchristliche
Schriften, wie Jakobusbrief, Judas- und 2. Petrusbrief (leztere
allerdings einem späten, wohl westlichen Judenchristentum angehörend).
Auch der Hebräerbrief stammt aus judenchristlich-hellenistischen Kreisen.

Eine Besondere Stellung nimmt der erste Petrusbrief ein, der nach
seiner Adresse an ein christliches Diasporajudentum in Kleinasien
gerichtet ist15. Aus einigen Stellen ergibt sich jedoch, dass die
Briefempfänger ursprünglich Heiden waren (2,9 f., 4,3 f.). Demnach ist
anzunehmen, dass der Brief an Proselytenchristen gerichtet ist, die im
ursprünglich paulinischen, dann juden-christlich gewordenen Missionsgebiet

in der Provinz Asia wohnten 16.

In jenen Tagen nach Ostern, da hatten die Jünger den Herrn gefragt:
«Herr, wirst du in dieser Zeit das Reich für Israel wieder aufrichten?»
(Apg. 1,6). Das Ziel der messianischen Erwartung ist und bleibt die
Wiedergeburt Israels. Als Jesus von der Erde weggenommen wurde,
sagen die zwei Zeugen : « Dieser Jesus wird ebenso kommen wie ihr
ihn habt zum Himmel auffahren sehen ». Nach den prophetischen
Bildern Ez. 43 und Sach. 14,4 wird der Kommende vom Ölberg her
einziehen, um im Tempel seinem Volk für immer gegenwärtig zu sein.
« Parusie » heisst an sich nicht Wiederkunft, sondern Anwesenheit,
Gegenwart. So gewiss Christus « kommen » wird, um sich seinem
Volk zu offenbaren, so liegt doch die eigentliche Bedeutung des

Begriffs im Zuständlichen, d.h. in der nachherigen dauernden Gegenwart

des Christus bei seinem Volk. « Dies ist die Stätte meines Thrones,
die Stätte meiner Fussohlen, wo ich inmitten der Söhne Israels auf ewig
wohnen will » (Ez. 43,7), und : « Meine Wohnung wird bei ihnen sein
und ich werde ihr Gott sein, und sie werden mein Volk sein » (Ez.

160



37,27 vgl. Jer. 30,22 ; Sach. 8,3). Die judenchristliche Gemeinde sammelt

sich in Jerusalem. Täglich versammelt sie sich im Tempel. Das
judenchristliche Gemeindeverständnis ist an Jerusalem orientiert, denn
die Stadt ist nicht nur Ausgangspunkt der Mission, sondern Ziel der
Erwartung. In Jerusalem hat Christus sich geoffenbart, hier hat er
seinen Geist ausgegossen, hier weiss die Gemeinde, dass er, wenn auch
noch verborgen, nahe ist. In Hebr. 12,22 f. : heisst es :

Ihr seid gekommen zu dem Berg Zion und zu der Stadt des lebendigen
Gottes, dem himmlischen Jerusalem, und zu Zehntausenden von Engeln, zur
Festversammlung und Gemeinde der Erstgeborenen, die in den Himmeln
aufgeschrieben sind, und zu dem Richter, dem Gott aller, und zu den Geistern der
vollendeten Gerechten, und zu dem Mittler des neuen Bundes, Jesus, und zu
dem Blut der Besprengung, das mächtiger redet als das Abels.

Die Erstlingsgemeinde, d.h. die Gemeinde des wiedergeborenen
Israel, als Festversammlung auf dem Gottesberg Zion, wo Gott mit
seinen Engeln gegenwärtig ist Das Bild der Festversammlung stammt
aus Jeremia 31. Durch den Mittler Jesus, der sich selbst geopfert hat,
ist der Bund wieder hergestellt und Jerusalem ist die Stätte, wo das

heilige Volk zu Gott und zur himmlischen Welt hinzutreten kann.
Als das erneuerte, heilige Bundesvolk versteht auch der 1. Petrusbrief

die Gemeinde :

Zu ihm tretet hinzu, dem lebendigen Stein, der von den Menschen zwar
verworfen, vor Gott aber auserwählt, kostbar ist, und lasst euch auch selbst
wie lebendige Steine aufbauen als ein geistliches Haus zu einer heiligen
Priesterschaft, um geistliche Opfer darzubringen, die Gott angenehm sind durch
Jesus Christus Denn es steht in der Schrift : «Siehe, ich lege in Zion einen
auserwählten, kostbaren Eckstein, und wer an ihn glaubt, wird nicht zuschan-
den werden ». Euch nun kommt sein kostbarer Wert zugute, die ihr glaubt...
Ihr seid « das auserwählte Geschlecht, die königliche Priesterschaft, das heilige
Volk, das Volk des Eigentums, damit ihr die herrlichen Taten dessen verkündigt,

der euch aus der Finsternis zu seinem wunderbaren Licht berufen hat...
1 Petr. 2,4 ff.

Zwei Motive sind hier aufgenommen : Das « Haus » Gottes, welches

Gott nach 2 Sam. 7 durch den Messias bauen wird, und das hier
nun in dem Volk gesehen wird, das als geistliches Haus erbaut wird
und dessen Eckstein Christus ist, und dann der Gedanke des Bundes,
der so ausgedrückt wird, dass die Kennzeichnung des Bundes in
2 Mose 19,5-6 jetzt auf die heilige Gemeinde übertragen wird (2,9),
die sich um den in Zion gelegten Eckstein erbaut.

In seiner Pfingstpredigt sagte Petrus zu den im Tempel versammelten

Juden : « Euch gilt die Verheissung und euren Kindern und
allen in der Ferne, so viele der Herr unser Gott herbeirufen wird »

161



(Apg. 2,39). Die Heimkehr des Diasporajudentums war immer schon
als Zeichen der messianischen Zeit angesehen worden (Jes. 11,11 ff.,
43,5-7 ; 60,4 ; Zeph. 3,19-20 ; Sach. 10,8 ff. u.a.). Die Parther, Meder,
Elamiter etc., über die sich an Pfingsten der Geist ergoss, waren Juden
und Proselyten, allenfalls Halbproselyten (sog. « Gottesfürchtige »),
jemand anderes hätte im Tempelbezirk gar nicht Eingang gefunden.
Nicht die paulinische Heidenmission steht hier im Blickfeld, sondern
die Wiedervereinigung der in alle Länder und Sprachen zerteilten
Stämme Israels, zu welchen allerdings der Zustrom der Proselyten als

Erfüllung messianischer Verheissung hinzugehört. Die Geistausgies-
sung an Pfingsten wird verstanden als Erfüllung der Weissagung Joel
3,1-5. Dort heisst es, dass « alles Fleisch » den Geist empfängt, womit
gemeint ist, dass das ganze Volk mit dem Geist erfüllt wird, nicht nur
dieser oder jener einzelne Prophet. Es ist aber an das ganze Volk
Israel gedacht. Eine andere Auslegung ist nach dem Kontext unmöglich

(vgl. auch Jes. 44,3 ; Ez. 39,29 ; Sach. 12,10). Wichtig ist die
Stelle Apostelgeschichte 3,18 ff. :

« Gott hat so erfüllt, was er durch den Mund aller Propheten vorverkündet
hat, dass, nämlich sein Messias leiden werde. Tut also Busse und bekehrt
euch, damit eure Sünden getilgt werden, damit die Zeit der Erquickung vom
Angesicht des Herrn komme und er den für euch bestimmten Messias Jesus
sende. Ihn muss der Himmel aufbehalten bis zur Zeit der Wiederherstellung
alles dessen, was Gott durch den Mund seiner Propheten verkündet hat... »

Durch den Mund aller Propheten » dürfte hier den Sinn haben :

Aus dem Gesamtzeugnis der Propheten, wobei vielleicht an Sach. 13,7
oder an Jes. 53 gedacht ist. Das Leiden Christi, sein Tod am Kreuz, war
vorausgesagt, wie es auch 1 Petr. 1,11 heisst, dass Gott « die auf Christus

wartenden Leiden und die darauf folgende Herrlichkeit vorher
bezeugte ». Die Notwendigkeit des Leidens erklärt, warum Jesus das
messianische Reich für Israel in der Zeit seines irdischen Wirkens
nicht herbeigeführt hat. Nun aber ist die Auferweckung und Verherrlichung

des Gekreuzigten geschehen. Petrus weist in seiner Rede vor
dem obenstehenden Textabschnitt hin auf die vor den Augen seiner
Zuhörer erfolgte Heilung eines Lahmen. « Weil wir an seinen Namen
glauben, hat sein Name den Mann, den ihr seht und kennt, kräftig
gemacht, und der durch ihn gewirkte Glaube hat ihm vor euer aller
Augen Gesundheit gegeben » (Apg. 3,16). Die Heilung war somit ein
Zeichen, dass Christus Macht hat, zu heilen und zu retten. Also soll
nun das ganze Volk an den Namen Christi glauben, auf dass seine
Macht an ihnen allen offenbar werde. Dann nämlich, wenn das Volk
Busse tut und sich von seiner Sünde befreit, wird die Zeit der Erquik-
kung kommen, d.h. die messianische Heilszeit, die Zeit der Wieder-

162



geburt Israels. Dann wird Gott den « für euch », d.h. für Israel,
bestimmten Messias Jesus senden. Was schon im Alten Testament
gesagt ist, dass das Reich nur einem heiligen Volk zuteil wird,
welches sich bekehrt, wird hier neu verkündet. Ganz ähnlich ist in Apg.
2,38 die Erfüllung der Verheissung von der Busse des Volkes abhängig
gemacht. Der Himmel muss Christus aufbehalten bis zur Zeit der
Wiederherstellung alles dessen, was Gott durch die Propheten
verkündet hat. Der Ausdruck « Apokatastasis » (Wiederherstellung) ist
das Substantiv zu dem griechischen Verbum apokathistanein in 1,6 :

« Wirst du das Reich für Israel in dieser Zeit wieder herstellen » und
meint dasselbe, denn dieses Reich ist das, was die Propheten vorausgesagt

haben. Wie mehrmals im Alten Testament wird auch Apg. 3,25
beigefügt, dass die Wiederherstellung Israels auch den Völkern zum
Segen werden soll.

Die Rede Apostelgeschichte 3 zeigt die urchristliche Wiederkunftserwartung

im Kontext der judenchristlichen, messianischen Theologie
und der alttestamentlichen Prophétie, welche dieser zugrunde liegt.
Sie bestätigt, dass vom Kommen Christi nicht anders geredet werden
darf denn im Zusammenhang mit der Zukunft Israels, d.h. mit der
Bekehrung des Volkes Gottes und der Wiederherstellung des Reiches
für Israel. Wie im Alten Testament, so gibt es auch in urchristlicher
Zeit keine messianische Hoffnung, die nur Hoffnung auf das « Kommen

» des Messias wäre und nicht zugleich Hoffnung für das Volk,
für Israel. Losgelöst von dieser biblischen Voraussetzung wird die
Parusieerwartung unrealistisch. Wer von « Hoffnung für die Welt »

in Jesus Christus redet, darf — von der Bibel her gesehen — Israel
nicht ausklammern. Die messianische Verheissung ist diesseitig, irdisch.
Sie ist Ankündigung einer Zeit des Friedens und der Gerechtigkeit für
die Welt. Aber es hat Gott gefallen, ob wir das fassen können oder
nicht, den Friedensbringer aus dem Volk Israel hervorgehen zu lassen
und sein Reich unlösbar mit der Heimkehr und Wiedergeburt dieses
Volkes zu verbinden.

Wie hat man sich die Wiederkunft Jesu Christi wohl gedacht Die
Zukunftsprophetie im Alten Testament ist Bildrede, aber sie weist
doch auf Jerusalem hin, auf wunderbare Machterweisungen Gottes
und darauf, dass der Herr bei seinem Volk sein wird. Man erwartet,
dass Christus sich offenbaren wird (1 Petr. 1,13), dass er erscheint
(2 Thess. 2,8), wie er nach seiner Auferstehung den Zeugen schon
erschienen ist (Apg. 13,31). Nach 1 Kor. 15 erschien er zuerst dem
Petrus, dann den Zwölfen, dann mehr als fünfhundert Brüdern auf
einmal. In Analogie zu diesen Erscheinungen könnte man sich die

163



Parusie als eine Erscheinung vor dem Volk, vielleicht als eine Folge
von Erscheinungen des Auferstandenen, denken. Seine Offenbarung
bezeugt seine Gegenwart. Vor allem ist die Abendmahlsfeier der Ort,
wo die Gemeinde den Herrn gegenwärtig weiss. Beim letzten Mahl
hatte Jesus den Jüngern verheissen, dass er mit ihnen essen und trinken

werde in seinem Reich (Mark. 14,25), und nun ist auffällig, wie
viele der Erscheinungen des Auferstandenen beim Mahl erfolgten. Den
Emmausjüngern offenbarte er sich beim Brotbrechen (Luk. 24,31). In
Apostelgeschichte 1,4 heisst es, dass der Auferstandene mit den
Jüngern « das Salz nahm » — ein Ausdruck für Tischgemeinschaft.
Apostelgeschichte 10,41 sagt Petrus : « Wir, die wir mit ihm gegessen und
getrunken haben nach seiner Auferstehung von den Toten ». In Mark.
16,14 heisst es : « Später offenbarte er sich den Elfen selbst, während
sie zu Tisch lagen ». Joh. 21,12 berichtet ebenfalls von der
Mahlgemeinschaft des Auferstandenen mit den Jüngern. Nach dem apokryphen

Hebräerevangelium erschien Jesus auch dem Jakobus beim
Brotbrechen. In die Abendmahlsliturgie gehörte, wie die judenchristlich
geprägte « Didache » zeigt, der Gebetsruf : « Herr, komm Mara-
natha ».

Nach der Darstellung der Apostelgeschichte beschränkten sich die
Zwölf auf die Judenmission im jüdischen Land. Jesus hiess sie nach
Apg. 1,8, seine Zeugen zu sein « in Jerusalem und in ganz Judäa und
Samarien und bis ans Ende der Erde ». Das griechische Wort, das hier
mit « Erde » übersetzt ist, hat im Griechischen einen Doppelsinn, es
heisst « Erde », aber auch « Land ». In der griechischen Bibel wird es
stets verwendet, wenn von dem Land die Rede ist, das Gott seinem
Volk gegeben hat (2 Mose 20,12 ; 5 Mose 4,40 ; 5,31 ; Jos. 1,2 ; Ps. 85,2 ;

Ez. 36,17 ; 47,13 u. ö.). In heilsgeschichtlichen Zusammenhängen ist
mit dem « Land » immer Israel gemeint, das Land der Verheissung. Es
ist also nicht ausgeschlossen, dass Lukas den Doppelsinn des Ausdruckes
bewusst verwendet hat, und dass Apg. 1,8 zu lesen wäre : « In
Jerusalem und in ganz Judäa und in Samarien und bis an die Grenzen des
Landes ». In Apg. 13,47, wo sich der Ausdruck auf die Heidenmission
des Paulus bezieht, wäre anderseits aus dem gleichen Wort der Hinweis
auf die Weltmission zu lesen. Jedenfalls würde in Apg. 1,8 die
Übersetzung « Land » genau dem Missionsweg der zwölf Apostel entsprechen,

den diese nach Lukas gegangen sind. In Apg. 9,31 heisst es, dass
die Gemeinden in ganz Judäa, Galiläa und Samaria Ruhe hatten. Das
war der Abschluss der Mission im jüdischen Land. Petrus visitierte alle
diese Gebiete und begab sich daraufhin nach Lydda, Joppe und
Caesarea. Das sind Gebiete, die nach Ez. 47,13 ; Obad. 14 ff. in der
messianischen Zeit zum Lande hinzukommen sollten11. Die Saronebene

164



fällt ihm zu, was Jes. 65,10 entspricht. In Caesarea wird Cornelius mit
seinem Haus getauft. Das ist (wie schon die Taufe des Äthiopiers Apg.
8,26 ff.) weniger der Beginn der Heidenmission als vielmehr der
Abschluss der Judenmission, zu welcher nach den messianischen
Weissagungen gehört, dass auch Heiden herzukommen und sich zum Gott
Israels bekehren (Jes. 11,10 ; 14,1-2 ; 55,5 ; 60,3 ; Zeph. 3,9 ; Sach.
8,20-23 ; 14,16). Der äthiopische Kämmerer war in Jerusalem gewesen,
um anzubeten (Apg. 8,27), Cornelius war gottesfürchtig und hielt die
jüdischen Gebetszeiten, auch gab er dem jüdischen Volk Almosen
(Apg. 10,1-4.22). Beide waren somit bereits sog. « Gottesfürchtige »
oder Halbproselyten gewesen, die an der jüdischen Gottesverehrung
teilgenommen hatten.

Sicher wusste auch Lukas, dass die Zwölf, soweit sie noch lebten,
später auch in Gebieten ausserhalb Palästinas wirkten. Aber es ist
kaum ein Zweifel, dass er davon absichtlich nichts sagt. Mit der
Verkündigung des Christus im ganzen jüdischen Land hatten sie ihren
heilsgeschichtlichen Auftrag erfüllt. Das Volk aber hatte ihren Bussruf

abgelehnt, auch wenn eine Minderheitsgemeinde aus ihrer Predigt

hervorgegangen war. Bereits mit Apg. 4 beginnt der jüdische
Widerstand, ausgehend von denjenigen, die Jesus getötet hatten. In
Apg. 12 ist es dann der König Herodes Agrippa I, der einen der Apostel

tötet und den Petrus zur Flucht aus Jerusalem zwingt. Herodes
wird als ein Herrscher geschildert, der sich von den Heiden als Gott
verehren liess (Apg. 12,22), also eine antichristliche Gestalt. Indem
dieser in Jerusalem triumphiert, wogegen die Apostel getötet oder
vertrieben werden, ist offenbar geworden, dass das Land sich gegen
seinen wahren Messias entschieden hat. Der zweite Teil der
Apostelgeschichte zeigt das Ringen des Paulus um die jüdische Diaspora.
Uberall sucht Paulus zuerst die Synagoge auf, sogar in Rom geht er
nach Apg. 28,17 ff. nur zu den Juden. Die definitive Hinwendung des
Paulus zur Heidenmission — die, historisch gesehen, für Paulus wohl
schon früher erfolgt war —, geschah aus der Sicht des Lukas
endgültig erst jetzt (Apg. 28,28), nachdem seine Mission in der Diaspora
am jüdischen Widerstand gescheitert war.

Im Jahr 70 wurde die Stadt Jerusalem von den Römern zerstört,
wie Jesus ihr angedroht hatte (Mark. 13,2). In den Jahren 132-135
erfolgte der zweite jüdische Aufstand. Die Juden wurden aus dem
Land vertrieben. Jerusalem wurde als heidnische Stadt wieder
aufgebaut. Auf dem Tempelplatz stand ein Heiligtum, in dem Zeus und
der römische Kaiser angebetet wurden. Bis zum Jahr 1967 waren nachher

die « Zeiten der Heiden » (Luk. 21,24), da Zion dem Volk Gottes
entrissen war.

165



IV. Messias und Menschensohn

Die obenstehende Darstellung beschränkte sich auf die Geschichte
des jüdischen und judenchristlichen Messianismus.

Es ist aber zu sagen, dass sich in den Evangelien neben der messia-
nischen Uberlieferung eine Menschensohn-Theologie findet, die in
wesentlichen Aspekten weit über die alttestamentliche Messias-Erwartung

hinausgeht.
Die Menschensohn-Sprüche der Evangelien sind allerdings von der

historischen Kritik heftig umstritten. Bei manchen wird man auf spätere

Interpretation schliessen müssen, bei andern lässt sich die Zurück-
führung auf Jesus nicht zwingend bestreiten. P. Vielhauer meinte
allerdings, alle seien unecht, weil die für Jesus charakteristische Reich-
Gottes-Predigt nie mit Menschensohn-Aussagen verbunden ist. Sehen
wir jedoch, dass Jesu Reichspredigt bewusst verhüllend ist, dann
verstehen wird, warum sie weder direkte Messias-Aussagen, noch direkte
Menschensohn-Aussagen enthält. Das schliesst jedoch nicht aus, dass

Jesus, wie die Evangelien sagen, im Kreis seiner engsten Vertrauten
weitergehende Aufschlüsse über seine Person und über seine Sendung
gegeben hat. Die Ansicht ist mit guten Gründen vertretbar, dass sowohl
die Messias-Theologie, wie die Menschensohn-Theologie, die ersten
Interpretationen der Reich-Gottes-Botschaft Jesu in der Jüngergemeinde

gewesen sind, und dass beide Interpretationen im Ansatz auf
Jesus selbst zurückgehen — vor allem auf sein Todesbekenntnis, aber
doch auch auf Jesusworte, die im Jüngerkreis in bestimmten Situationen

gesprochen worden waren18.

Das Judentum kannte zwei Auffassungen vom « Menschensohn ».
Nach der einen war der Menschensohn der Urmensch, d.h. der erste
Mensch, Adam. Diese Lehre ist dann auch von Paulus aufgenommen
worden. Nach der andern, die von Daniel 7,13 herkommt, ist der
Menschensohn eine eschatologische, himmlische Gestalt, die « kommt » auf
den Wolken des Himmels. An diese zweite Auffassung knüpfen mehrere

Menschensohn-Worte der Evangelien an, so auch das Todesbekenntnis

Jesu Markus 14,62. Das Menschensohn-Bild der Evangelien
— umfassend authentische Jesus-Worte und Jünger-Interpretation —
lässt sich etwa folgendermassen umschreiben : Jesus wusste sich in
seiner Gegenwart bestimmt, das Leiden des Gottesknechtes zu erfüllen,
aber er wusste sich zugleich als der künftige, eschatologische
Menschensohn, der in Daniel 7,13 geweissagt ist. Im Bekenntnis vor Kai-
phas Mark. 14,62 hat er seine bevorstehende himmlische Erhöhung
durch das aus Psalm 110 stammende Bild vom Sitzen zur Rechten
Gottes noch nachdrücklich hervorgehoben.

166



Aber was bedeutet das « Kommen » des Menschensohnes Daniel
7,13-14 heisst es : « Und siehe, auf den Wolken des Himmels kam einer
wie ein Menschensohn und gelangte zu dem Hochbetagten und
wurde vor ihn gebracht. Ihm wurden nun Macht und Herrlichkeit und
die Königsherrschaft gegeben. Alle Völker, Nationen und Sprachen
sollen ihm dienen. Seine Herrschaft wird eine ewige Herrschaft sein ».
Man beachte, dass das Kommen des Menschensohnes nicht ein Kommen

auf die Erde ist, sondern ein Kommen im Himmel. Der Menschensohn

kommt, indem er aus seiner Verborgenheit hervortritt und seine
himmlische Herrschaft übernimmt. Daniel 7,13-14 ist eine Erhöhungsund

Inthronisationsaussage. Der Vorgang spielt im Himmel. Das Sehen
Daniels ist ein visionäres Schauen, er sieht, was ihm geoffenbart ist18a.

Das gilt auch für die auf Jesus zurückgehenden Menschensohn-
Worte. Die Aussage Luk. 18,8 beispielsweise — « wird der Menschensohn,

wenn er kommt, auch Glauben finden auf Erden » — hat nur
einen Sinn, wenn mit dem Kommen die himmlische Erhöhung und
Herrschaft gemeint ist. Wird er Glauben finden bei den Menschen,
wenn er von ihnen genommen und in die himmlische Herrschaft
erhoben sein wird Wohl nicht auf Jesus, sondern auf eine
spätjüdisch-apokalyptische Gerichtsschilderung geht Mark. 13,25-28 zurück19.
Man wird « den Sohn des Menschen auf den Wolken kommen sehen
mit grosser Macht und Herrlichkeit. Und dann wird er die Engel
aussenden und die Auserwählten verammeln von den vier Winden her,
von dem Ende der Erde bis zum Ende des Himmels ». Aber auch hier
handelt der Menschensohn im Himmel, er geht nicht zu den Menschen,
sondern er lässt seine Auserwählten durch seine Engel holen, aus den
irdischen wie aus den himmlischen Räumen. Von der Erde aus gesehen
handelt es sich um eine Entrückung, wie sie Paulus 1 Thess. 4,17
beschreibt : « Darauf werden wir, die wir noch leben und übriggeblieben

sind, mit ihnen zusammen auf Wolken dem Herrn entgegen in die
Luft entrückt werden und so immerdar mit dem Herrn sein ».

Allerdings bedeutet das Kommen Zuwendung zur Welt, Aktivität,
göttliches Handeln inbezug auf die Welt. Der Kommende verbirgt sich
nicht in den Himmeln, sondern offenbart sich durch sein Handeln, so

wie schon im Alten Testament vom Kommen des Herrn die Rede ist,
wie etwa 5 Mose 33,2

Der Herr kam vom Sinai
und glänzte ihnen auf von Seir
er strahlte auf vom Gebirge Paran
und nahte von Meribar-Kades
zu seiner Rechten brennendes Feuer.

167



Das Bild von der Wolke, in welcher der Herr kommt, stammt aus
der Sinai-Tradition, die berichtet, dass Gott seinem Volk in einer Wolke
nahe war. Das Bild wird in eschatologischem Zusammenhang etwa
aufgenommen Jes. 4,5

Der Herr wird kommen
er wird über der ganzen Stätte des Berges Zion
und über denen, die sich dort versammeln,
als Wolke weilen bei Tag
und als Rauch und flammender Feuerglanz bei Nacht.

In Offenbarung 14,14 ff. heisst es : « Und ich schaute auf, und
siehe, eine weisse Wolke, und auf er Wolke sass einer, der einem
Menschensohn ähnlich war... und ein anderer Engel kam aus dem Tempel
heraus und rief dem, der auf der Wolke sass, mit lauter Stimme zu :

Lege deine Sichel an und ernte » — Mit der Ernte sind nach dem
Zusammenhang göttliche Strafgerichte gemeint, die der Menschensohn

vollziehen muss. Um das Endgericht aber handelt es sich hier
noch nicht, denn von diesem wird in der Offenbarung viel später die
Rede sein. Allerdings weisen vorausgehende Strafgerichte in der
Geschichte auf das letzte Gericht hin.

Von der jüdischen Apokalyptik her drang die Erwartung, dass der
Menschensohn der Richter sei, welcher zuletzt die Welt richten wird,
in die Urgemeinde und ins Neue Testament ein, z.B. Luk. 17,26 ff.,
Joh. 5,27 ff. Unter dem Eindruck beginnender Verfolgung und
Kriegsdrohung machte die werdende Kirche eine eigentliche Welle
apokalyptischer Gerichtsprophetie und Gerichtsfurcht durch, vor allem im
Judenchristentum. Ein frühes Beispiel ist die Apokalypse Markus 13,
ein spätes 2 Petr. 3,7-10.

In welchen Kreisen die Menschensohn-Theologie ihren ursprünglichen

Ort hatte, ist schwer zu sagen, weil wir z.B. über die Anfänge
der Gemeindebildung in Galiläa nichts wissen. Offenbar aber wurde
diese Theologie im Kreis der hellenistischen Judenchristen20 um Ste-

phanus vertreten. Die Stephanuspredigt Apostelgeschichte 7 zeigt deutlich

anti-messianische, oder doch anti-zionistische Akzente. Stephanus
wendet sich gegen den heiligen Ort, indem er zeigt, dass Gott dem
Abraham und dem Mose ausserhalb des gelobten Landes erschienen

war, ebenso wendet er sich gegen den Tempel, da — wie er sagt —
der Allerhöchste nicht in Gebäuden lebt, die von Menschenhand erbaut
sind (Apg. 7,48). In seiner Todesvision sah Stephanus den erhöhten
Herrn : « Ich sehe den Himmel offen und den Menschensohn zur
Rechten Gottes stehen » (Apg. 7,56). Was Jesus vor Kaiphas
angekündet hat, ist hier Ereignis. Zweimal redet Stephanus den Erhöhten als

168



« Herr », Kyrios, an. Wir haben hier ein Indiz, das der Menschensohn-
Titel, welcher der griechisch sprechenden Welt unverständlich war,
bei diesen hellenistischen Christen durch den Kyrios-Namen ersetzt
worden ist. Während es Apg. 5,42 von der Apostelgemeinde heisst :

« Sie verkündigten Jesus als den Messias », heisst es von den Hellenisten

in Apg. 11,20 : « Sie verkündigten auch den Griechen das
Evangelium von dem Kyrios Jesus ». Sicher wegen ihrer anti-zionistischen
Haltung wurden sie aus Jerusalem vertrieben. Ihr Missionszentrum war
nachher Antiochia in Syrien. Ihnen schloss sich auch Paulus an, der
zunächst zusammen mit Barnabas im Auftrag der Hellenistengemeinde
missionierte, dann aber selbständig wirkte. Auch die paulinische Theologie

ist unmessianisch, ja sie bedeutet den eigentlichen Durchbruch
zur Heidenmission und zum heilsgeschichtlichen Universalismus. Und
doch hatte Paulus immer wieder zu ringen mit dem Problem der
Erwählung Israels. Warum ist das Reich für Israel nicht gekommen
Hat Gott sein Volk verworfen Die Antwort auf diese Fragen gibt er
im Römerbrief (Rom. 9-11). Den Israeliten, sagt er, gehört die
Sohnschaft, die Gegenwart Gottes (im Tempel), der Bund, das Gesetz und
die Verheissungen (Rom. 9,4). Das alles ist nicht aufgehoben. Doch
ist die Verheissung in dieser Zeit nur einem Rest zuteil geworden
(9,27). Nur ein kleiner Teil des Volkes hat sich zum Herrn bekehrt.
Dafür sind aber Heiden, die nicht Gottes Volk waren, als Söhne des

lebendigen Gottes angenommen worden (9,25). Hat Gott sein Volk
Verstössen « Nein, das sei ferne, Gott hat sein Volk nicht Verstössen,
das er zum voraus ersehen hat » (11,1-2). Aber in der gegenwärtigen
Zeit ist das Heil nur einem Teil zuteil geworden (11,5). Die übrigen
haben sich verstockt, wie die Schrift voraussagte (11,8 ff.). Ihre Ver-
stockung wurde den Heiden zur Rettung. Die gläubig gewordenen
Heiden sind gewissermassen wilde Zweige, die in den edlen Ölbaum
eingepfropft worden sind, wogegen die verstockten Israeliten mit
abgehauenen natürlichen Zweigen verglichen werden. Aber Gott hat die
Macht, abgeschnittene Zweige wieder einzupfropfen. Wenn Gott wilde
Zweige einpfropfen kann, « um wieviel mehr werden diese, die
natürlichen Zweige, ihrem eigenen Ölbaum (wieder) eingepfropft werden »

(11,24). Das « Mysterium » der unbegreiflichen Verstockung Israels
ist also, dass Gott beschlossen hat, auch den Heiden, die zuvor nicht
Erben der Verheissung waren, das Heil zu gewähren. « Über Israel ist
einem Teil nach Verstockung gekommen, bis die Vollzahl der Heiden
eingegangen ist » (11,25). Dann wird ganz Israel gerettet werden
(11,26). In diesem Zusammenhang zitiert Paulus eine der bei ihm ganz
seltenen messianischen Verheissungen für Israel : « Kommen wird aus
Zion der Erlöser, hinwegraffen wird er die Gottlosigkeit von Jakob.
Und dies ist von mir aus der Bund mit ihnen, wenn ich ihre Sünden

169



hinwegnehmen werde » (11,26, nach Jer. 31,33 ; Jes. 59,20). Die Ver-
heissung für Israel ist demnach nicht endgültig aufgehoben. Aber weil
das Gottesvolk dem Evangelium widerstrebte, muss es nun warten, bis
die Fülle der Heiden Zugang zu Gottes Heil gefunden hat. Jetzt ist Zeit
der Heidenmission. Aber einmal wird diese Gnadenzeit für die Völker
zu Ende sein, Israel wird sich wieder heimfinden und seinen Herrn
erkennen.

In dieselbe Richtung weist auch die Darstellung des Lukas in der
Apostelgeschichte. Die Mission der zwölf Jünger-Apostel ist für Lukas
Mission unter den Juden im Lande. Die hellenistische Mission, vor
allem Barnabas und Paulus, wendet sich nachher an die jüdische Diaspora

und an die sog. « Gottesfürchtigen », d.h. an Heiden, die sich
bereits dem bildlosen Gottesdienst der Juden genähert hatten. Immer
wieder sucht Paulus die Synagoge auf. Aber dreimal droht er, dass er
sich wegen der Feindschaft der Juden ganz den Heiden zuwenden
wird :

Euch musste zuerst das Wort Gottes gepredigt werden. Weil ihr es aber
abweist und euch selbst des ewigen Lebens nicht wert erachtet, wenden wir
uns an die Heiden, denn so hat uns der Herr befohlen... Apg. 13,46 ff.

Da sie aber widersprachen und Lästerungen ausstiessen, sprach er zu ihnen:
Euer Blut komme über euer Haupt Ich trage keine Schuld. Von nun an
wende ich mich ganz an die Heiden Apg. 18,6 f.

das Herz dieses Volkes ist verstockt, ihre Ohren sind schwerhörig, ihre
Augen verschliessen sie, dass sie mit den Augen nicht sehen und mit den
Ohren nicht hören, mit den Herzen nicht verstehen noch sich bekehren und
ich sie heile. — So sei euch denn kundgetan, dass das Heil Gottes den Heiden
gebracht wird. Diese werden ihm Gehör schenken. Apg. 28,26 ff.

Das ist die grosse heilsgeschichtliche Wende, die in der Zeit nach
Ostern geschehen ist, als die Mission in Israel scheiterte und der
Apostel Paulus berufen wurde, um den Heiden das gesetzesfreie
Evangelium zu predigen. Wahrscheinlich ist die endgültige Hinwendung
des Paulus zur Heidenmission schon eher erfolgt, als der Bericht des
Lukas erkennen lässt. Anderseits besitzen wir keine Briefe des Apostels

an Juden, wie uns Aufschluss geben könnten, wie weit und wie
lange er sich immer noch um Israel bemüht hat. Hintergrund seiner
Mission ist die Nichterfüllung der messianischen Hoffnung. Das « Reich
für Israel » wurde nicht aufgerichtet. Die Juden selber haben es von
sich gestossen, als sie sich dem Bussruf der Apostel verschlossen und
die Gemeinde verfolgten. Die « Gemeinde der Erstgeborenen » (Hebr.
12,23), d.h. die judenchristliche Gemeinde, stagnierte und erlosch
allmählich. Die aus Menschen aller Völker berufene Gemeinde des Leibes

170



Christi ist etwas Neues. Paulus spricht in Epheser 3 von einem Mysterium,

das ihm durch Offenbarung kundgetan worden ist, vom
Christusgeheimnis, « das in früheren Generationen den Menschen so nicht
kundgetan war, wie es jetzt seinen heiligen Aposteln und Propheten
durch den Geist enthüllt worden ist : dass nämlich die Heiden
Miterben, Miteinverleibte und Mitteilhaber der Verheissung in Christus
Jesus durch das Evangelium sind, dessen Diener ich geworden bin kraft
der Gnadengabe Gottes... » (Eph. 3,5 ff. vgl. Rom. 16,25 f.). Eine neue
Offenbarung also, die etwas enthüllt, was zuvor, bei den Propheten
des Alten Testaments, noch nicht erkannt war Dieses Neue ist eine
neue heilsgeschichtliche Zeit, die Zeit der Völkermission. Lukas spricht
von den « Zeiten der Völker », in welchen Jerusalem den Juden
weggenommen ist und von Heiden « zertreten » wird... (Luk. 21,24). Selbst
für Paulus ist diese neue Erkenntnis nicht von Anfang an dagewesen.
Es ist ein weiter Weg etwa vom frühen 1. Thessalonicherbrief, den der
Apostel noch ganz in der apokalyptischen Erwartung des nahenden
Gerichts geschrieben hat, bis zum Römerbrief, in dem er sich bereits
bewusst ist, dass die ihm aufgetragene Heidenmission etwas völlig
anderes ist als das, was einst die Propheten des Alten Testaments mit
der Hinwendung von Heiden zum erneuerten Jerusalem gemeint haben.
Was etwa Jes. 56,1-8 oder Sacharja 8,20-33 beschrieben wird, ist die
Krönung der messianischen Verherrlichung Israels. Aber jetzt ist
Jerusalem zerstört, Israel wurde aus dem Land vertrieben, und die
Gemeinde der Unbeschnittenen weiss sich frei vom alttestamentlichen
Gesetz — unmöglich, das als Erfüllung messianischer Prophétie zu
verstehen Jetzt leben wir in einer neuen heilsgeschichtlichen Epoche, in
der Zeit, da Gott sich eine Gemeinde aus allen Völkern sammelt, die
Gemeinde des Leibes Christi, die nicht für ein irdisches Messiasreich
berufen ist, sondern zur Teilhabe an der Auferstehungsherrlichkeit
ihres Herrn. Erst in den späten Rriefen ist dem Apostel der volle
Einblick in dieses Mysterium geschenkt worden. Man darf daher nicht aus
einem oder aus zweien seiner Briefe ein « System » konstruieren und
darnach messen, was paulinisch sei und was nicht, sondern man muss den
Weg erkennen, den der Apostel durch die Offenbarungen Jesu Christi
geführt worden ist. Es ist ein Weg prophetischer Erleuchtung, die, wie
alle Prophétie, geschichtsbezogen ist. Sie ist aufs engste verbunden mit
den Geschehnissen des apostolischen Zeitalters und erhellt das sonst
verborgene Handeln Gottes in dieser Geschichte. Die Jüngergemeinde
in Jerusalem hatte zunächst die baldige Bekehrung ganz Israels, und
damit im Zusammenhang die Parusie Jesu Christi als Offenbarung
seines messianischen Königtums in seinem Volk erwartet. In den
Zeichen, die Jesus getan hatte, in den Ereignissen an Ostern und Pfingsten

171



war die Erfüllung der messianischen Verheissungen tatsächlich
nahegerückt — nahe wie der Ausbruch eines Gewitters, wenn die schweren
Wolken sich schon gesammelt haben, die Blitze aufleuchten und die
ersten schweren Tropfen fallen. Aber Verheissung ist nie Aufweis
eines mechanischen Ablaufes, sie ruft zum Glauben und zur Entscheidung.

Und Israel hat sich entschieden, gegen Jesus Christus, gegen
die versprochene Gnade. Man darf nicht sagen, dass das, was einmal,
in einer bestimmten heilsgeschichtlichen Stunde, nahe war, immer
nahe sei. Gottes Zeit in seinem Handeln mit uns Menschen wird in der
Bibel mit dem Wort « kairos » bezeichnet, das eine bestimmte, von
Gott bestimmte Stunde des Heils oder des Gerichts bezeichnet. Eine
Gnadenzeit für Israel war einst die Zeit des Auszuges aus Ägypten
gewesen. Da war Gott seinem Volk nahe und bezeugte sich ihm auf
wunderbare Weise. Eine besondere Gnadenzeit für Israel war auch die
Zeit Jesu und der Apostel. Aber diese Stunde ging ungehört vorüber.
Die Mission der Apostel endete in einer Katastrophe. Das ist die
Entscheidung, die Paulus und Lukas aufzeigen, und die der Grund war,
warum das Reich für Israel nicht gekommen ist. Jetzt ist noch die
Zeit der Heiden, und deshalb kann jetzt nicht gesagt werden, dass die
Wiederkunft Christi nahe sei. Allerdings könnte die Tatsache, dass das
Volk Israel heute wieder zurückgekehrt ist in das Land der Verheissung,

ein Zeichen sein für eine neue Zeitwende. Vielleicht geht die
Zeit der Pleidenmission bald einmal zu Ende. Wenn innerhalb des

jüdischen Volkes wieder die einst erstorbene judenchristliche
Erstlingsgemeinde auflebt, dann wird das ein noch viel deutlicheres Vorzeichen
dafür sein, dass die « Zeit der Erquickung » für das schwergeprüfte
Gottesvolk wieder nahe ist. Und dann wird auch wieder die Stunde
sein, da vom baldigen Kommen des Herrn gepredigt werden darf. Aber
wenn er kommt, dann kommt er für sein Volk Israel, und für die Welt
nur insofern, als es Israels Bestimmung ist, der Welt die Gerechtigkeit

Gottes offenbar zu machen. Wer schon, wie es in der heutigen
Verkündigung fast ein wenig Mode ist, alttestamentliche Prophetenworte

zitiert, die vom Friedensreich und vom Umschmieden der
Schwerter in Pflugscharen reden, der sollte selber nicht überhören,
dass diese Texte allesamt von der Verheissung Israels zeugen. Wir, die
wir nach dem Bild von Rom. 11,17 ff. die « wilden Zweige » aus der
Völkerwelt sind, sollten uns anderseits sagen lassen, dass unser «Reich»
nach Phil. 3,20 im Himmel sein wird. Uns ist gesagt : « Suchet, was
droben ist, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes » (Kol. 3,1). Uns ist
verheissen, mit ihm teilzuhaben an seiner Auferstehungsherrlichkeit.
Gott hat uns, nach Eph. 2,5 ff., « die wir tot waren in unsern Sünden...
in Christus miterweckt und mitversetzt in den Himmel ». Unsere

172



Sache ist, den Völkern das Evangelium zu predigen, um Menschen
zum Glauben zu rufen, zur Heiligung und zum neuen Leben in Christus.

Die Gemeinde ist in der Welt, aber sie ist nicht die Welt, und
die Welt wird nie die Gemeinde sein. Und so gewiss die Gemeinde
ihre charismatischen Gaben der Liebe, des Dienstes und des Zeugnisses

in dieser Welt und Zeit schon anzuwenden hat, so darf sie doch
ihre eschatologische Ausrichtung, die über die Welt hinausweist, nicht
vergessen. Echte Nachfolge Christi kommt nicht darum herum, dass

sein Weg der Weg des Kreuzes gewesen ist. Die Welt hat ihn gekreuzigt,

Gott aber hat ihn auferweckt. In diesem Weg ist Nachfolge
Christi vorgezeigt.

In der Johannes-Offenbarung, in welcher messianische Hoffnung
und Menschensohn-Theologie noch einmal aufgenommen und
verbunden sind, wird sowohl von der irdischen Zukunft Israels, wie auch
von der Verheissung der Gemeinde, in prophetischen Bildern geredet.
In Offb. 7 wird gesprochen von denjenigen, die durch die Wehen der
bösen Zeit hindurchgerettet werden. In Offb. 7,1-11 sagt der Seher
zunächst, dass er auf der Erde die 144 000 Versiegelten « aus allen
Stämmen der Söhne Israels » erblickt. Wenn so deutlich wie hier betont
ist, dass es sich um Israel handelt, und überdies auf die zwölf Stämme
Bezug genommen wird — man könnte in Analogie zu Rom. 11,25 von
der Vollzahl der Geretteten aus Israel sprechen —, dann sollten sich
weitere Spekulationen, wer die 144 000 seien, erübrigen. Diesen
gegenüber sieht der Seher « eine grosse Schar, die niemand zählen
kann, aus allen Nationen und Stämmen und Völkern und Sprachen »

(7,9). Diese grosse Schar aus den Heiden ist versammelt im Himmel,
vor dem Thron des Lammes. Es sind Menschen, die gereinigt sind im
Blut des Lammes (7,14), d.h. die durch Christus mit Gott versöhnt
sind. Das Lamm, Christus, wird sie zu den Wassern des Lebens führen.
Sie haben mit ihm am ewigen Leben teil. In Offenb. 20 ist alsdann die
Rede vom Tausendjährigen Reich, als der messianischen Friedenszeit.
Die symbolische Zahl tausend umschreibt einen längeren, aber doch
begrenzten Zeitraum. Die Erfüllung der messianischen Verheissungen
endlich ist das neue Jerusalem (Offb. 21). Die Schilderung der heiligen
Stadt auf dem Gottesberg ist stark an alttestamentliche Bilder
angelehnt, vor allem an Ezechiel. Die Stadt hat zwölf Tore, auf welchen
die Namen der zwölf Stämme Israels geschrieben sind, und die Grundsteine

der Stadtmauer tragen die Namen der zwölf Apostel. Die
Brautgemeinde, die hier wohnt, ist das wiedergeborene Zwölfstämmevolk,
das judenchristliche Israel, dessen Grund die zwölf Apostel gelegt
haben21. Dieses Volk wird keinen Tempel mehr brauchen, denn in

173



ihm ist Gott gegenwärtig und das Lamm (Offb. 21,22). Das wird die
irdische Erfüllung der Verheissungen des Bundesvolkes Gottes sein.

Offenbarung 22 sieht der Seher das himmlische Paradies, wo der
Baum des Lebens ist und der Thron Gottes steht. Es ist der Ort, wo
die Völker — d.h. Heiden, die nach 22,4 den Namen des Lammes auf
der Stirn tragen — das ewige Leben haben werden (22,2).

Die Hoffnung Israels und die Segnung der Heiden werden erfüllt.
Die Vollendung bedeutet freilich auch, dass die Welt durch das Gericht
Gottes hindurchgehen muss. Wenn auch die Rede vom Weltgericht
Offb. 20,11 ff. prophetische Bildrede ist, deren voller Sinn erst in der

Erfüllung voll erkennbar sein wird, so ist doch ihre Intention, dass die
Welt vergeht und eine neue Schöpfung sein wird. Alle, die mit Christus
versöhnt sind mit Gott, werden mit ihm vereint sein. Anderseits bedeutet

Gericht auch Scheidung, wie in Offb. 20,12 ff. ebenfalls gesagt ist.

V. Was bedeutet die Wiederkunft Christi für uns

Wir sahen, dass die Wiederkunft Christi in unablösbarem
Zusammenhang steht mit der biblischen Verheissung für Israel. Die Parusie
Jesu Christi ist die Offenbarung und Anwesenheit des Messias bei
seinem wiedergeborenen Volk in der verheissenen messianischen Zeit.
Die messianische Hoffnung ist Hoffnung für Israel, durch Israel freilich

auch Hoffnung für die Welt. Von dem wiedergeborenen, mit
seinem Herrn vereinigten Gottesvolk aus sollen Gerechtigkeit und Friede
ausgehen zu den Völkern. Insofern wird die messianische Zeit auch
eine Zeit des Friedens für die Welt sein (Jes. 2,3-4 ; Luk. 2,32). Wenn
die Kirchen von « Frieden » reden und auf gewissen Ebenen sogar so
etwas wie eine Friedenspolitik versuchen, dann sollten gerade sie wissen,

dass « Friede für die Welt » und « Heil für die Welt » im Sinne
biblischer Verheissung nicht anders verkündet und erhofft werden
können denn im Blick auf die Verheissung Israels. Jesus ist der Messias
Israels, nicht irgend ein « Prinzip Hoffnung », und so wie im Alten
Testament alle messianische Prophétie ebenso auf das Volk Gottes wie
auf seinen Heilskönig Bezug hat, so wird es auch in Zukunft ein
Friedensreich Christi nicht geben ohne den verheissenen Frieden für Israel.
Eine Theologie der Hoffnung, die an dieser Tatsache vorbeisieht, wird
sich als trügerische Utopie erweisen. Israel war in der Zeit Hitlers das
« Zeichen », an dem die gläubige Gemeinde (sofern sie solche war)
erkennen konnte, auf welcher Seite Christus war und auf welcher der

174



Antichrist. Heute ist es nicht anders. Judenhass ist das Fanal der wider-
christlichen Macht, daher muss die Gemeinde Christi sich mit Israel
solidarisch wissen.

Israels Bestimmung, der Welt die Gerechtigkeit Gottes kund zu tun,
bleibt selbst in der Auflehnung nicht verborgen. Es ist auffallend, wie
viele von den heute herrschenden politischen und gesellschaftlichen
Ideologien ihren Ursprung im jüdischen Denken haben, man nenne
nur die Namen Karl Marx, Sigmund Freud, Herbert Marcuse, Max
Horkheimer, Theodor W. Adorno, Ernst Bloch — bei diesen allen ist
etwas spürbar vom Feuer alttestamentlicher Leidenschaft für Gerechtigkeit,

für die Befreiung des Menschen, für eine neue, bessere Welt.
Darin Hegt die weltbewegende Kraft ihrer Ideologien. Aber sie reden
davon noch in der Auflehnung gegen Gott. Ernst Bloch macht aus
seiner Ablehnung Jahwes, des Gottes seines Volkes, sogar eine atheistische

Anti-Theologie, die von der Bibel allerdings gleichwohl nicht
loskommt. Sie wollen selber Messias sein und ihre eigene, menschliche
Gerechtigkeit ohne Gott aufrichten. Sie verstehen Befreiung nicht als

innere Erneuerung und Wiedergeburt in Gott, sondern als die
Emanzipation des Menschen von Gott, letztlich als Selbstschöpfung des
Menschen. Aus diesem Grund führt die Anwendung ihrer Ideen auch immer
wieder zum Gegenteil von dem, was sie erstreben -—- statt zum Frieden
zur babylonischen Verwirrung, zum Chaos. Und es ist leider zu
befürchten, dass dann die noch verstockteren, noch gottloseren Völker,
die ihren Atheismus aus eigener Bereitschaft mitmachen, zuletzt wieder
den « bösen » Juden die Schuld geben werden an dem, was sie selber
durch ihr Tun heraufbeschwören. Kirchliche Solidarität mit Israel
dürfte wirklich nicht heissen, dass die Theologie nun ausgerechnet den
Atheismus, die Ablehnung des biblischen Gottes, des Gottes Israels,
mitmacht, wodurch sie bloss verraten würde (und auf breiter Front
auch verrät), dass sie in derselben Auflehnung gegen Gott und seinen
Christus lebt. Christliche Solidarität müsste im Gegenteil darin bestehen,

dass die Gemeinde diesen Gott aus seinem Wort erkennt, glaubt
und bezeugt.

Eine andere Frage ist die der Judenmission.
Wenn es Aufgabe der Gemeinde ist, allen Menschen das Evangelium

zu predigen, so sind Juden von diesem Auftrag gewiss nicht
ausgeschlossen. Die Verkündigung richtet sich auch an die Juden, und
immer wieder gab es auch Angehörige des jüdischen Volkes, die sich
aus freier Entscheidung der Kirche angeschlossen haben. Auch Paulus
und seine Mitarbeiter haben sich einst von ihrem Judentum gelöst, um
die Gemeinde aus den Völkern zu sammeln, deren Anfänger sie waren.
Für die Zeit der Wiedergeburt Israels freilich ist eine Erneuerung des

175



Judenchristentums zu erwarten, d.h. der einst von den Jüngern Jesu
gegründeten Gemeinde aus dem Volk Israel, die am Gesetz und an der
Beschneidung festhält und darauf wartet, dass der Christus Jesus kommt,
um das Reich für Israel gemäss den Verheissungen wieder herzustellen.
Das wird Sache des Kairos sein, der Stunde der Zuwendung Gottes zu
seinem heimgekehrten Bundesvolk.

Ist es heute richtig, zu sagen, dass die Wiederkunft Christi « nahe »

sei Von allen « Berechnungen » ist gewiss abzusehen — vgl. Apg. 1,7

—-, und wir sollten auch nicht tun, als ob wir noch in der Zeit der
Apostel lebten, welche auf das baldige Kommen des Reiches
warteten. Der Kairos, die Stunde Israels, ist damals gewesen. Damals
durfte Gottes Volk auf den unmittelbar bevorstehenden Anbruch der
« Zeit der Erquickung » hoffen. Damals erging die Einladung : Kommt,
es ist alles bereit Aber nachdem der Einladung nicht Folge geleistet
worden ist, war die « angenehme Zeit » für Israel vorüber. So wie
damals kann jetzt nicht mehr von der Nähe des messianischen Reiches
gesprochen werden. Vergleichsweise wäre das etwa so zu erhellen :

Wenn ein Mann als aussichtsreicher Kanditat in die Wahl um ein hohes
politisches Amt steigt, dann aber doch unterliegt, so kann er nachher
sagen, jenes Amt sei ihm damals « sehr nahe » gewesen. Das heisst
nicht, dass es ihm auch nachher je wieder « nahe » ist. Seine Chance
ist vielleicht endgültig verpasst. Analog bezüglich der Zeit kann man
sagen, damals, als der auferstandene Christus sich den Jüngern und
andern Zeugen offenbarte, sei sein Kommen unmittelbar « nahe »

gewesen. Aber nachdem das Volk durch seine Verstockung und seinen
Widerstand Christus ablehnte und die Stunde des Heils verpasste,
besteht die damalige Situation nicht mehr. Und wie es schon im Alten
Testament vereinzelte Prophetenstimmen gab, die vom Untergang des

Volkes redeten, so fanden sich auch in der späteren Apostelzeit Kreise,
die kaum mehr mit der Wiederherstellung des Reiches für Israel
rechneten. So etwa jene Gemeinde, deren bleibendes Zeugnis das Johannes-
Evangelium ist. Auch Paulus hat in der Zeit seiner frühesten Briefe
nicht mehr auf die messianische Friedenszeit gehofft, sondern eher die
Katastrophe des Endgerichts erwartet. Man soll sich über solche

Meinungen nicht wundern. Aus dem Alten Testament konnten die
Gläubigen der ersten Zeit kaum vernehmen, wie es nach der Kreuzigung
Christi und angesichts der Verhärtung seines Volkes weiter gehen
würde. Die Wege Gottes mussten den Aposteln erst durch Offenbarung
erhellt werden (vgl. Gal. 1,12 ; Eph. 3,5). Nur schrittweise, und mit
Überwindung eigener Widerstände, ging ihnen das Geheimnis der
Gemeinde aus den Völkern auf, und empfingen sie schliesslich auch
die Gewissheit, dass Gott sich seinem vielgeprüften Eigentumsvolk

176



noch einmal zuwenden wird. Auf Grund ihres Zeugnisses dürfen auch
wir die Hoffnung haben, dass Israel, wenn die Zeit der Heidenmission
zu Ende geht, sich noch einmal zu seinem Messias bekennen wird.
Dann wird die Stunde sein, wo Christus « kommt ». Gott hat sein Volk
Israel bis heute durch alle Anfechtung und Verfolgung hindurch
bewahrt. Das ist ein unerhörtes heilsgeschichtliches Faktum Und
wenn Israel in unserer Zeit wieder heimgekehrt ist in das Land der
Väter, und Jerusalem seit dem Sechs-Tage-Krieg wieder in jüdischer
Hand ist, dann könnte das ein Zeichen sein, dass die Zeit der Heidenmission

vielleicht nicht mehr sehr lange dauert. Zeichenhaft im
gleichen Sinn ist möglicherweise auch, dass an einer Weltmissionskonferenz

— Bankok 1973 — von einem Missions-Moratorium, d.h. faktisch
von einer Einstellung der Evangeliums-Predigt unter den Völkern, die
Rede war. Wenn es im heimgekehrten Judentum wieder eine
judenchristliche Gemeinde geben wird, dann hat diese auch die Verheissung,
dass die Erfüllung der messianischen Verheissungen bevorsteht. Man
sollte, im Blick auf diese Erfüllung, eigentlich nicht von der « Wiederkunft

» Christi reden, denn das « Kommen » des Messias im
heilsgeschichtlichen Sinne, nach dem schon Matth. 11,3 gefragt wird, ist
ja noch nicht erfolgt. Zutreffender wäre, zu sagen, dass Christus
seinem Volk erscheinen wird. Wie man sich diese Parusie vorzustellen hat,
liesse sich (im Blick auf das, was in der Apostelzeit schon geschehen
ist) höchstens vermuten. Nach Sach. 14,4 ; Apg. 1,11 bestand eine
Erwartung, dass der Ölberg der Ort seiner Offenbarung sein werde.
Wie Christus in den vierzig Tagen nach Ostern seinen Jüngern erschienen

ist, so wird er sich einmal, vielleicht öfters, vor seinem Volk
offenbaren. Er wird diesem gegenwärtig sein, und seine Gegenwart wird
sich auswirken. Von dem wiedergeborenen, gläubigen Israel soll nach
der Verheissung (Jes. 2,3 ; 60,1 ; 62,2 ; Zeph. 3,9 ; Mal. 1,11) eine
religiöse, geistige und politische Ausstrahlung ausgehen, die zu einer Zeit
des Friedens und der Gerechtigkeit auch unter den Völkern führt. Auf
solche Vollendung hin weist die prophetische Bildrede vom Heil der
Welt in der messianischen Zeit.

Aber das alles kommt nicht ohne die messianische Wiedergeburt
und Wiederherstellung Israels. Die heidenchristliche Gemeinde als
solche hat keine Verheissung eines irdischen Reiches. Ihr « politeuma »

ist im Himmel (Phil. 3,20). Die Gemeinde ist Gemeinde unter dem
Kreuz, sofern sie nicht sich selbst verleugnet, d.h. sie wird von der
Welt angefochten sein. Wenn zutrifft, was etwa die Johannes-Offenbarung

über die Zeit vor dem Kommen des Herrn sagt, dann wird
die Gemeinde noch einmal Martyrium und Verfolgung erleben (und
erlebt es in gewissen Ländern schon). Es war eine grosse Selbsttäu-

177



schung der idealistischen Philosophie und Theologie, dass ausgerechnet
der « Weltgeist » bzw. der « Zeitgeist » für den Geist Gottes gehalten
wurde, was zu einem Christentum führte, welches Gottes Werk zu tun
vermeinte, wenn es sich so recht der Welt und der herrschenden
Geistesströmung anpasste. In der Praxis hatte man es übrigens längst schon
so gehalten. Im Mittelalter galt die hierarchische Ideologie (samt dem
dazu gehörenden Feudalsystem) als göttliche Ordnung, im Zeitalter des
Absolutismus war die Herrschaft der Fürsten « von Gottes Gnaden ».
Im neunzehnten Jahrhundert rechtfertigte « Gott » die bürgerliche
Freiheit und den Nationalismus, nach 1933 galten Blut und Boden als
« Schöpfungsordnung ». Und immer, wenn die Kirche irgend eine
herrschende Ideologie mit dem Willen Gottes gleichsetzte, geriet sie
in Abhängigkeit von fremden Mächten und Gewalten. Aber alle die
üblen Erfahrungen der Vergangenheit scheinen nicht zu hindern, dass
sie sich auch heute wieder nach dem herrschenden Wind richtet, für
diesmal im Sinn von Hosea 12,2

Ephraim befreundet sich mit dem Wind
und rennt dem Ostwind nach den ganzen Tag.

Man entdeckt eine Theologie der Säkularisation, der Revolution und
der sozialen Weltheilung, predigt Befreiung, aber nicht die Freiheit
des neuen Menschen in Christus, sondern die Freiheit des alten Adam,
aus welchem Grund zu befürchten ist, dass die aggressiven
Leidenschaften nationalistischer, rassistischer oder anderer Gruppen auch
freigemacht werden, worauf gewisse Entwicklungen etwa in Afrika
bereits hinzuführen scheinen. Gewiss ist es dem Christen als Bürger
im Rahmen seiner Rechte und Pflichten nicht verwehrt, sich für
Verbesserungen einzusetzen und zu helfen. Gelegenheiten gibt es genug.
So wie z.B. Bodelschwingh sich im Dritten Reich gegen die Tötung
« lebensunwerten Lebens » wandte, so müsste ein Christ sich heute
gegen die ohne Not erfolgende Tötung ungeborenen Lebens wenden.
Charitative Hilfe für Notleidende bei Katastrophen, oder in Hunger-
und Seuchengebieten, war schon immer ein unaufgebbares Anliegen
der Kirchen und wird es bleiben. Es hat auch nie eine Mission gegeben,
die nicht bemüht gewesen wäre, die neu entstehenden Gemeinden
durch praktische Lebenshilfe zu unterstützen, und Missionsschulen,
Kliniken und andere Werke gab es längst. Und ungezählte Krankenhäuser,

Asyle, Heime und wohltätige Stiftungen sind auch in unseren
Gegenden aus christlicher Liebestätigkeit entstanden. Wenn Paulus
vom « Glauben, der in Liebe tätig ist » (Gal. 5,6) gesprochen hat, so
bezeichnete er eben so die Einheit von Glaube und Charisma. Fatal
wird die Sache erst, wenn man Verkündigung, die zum Glauben ruft,

178



und Diakonie als christliches Handeln auseinanderreisst und aus
solcher geistlicher Schizophrenie den angeblich « zweifachen Auftrag
Gottes » konstruiert (abgesehen davon, dass im Neuen Testament gerade
auch die Verkündigung als « Diakonie » bezeichnet wird Apg. 6,4 ;

20,24 ; 21,19 ; Rom. 11,13 ; 2 Kor. 5,18 ; Eph. 4,12 ; 2 Tim. 4,5)22. Das
Leben des Christen mit Gott ist das Leben im Glauben, welcher aus
dem Hören des Wortes kommt (Rom. 10,9-17), und so gewiss zum
Glauben nicht nur die Rechtfertigung des Sünders gehört, sondern
ebenso das neue Leben in Christus, so lässt sich doch beides nicht
auseinanderreissen, ohne dass das eine wie das andere verfälscht wird.
Wenn geistliche Dienstleistungen und Ämter verweltlicht und ihrer
charismatischen Wurzel beraubt werden, wenn anderseits die
politischen und sozialen Zielsetzungen irgend einer herrschenden
weltlichen Ideologie mit der Sache Gottes identifiziert, als « Auftrag »

Gottes ausgegeben oder gar als « Nachvollzug der Inkarnation Christi »

verkündet werden, da erliegt die Kirche der Verwechslung des
Weltlichen mit dem Göttlichen, ihres eigenen Tuns mit Gottes Tat. Da mag
sagen lassen, welches die wirkliche Verheissung Gottes für die Welt ist
es zur heilsamen Ernüchterung dienen, wenn wir uns von der Bibel her
und was die Hoffnung der Welt in Jesus Christus, dem Messias Israels,
bedeutet. Wir haben uns dabei bewusst zu bleiben, dass das prophetische

Wort einer Lampe vergleichbar ist, die in dunkler Nacht leuchtet
(2 Petr. 1,19). Wir können nicht alle Wege Gottes sehen. Sein Handeln
in der Geschichte ist uns verborgen bis auf jenen Raum, den das
prophetische Wort der Offenbarung uns erhellt. Unser Wissen ist darum
Stückwerk (1 Kor. 13,9). Wir können keine Totalitätsanschauung geben.
Wir können nicht den Ausgang aller Dinge voraussagen. Was uns

gesagt ist durch die Propheten, und abschliessend und endgültig in Jesus
Christus, das sind Wegmarken, Lichter, die im Dunkeln einen Weg
zeigen. Es ist im Erkennen und Tun der schmale Weg des Glaubens,
aber auf ihm liegt die Verheissung dieses und des künftigen Lebens
(Matth. 7,14).

179



ANMERKUNGEN

1 Vortrag, gehalten am 12. November 1973 an der Tagung des Evangelisch-Theologischen
Pfarrvereins in Bern.

2 z. B. Jes. 1,2-9 ; 1,21-31 ; 2,6-3,26 ; 5,1-30 ; Ter. 2 : 7,1-15 ; 9,9-21 ; Ez. 4,1-5,17 ;
7,1-11,13 ; Arnos 2,4-16 ; 5,16-20 ; Micha 3,9-12 ; 6,1-14 ; Sach. 12,1-13,9.

3 Zum Messiasbild von Sach. 9-14 vgl. F.F. Bruce, Zwei Testamente — eine
Offenbarung, 1972, S. 120 ff.

4 Zum Verständnis der Prophétie vgl. F. Flückiger, Theologie der Geschichte, 1970.
6 Jes. 11,10 ; 25,6 ; 42,1 ; 42,6 ; 45,14 ; 49,6 ; 55,4 ; 56,1 ff ; Zeph. 3,9 ; Sach. 8,20 ff.
0 W. Wrede, Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, 1901.
7 Jesus hat nach Mark. 15,2 sein Bekenntnis vor Pilatus bestätigt. Da Pilatus ihn
verurteilt hat, ist das Zeugnis vor Pilatus schliesslich ausschlaggebend gewesen
für Jesu Hinrichtung. Das dürfte der Grund sein, warum 1 Tim. 6,13 vom
Bekenntnis vor Pilatus die Rede ist. Die Frage des Pilatus Mark. 15,2 setzt aber
voraus, dass Jesus wegen seines vorangegangenen Messias-Bekenntnisses vor dem
Hohen Rat in Anklagezustand versetzt worden war.

8 Die Darstellung des Markus entspricht nicht ganz der Prozessordnung der jüd-
Mischna. Allerdings wissen wir nicht sicher, wie das Vorgehen bei jüdischen
Verfahren zur Zeit Jesu geregelt war. Aber wenn es sich um eine inoffizielle
Einvernahme vor eilig zusammengerufenen Mitgliedern des Synedriums handelte, so
würde das nur bestätigen, wie herrschende Gruppen gegen Personen, die sie
ausschalten wollen, oft vorgehen. Beispiele aus dem Altertum und bis ins 20.
Jahrhundert gäbe es genug. Wenn die Darstellung des Markus nicht der (möglicherweise)

geltenden Prozessordnung entspricht, so würde das für Historizität sprechen.
Eine nachträglich konstruierte Verhandlung wäre sicher genau nach den
Vorschriften der Prozessordnung gezeichnet worden, um so mehr, als man in diesem
Fall mit Protesten von jüdischer Seite hätte rechnen müssen. Gegen die Überlieferung

der Evangelien ist, soweit wir wissen, von jüdischer Seite nie eigentlich
Widerspruch erhoben worden.

0 Vgl. O. Betz, Was wissen wir von Jesus 2. Aufl. 1967, S. 59 ff.
10 Vgl. Kraus, Psalmen II, S. 856 f. (Bibl. Kommentar z. A. T.).
11 Siehe hierzu auch Ezechiel 28,1-19.
12 Da die Evangelien von den Zusammenstössen Jesu mit den Pharisäern verhältnismässig

ausführlich berichten, ist auch anzunehmen, dass die Evangelisten eine
Einwirkung der Pharisäer auf den Prozess Jesu nicht verschwiegen hätten. Vgl.
auch O. Betz, Was wissen wir von Jesus, S. 56.

13 Zur Geschichte des Judenchristentums vgl. H.J. Schoeps, Das Judenchristentum,
Sammlung Dalp 376, 1964, und vom gleichen Verf. : Theologie und Geschichte
des Judenchristentums, 1949.

14 Nach 2 Tim. 1,15 haben « alle, die in Asia sind », sich von Paulus abgewandt.
Asia war der Name der Provinz Kleinasien im röm. Reich. Diese Abwendung
bestätigt die im Gal. erkennbare Situation. Es ist wahrscheinlich, dass die von
Paulus gegründeten Gemeinden in jenem Gebiet sich nachher der judenchristlichen

Mission angeschlossen haben.
15 Der Brief wird auf Petrus zurückgeführt, der ihn nach 5,12 jedoch nicht selber

geschrieben hat, sondern durch Silvanus (vielleicht Silas, der Begleiter des Paulus?)
schreiben liess, was das gute Griechisch und einige an paulinische Theologie
anklingende Wendungen erklären könnte.

10 Dass es sich nicht einfach um Heidenchristen, sondern um Proselytenchristen
handelt, ergibt sich nicht nur aus der Adresse 1,1, sondern beispielsweise auch
daraus, dass es von den angeredeten Frauen heisst, sie seien Kinder Saras geworden

(3,6), und durch die Orientierung der Gemeinde an Zion (2,6). Die Verse
3,9-11 betonen die Zugehörigkeit der Angeredeten zum Bundesvolk Israel (2 Mose
19,5-6 ; Hos. 2,25). Man hat diese Stellen oft missbraucht, um zu zeigen, dass die
Gemeinde aus den Heiden nun das wahre Israel sei. Folge dieser Übertragung

180



war, dass — schon in der Alten Kirche — den Juden die Zugehörigkeit zum Heil

und zu den Verheissungen Israels abgesprochen wurde. Eine der Hauptursachen
des altkirchlichen Antisemitismus (Vgl. Flückiger, Theologie der Geschichte,

1970, S. 190 ff.
17 Vgl. 4 Mose 34,1-15 ; 2 Sam. 8.
18 So findet sich z. B. die Verbindung von Menschensohn und Gottesknecht (Mark.

8,31 ; 10,45 u.a.) überhaupt nur in der Jesus-Überlieferung. Das Judentum kannte

diese Verbindung nicht, und auch in der Urgemeinde gab es keine Theologie

vom leidenden Menschensohn bzw. vom leidenden Kyrios mehr, da die
Menschensohn-Theologie ganz mit dem Begriff des erhöhten, himmlischen Jesus
verschmolz. « Menschensohn » und « Messias » umschreiben nicht die ganze neu-
test. Christologie. Man müsste u.a. auch dem Begriff « Gottesknecht » nachgehen.
Hier wird nur auf diese beiden Begriffe Bezug genommen, weil sie sich mit dem

Kommen, der Zukunft Jesu befassen.
18a In Mark. 14,62 kann ebenfalls nur dieses prophetische « Sehen » gemeint sein,

weil es sich um ein Schauen Gottes handelt. Das « Sitzen zur Rechten Gottes »,
d.h. die Verleihung der Daniel 7,14 angekündeten Machtfülle, geht dem Aufstieg
Jesu in die Himmel voran. Mit dem «Kommen auf den Wolken des Himmels»
ist wie Daniel 7,13 der Eintritt in die himmlischen Sphären, d.h. die Himmelfahrt

gemeint. Der sachliche Vorrang der Machtverleihung vor der Himmelfahrt
entspricht auch der lukanischen Darstellung, derzufolge Jesus erst 40 Tage nach
Ostern von der Erde weggenommen wurde. Vgl. auch Rom. 10,9 und 1 Petr. 3,22,
wo die Kyrios-Würde vor dem Akt der Auferweckung bzw. Erhöhung genannt ist.

10 Vgl. F. Flückiger, Die Redaktion der Zukunftsrede in Mark. 13, Theologische
Zeitschrift, Jg. 26, 1970, S. 395 ff.

20 Die sog. Hellenisten in Jerusalem waren griechisch sprechende Juden, in der
Regel Diasporajuden, die aus fremden Ländern nach Jerusalem gekommen waren.
In ihren Kreisen entstand dann auch ein hellenistisches Judenchristentum. In
Apg. 6,1 ff. wird erzählt, wie sich diese Gemeinde durch Einsetzung von sieben
Vorstehern verselbständigte. Neben Stephanus war der aus Zypern gebürtige
Barnabas ein Haupt dieser Gemeinde. Seit der Zeit der Makkabäerkriege bestanden
zwischen den strengen, aramäisch sprechenden Juden und den Hellenisten immer
gewisse Spanungen, weil die letzteren sich für Lockerung der strengen
Kultvorschriften einsetzten.

21 Wenn im Neuen Testament von Israel die Rede ist, dann ist auch Israel gemeint.
Die spiritualisierende Umdeutung, als ob mit dem gläubigen Israel die Gemeinde
aus den Heiden gemeint sei, konnte erst aufkommen, als das (ursprünglich sogar
dominierende) Judenchristentum erloschen war und der werdenden Grosskirche
nur noch das nicht-christliche Judentum gegenüberstand. Die Missdeutung, als ob
die heidenchristliche Gemeinde « Israel » sei, muss deshalb entschieden abgelehnt

werden, weil sie historisch eine der Wurzeln des mittelalterlichen Antisemitismus

war. Indem die Kirche das Erbe Israels für sich selbst beanspruchte,
musste sie die Hoffnung des Volkes Israel bestreiten und also die Juden gleichsam
aus der Heilsgeschichte eliminieren. Vgl. Anm. 17.

22 Christliche Diakonie meint nach dem Neuen Testament das charismatische
Handeln, das aus der Betätigung der vom Geist gewirkten Gnadengaben hervorgeht
und sowohl Dienst der Verkündigung, wie Gemeindeleitung, wie Ermahnung, wie
Liebestätigkeit sein kann (Rom. 12,3-8). Der eine Missionsauftrag der Kirche, das
Evangelium zu predigen, ist unteilbar, denn es geht um die Bewirkung eines
Lebensprozesses « in Christus », der Glaube, Rechtfertigung, Leben im Geist,
Anwendung der Geistesgaben, Auferstehung und Verherrlichung einschliesst. Jeder
Versuch, christliche Diakonie von der Verkündigung bzw, vom Glauben bzw. vom
Charisma zu trennen führt dazu, dass diese aus dem Dienst Christi abgleitet in
die Abhängigkeit von weltlichen Ideologien und Mächten.

181


	Israel und die Wiederkunft Christi

