Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 30 (1974)

Artikel: Christliche Hebraisten der Renaissance und Reformation
Autor: Willi, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTLICHE HEBRAISTEN
DER RENAISSANCE UND REFORMATION

Von Thomas Willi, Eichberg

Die folgenden drei andernorts genauer zu belegenden Skizzen sind als Beleg fiir
die Teilnehmer einer Studienwoche gedacht, die vom 7.-12.10. 1973 in St. Moritz
stattfand. Herrn Prof. K. Hruby, Paris, der die Tagung im Auftrag der Schweizeri-
schen Evangelischen Judenmission geleitet hat, danke ich fiir Einladung und Thema-
vorschlag, den Teilnehmem fiir ihre ablehnende oder zustimmende, aber in jedem
Fall bereitwillige Begleitung.

PETRUS NIGRI
(ca. 1435 - ca. 1483)

Barcelona 1284 - Regensburg 1474

« O Fels des Glaubens, jetzt mach die Lichter Petri rein,
des schwarzen oder ekelhaften, dass er vermag, in der ekelhaften
wie sie im Judenvolk verbreitet ist, des allmichtigen [Finsternis,
Vaters Kraft zu verbreiten, sowie das Heil der Welt. »

Diese Verse eréffnen Petrus Nigris « Tractatus ad perfidiam Judaeo-
rum exstirpandam », erschienen in Esslingen am 6. Juni 1475. Sie fussen
wie das Buch selbst auf Ps. 118,22 : Christus als der Stein, den die
Bauleute, von Nigri im Gefolge von Apg. 4,11 auf die Juden gedeutet,
verworfen haben, ist der Eckstein. Die in dem Gedichtchen enthaltene
Anspielung auf seinen Vor- und Familiennamen ist mehr als eine Wort-
spielerei. Die Verse beziehen sich auf das Werk dieses um 1435 von
christlichen Eltern in Kaaden (B6hmen) geborenen Peter Schwarz. Die-
ses Werk war die Judenmission. Er war in diesem Feld weder der
Einzige noch der Grosste ; er war eher eine Randfigur, die sich mit
Leuten von der Art eines Vicente Ferrer O.P. oder Johannes de Capi-
strano O.F.M. niemals messen konnte. Diese predigten, disputierten,
und es entstanden Volksbewegungen; jener predigte, disputierte, und es
entstanden Biicher. Petrus Nigri erscheint in erster Linie als ein Mann

78



der Biicher. Setzt man das voraus, so bekommt sein Leben eine klare
Linie.

Er war Dominikaner. Die Zugehoérigkeit zu diesem Orden teilt er
mit Raymund Martini, dem ersten ernstzunehmenden heidenchristlichen
Hebraisten nach Hieronymus. Bis zu einem gewissen Grade lésst sich
Nigri Martini auch vergleichen. Freilich ist Deutschland nicht Spanien,
Regensburg nicht Barcelona, das 15. nicht das 13. Jahrhundert, der
« Tractatus » kein « Pugio fidei », aber freilich auf der anderen, jiidi-
schen Seite ein R. Israel Bruna auch kein R. Salomo b. Adret. Nur ein
Mensch, der véllig in den Biichern lebte, konnte daher verkennen, dass
eine Disputation zu Regensburg im Jahre 1474 eine andere Sache sei
als eine Disputation zu Barcelona im Jahre 1284 und die Juden fiir
besiegt erkliren, weil sie die angebotene Disputation nicht angenommen
hitten. Nichts beleuchtet den Wechsel der Szene deutlicher als die Tat-
sache, dass es 1284 noch der Rabbiner, Salomo b. Adret, war, der die
Disputation niederschrieb und der Gemeinde von Lerida zur Aufbe-
wahrung sandte, 1475 dagegen der Monch, der dem Bischof von
Regensburg seine dem Angebot der Disputation voraufgehenden Pre-
digtthesen in Buchform widmete. Aus Disputationen werden — und
dies ist noch der fiir die Juden giinstigste Fall — Predigten, aus Brief-
berichten Abhandlungen.

Was Nigri von Martini, Bruna von b. Adret trennt, sind zum klein-
sten Teil Unterschiede der Person ; es ist vielmehr der Zustand ihrer
Gemeinschaften, der Kirche und der Synagoge. Martini steht im Jahr-
hundert der IV. oekumenischen Lateransynode Innozenz’ III., der
Glanzzeit der Papstkirche, Nigri im Zeitalter des laufenden Verfalls der
kirchlichen Institutionen. Die Haltung gegeniiber den Juden, in jedem
Fall ein untriigliches Zeichen der Zeit, spiegelt diese Entwicklungen
wider.

Eine spite Frucht des 18. Jahrhunderts, das nicht bloss den Juden-
fleck, sondern 1230 auch die ersten beiden Institute fiir Judenmission
gebracht hatte, ist der Beschluss des Konzils von Vienne 1311 : « Damit
deshalb durch wirksamen Unterricht solche sprachliche Erfahrung
bequem erlangt werden mége, sehen wir, unter Zustimmung dieses hei-
ligen Konziliums, vor, dass iiberall, wo die rémische Kurie vertreten
ist, ndmlich an den Universititen von Paris, Oxford, Bologna und Sala-
manca, Schulungszentren fiir die unten genannten Arten von Sprachen
eingerichtet werden. Wir beschliessen, dass in jedem dieser selben Orte
katholische Minner angestellt werden, die iiber ausreichende Kenntnis
der hebriischen, arabischen und araméiischen Sprache verfiigen. » Aus
dem Konzilsbeschluss geht deutlich hervor, dass das Studium der semiti-
schen Sprachen, in erster Linie der hebriischen, im Interesse der Papst-

79



kirche und ihres ausfithrenden Organs, der Kurie, liegt. Was Raymund
de Pennaforte mit seinen beiden Instituten mehr auf lokaler und pri-
vater Basis eingerichtet hatte, sollte zum gemeinniitzigen Instrument der
expandierenden Kirche werden. Der Zweck des Erlasses ist die Stér-
kung der rémischen Kirche gegen innen und aussen. Die christliche
Hebraistik ist ein Mittel der kurialen Kirchenpolitik ; weder Bildungs-
ziele noch Bediirfnisse der Bibeltheologie spielen in ihren Anfingen
eine Rolle. Auffallend ist zudem die positive Haltung zum Sprachstu-
dium. Noch zehrt auch ein Clemens V. von der Position der Stirke des
vergangenen Jahrhunderts. Kein Gedanke, dass der Kirchenlehre von
dieser Seite Gefahr drohe. Zwar wird, beinahe beiliufig, die Katholi-
zitit der Sprachlehrer zur Bedingung gemacht, aber von der Sprache
und jhren Trigern erwartet man keine Bedrohung. Aber steht die
triumphierende Kirche wirklich so fest ? Kann sie so vollig auf sich
selbst gestellt, ohne Riicksicht auf die Juden, ungestort ihrer Wege
gehen ?

Wohin sich die Lage tatsichlich entwickelt, zeigt die Episode, wie
in dem jungen Konrad Kiirschner (Pellican) aus Rufach im Elsass der
Wunsch wach wurde, Hebriisch zu lernen. « Als Knabe, in meinem
elften Jahr oder noch friiher, hatte ich nidmlich von meinen Kameraden
erzidhlen horen, ein Doktor der Theologie habe mit einem Juden iiber
den christlichen Glauben disputiert und sei durch die Antworten nicht
nur des Juden, sondern sogar einer Jiidin in die Enge getrieben worden.
Die Geschichte entsetzte und betriibte mein Knabenherz. Ja, es war
mir eine Gewissensqual, dass unser Christenglauben auf so schwachen
Fiissen ruhe. Gelehrten Theologen gegeniiber sollten ihn Juden erschiit-
tern konnen | »

Der Werdegang eines Hebraisten

Das Konzil von Basel hat 1434 den Beschluss von Vienne bekriftigt
und die Bischéfe ermuntert, Missionare zu den Juden ihrer Di6zesen zu
schicken. In diesem Rahmen ist die Tatigkeit von Petrus Nigri zu sehen.
Ihm, wie so vielen anderen, hatten die Schriften des Nikolaus von Lyra,
den man fiiglich einen Exponenten des Geistes von Vienne nennen
kénnte, den Anstoss zur Beschiftigung mit dem Hebriischen gegeben.
Aber Nigri liess es, anders als die vielen anderen, nicht dabei bewenden.
In seiner Studienzeit, in den 60-er Jahren des 15. Jahrhunderts, scheute
er sich nicht, « in Spanien mit jiidischen Kindern in Winkeln gelagert,
ihre der [hebrdischen] Sprache Kundigen anzuhéren, um es zih im
‘Gedichtnis zu behalten ». Das geschah in Salamanca, einer der vier am

80



Konzil von Vienne genannten Universitiitsstidte ; ein deutlicher Hin-
weis, dass der Beschluss weitgehend auf dem Papier blieb. So ist es
denn die eigenartige Mischung der durch Nikolaus von Lyra vermit-
telten Anstosse des Konzils von Vienne und der seit 1391 immer mehr
in die Winkel verwiesenen Ausldufer spanisch-jiidischer Geistigkeit und
hebrdischer Sprachlehre, die aus Nigri den einzigen mittelalterlichen
Hebraisten Deutschlands von Bedeutung macht. Beide Elemente, die
Theologie der wenn auch nur noch dem Anspruch nach triumphie-
renden und daher immer stirker spiritualisierenden Kirche und die phi-
lologische Bildung der « jiidischen Gymnasien » machen aus Nigri zwar
den ersten deutschen, aber letzten katholisch-mittelalterlichen Juden-
missionar. Die junge Buchdruckerkunst hat sein Werk zur Fundgrube
fir die kommenden entscheidenden Jahrzehnte werden lassen.

Nigris hebraistische Philologie teilt im grossen und ganzen die prak-
tische Abzweckung, wie sie den Konzilien von Vienne und Basel vor
Augen gestanden hatte. Ganz deutlich ist das in den spiteren Jahren
1474-1478, in denen er sich ganz der Judenmission widmete. Die Mis-
sion ist freilich nicht die einzige Triebfeder seiner Sprachstudien in
Spanien gewesen. Ein neues, gewissermassen modernes Element bricht
auch bei diesem Mann des Mittelalters schon auf. Es ist der Wunsch,
auf das Original der Schrift zuriickzugehen. Darin kiindigt sich die
historische Richtung der Renaissance bereits an. Anlass zu solchen
Erwigungen Nigris ist der Psalter. Dass es gerade dieses fiir die kirch-
liche Liturgie grundlegende Buch ist, zeigt, dass jene biblizistische
Tendenz keineswegs, wie es uns vielleicht scheint, rein intellektuali-
stisch aufzufassen ist ; sie ist vielmehr in starkem Mass auf den Gottes-
dienst, auf die kirchliche Praxis, bezogen. « Ich horte freilich bei ein-
zelnen Versen der von uns allgemein benutzten Ubersetzung [der Psal-
men], obwohl ich [sie] allein kannte, von Ubersetzungsfehlern im Ver-
gleich zum hebriischen Originaltext. Als ich, nach Tagen endlich deren
miide, einen gewissen #dusserst kenntnisreichen Neuchristen um Aus-
kunft anging, versicherte er [mir], der Psalter, den wir beim Beten in
den Kirchen briuchten, sei nicht von Hieronymus iibersetzt, vielmehr
ein bestimmter anderer [Psalter], der mir in einer Universititsbiblio-
thek Salamancas gezeigt werden sollte. »

Der Wunsch nach dem originalen Text der Heiligen Schrift findet
seine Befriedigung im echten Hieronymus ; das ist noch die mittel-
alterliche Lage der Dinge. Aber immerhin, er ist geweckt und schliesst
den Riickgang auf das hebriische Original doch auch schon in sich.
« Was damals, als Sophronius dem géttlichen Hieronymus, dem Uber-
setzer der heiligen Kirche, den Anstoss gab, die Gelegenheit ausmachte,
dass er den Psalter aus dem hebriischen Original in die lateinische

81



Sprache iibertrug, das wurde auch mir, der ich mir in Spanien mit
judischen Kindern in Schlupfwinkeln die Anfinge der hebriischen
Sprache aneignete, zum Anlass, diesem Werk [gemeint ist die Beschéfti-
gung mit dem Psalter] eifriger obzuliegen. » Das Ergebnis dieser Arbeit
war der Psalmenkommentar Nigris.

Noch war das Original der Bibel allerdings nur ein leichter Stachel
im Fleisch der Kirche, eine leichte Beunruhigung, mehr nicht, und
jedenfalls nicht zu vergleichen mit dem anderen Stachel, den die Juden
im Bereich dieser Kirche mit dem allumfassenden Anspruch bildeten.
Immerhin hatte Nigri ein deutliches Empfinden dafiir, dass die bibli-
sche Beunruhigung mit der jiidischen zusammengehore. Der ersteren
hat er sich in seinem Psalmenkommentar gestellt, der letzteren in seinem
missionarischen Werk (« Tractatus » und « Stern »), alles freilich auf
der Grundlage einer rigiden Scholastik, der sein letztes, rein syste-
matisches Werk (« Clipeus Thomistarum ») galt. Der Psalmenkom-
mentar ist ausdriicklich dazu geschrieben, damit « die Gelehrten etwas
[in der Hand hitten], womit sie den treulosen Juden, die die Vulgata
in einzelnen Worten schmihen, Red und Antwort stehen konnten »,
und zwar eben mithilfe der originalen Hieronymus-Ubersetzung sowie
der hebraistischen Bemerkungen Nigris dazu. So ist denn der Psalmen-
kommentar tatsichlich nur eine Erginzung seiner judenmissionarischen
Werke ; eine wissenschaftliche, auf dem Urtext und dem echten Hiero-
nymus beruhende Bekriftigung der christologischen gegeniiber einer
anders historisierenden jiidischen Exegese. Auf sie verweist er dann im
« Stern », etwa zu Ps. 21 (22) : « Welicher psalm alleyn mag aussgelegt
werden von cristo dem herren vnd nichts von dem Mardochai als ich
hab bewert yn der gloss auff dem psalter. »

Der Judenmissionar

Ob Nigri zielbewusst ein derartiges missionarisches Wirken im Auge
hatte, muss dahingestellt bleiben. Immerhin, er war Dominikaner, und
die Ordenszugehérigkeit war in sich eine Verpflichtung. Es selbst
bezeichnet es als eine « wunderbare Gelegenheit », dass er nach sechs-
jahrigen theologischen Bemiihungen, die freilich nicht die erhofften
Friichte trugen, zur Osterzeit 1474 vor den hochgebildeten Juden der
beriihmten Regensburger Gemeinde die Kanzel habe besteigen konnen.
Es mag sein, dass er selbst nichts anderes im Sinn hatte, als seine im
Hebriischen erworbenen Talente nicht brachliegen zu lassen. Aber
seine Einfiihrung in Regensburg stellt ihn doch in ein zweifelhaftes
Licht. Er traf hier nimlich ein mit einer Empfehlung Herzog Ludwigs

82



des Reichen von Bayern-Landshut an Heinrich IV. von Absberg, Bischof
von Regensburg. Der erstere hatte ein zu grosses Interesse an den Juden
als dass er von rein theologischen Gesichtspunkten geleitet gewesen
wire, der letztere war zu bigott als dass er einer Empfehlung eines
dominikanischen Ketzerbestreiters bedurft hitte. Der Herzog hatte
bereits frither mit dem Kaiser, Friedrich III., um die jiidischen Steuerer-
trignisse gestritten ; er griindete seinen Anspruch auf die mehr als ein
Jahrhundert zuriickliegende Verpfindung der Juden durch XKaiser
Ludwig den Bayern an die Landesherzoge. So bedeutete, vom Herzog
aus gesehen, jede Judenbekehrung eine Schmilerung des konkurrie-
renden kaiserlichen Fiskus ; denn jede solche Konversion war zugleich
ein rechtlicher Akt. Die Interessen des Bischofs gingen dazu parallel ;
sie hatten neue Nahrung gefunden durch das Wahngespinst um den
dreijihrigen Simon von Trient. Im selben Méirz 1474, als Nigri in
Regensburg eintraf und seine sieben dreistiindigen Predigten vor den
zwangsweise in die bischofliche Kapelle rekrutierten Juden hielt, trat
der getaufte Jude Hans Vayol mit der furchtbaren Beschuldigung gegen
den greisen Rabbiner Israel Bruna auf, er habe ihm ein siebenjéhriges
Christenkind abgekauft und geschlachtet. Die Todesstrafe wurde bean-
tragt. Gleichzeitig bot Nigri der durch diese Anklagen, die in der Mark-
grafschaft Baden, in Ravensburg, Uberlingen, Lindau zu Vertreibung
und Ermordung gefiihrt hatte, eingeschiichterten Gemeinde eine Reli-
gionsdisputation an. Diese hatte gewiss andere Sorgen ; ihr einziger
Schutz waren die harte und klare Haltung des Kaisers und das Eintreten
Bohmens unter Kénig Ladislaus. Dieser doppelte Druck fithrte schliess-
lich zur Verbrennung von Vayol, aber doch nicht zum Gesinnungs-
wandel derer, die ihn vorgeschoben haben mochten. Eine neue Bela-
stung brachte die Forderung des Kaisers an die Gemeinde, eine Steuer
in der Héhe von 4000 Gulden fiir den Krieg gegen Karl von Burgund
abzuliefern ; noch mehr als das Finanzielle driickten die vonseiten des
Herzogs zu erwartenden Repressalien, falls man der kaiserlichen For-
derung nachkam. Sie musste also unter der Hand beglichen werden.
Das fithrte aber dazu, dass der Gemeinde von Bischof und Herzog der
Wucher verboten und die christlichen Schuldner aller Verpflichtungen
ledig erklirt wurden. Zu diesem verheerenden Erlass bildete Nigris
Proklamation des Siegs in der Disputation, weil sich innert Jahres-
frist niemand gemeldet habe, eine fast zynische Begleitmusik. Wenig
nachher ging auch der Wunsch des Bischofs in Erfiillung, die Thesen
der Predigten gedruckt zu sehen : am 6. Juni 1475 erschien in Esslingen
der « Tractatut ad perfidiam Judaeorum exstirpandam », gewidmet
dem «in Christus hochzuverehrenden Vater und Herrn, Bischof der
heiligen Kirche in Regensburg ». Wie damals die Osterpredigten die

83



erste Phase, so sollte, gewollt oder ungewollt, der « Tractatus » die
zweite, fiir die jiidische Gemeinde noch bedrohlichere Periode einleiten.
Vorerst herrschte freilich bis Marz 1476 Ruhe, da Bischof Heinrich nach
Rom gereist war. Auf der Hinfahrt hatte er Trient beriihrt. Im dortigen
Prozess hatte die ménchische Partei einen getauften Juden aus Regens-
burg, den Schénschreiber Wolfkan, als Zeugen der Anklage auftreten
lassen. Dabei erfuhr der Bischof, was er erfahren wollte, nimlich die
Namen von sechs jiidischen Regensburgern, die vor acht Jahren an
einem Ritualmord beteiligt gewesen sein sollten.

Sogleich nach der Riickkehr, im Mirz 1476, wurde der Prozess in
Angriff genommen ; die Untersuchung fiihrten stddtische, herzogliche
und bischéfliche Ausschiisse. Die Regensburger Verhiltnisse sind ein
Lehrstiick fiir die vollig verworrene rechtliche Lage der Juden. Selbst
fester gegriindete und unabhingigere politische Gemeinschaften als es
die Reichsstadt und ihr Rat waren, hiitten nicht leicht daran getan, eine
solche Sondergruppe, wie sie die Juden — und sie bildeten praktisch
die einzige offen separierte Gruppe — darstellten, zu sichern und
geistig zu tragen. Die Alternative, die sich einer innerlich so unsicheren
und darum auf dusserlich pedantische Gleichschaltung erpichten Gesell-
schaft bot, waren die Vernichtung bzw. Vertreibung oder die vollige
Integration der Juden. Der erstere Weg war in Trient beschritten wor-
den ; England (1290), das Konigreich Frankreich (1395) waren ihn
lingst gegangen ; in Spanien (1492) und Portugal (1496) stand der
Schritt unmittelbar bevor. Die Methode sollte alsbald auch im politisch
zerkliifteten Deutschland Schule machen und den alltiglichen Hinter-
grund der aufkommenden christlichen Hebraistik bilden. Regensburg
war kein Sonderfall ; was dem Erzbischof von Mainz, Adolf von Nassau,
der die Juden 1470 in knapp zwei Monaten zur Auswanderung gezwun-
gen hatte, recht war, war dem Bischof von Regenburg billig.

Ist die Integration, sind die Predigtaufrufe Nigris nichts als die
Kehrseite der Extermination, ist seine judenmissionarische Titigkeit
nichts als das ideologische Programm der Integration — oder gliiht
doch von der Sache her ein Funke anderen Geistes darin P Man zwei-
felt, man verzweifelt. Die Integration, die Nigri erstrebte, war durch-
aus dhnlich motiviert wie die Extermination. Dafiir spricht nicht bloss
die fast liickenlose Verflechtung seiner Regensburger Auftritte mit den
herzoglichen und bischoflichen Machenschaften. Ihr unmittelbarer
Niederschlag, der « Tractatus », ist ausdriicklich « zur Ausrottung der
Treulosigkeit der Juden » geschrieben. Der entscheidende Begriff, « per-
fidia », geprigt vom Karfreitagsgebet der romischen Liturgie, ist gewiss
nicht durch kirchenlatinistische Spitzfindigkeit auf die Bedeutung
« Unglaube » zu reduzieren. Er meint die Haltung eines, der nicht auf

84



gleicher Rechtsgrundlage steht und mit dem man daher nicht auf Treu
und Glauben verkehren kann. In dieser Beleuchtung wird dann die
Bibelfrage virulent, das heisst fiir jiidisches wie christliches Bewusstsein
die Frage nach dem giiltigen Gesetz, dem alten bzw. angeblich neuen.
Nicht zufillig behandelt Nigri im selben fiinften Kapitel des «Tractatus»
neben der Frage des alten und neuen Gesetzes die Taufe, die nichts
anderes ist als das « Entréebillet » (Heine), freilich nicht in die Kultur-
welt, sondern in die Rechtsgemeinschaft des corpus christianum, mithin
ein Rechtsakt so gut wie ein Sakrament. Man hat heute kaum eine
Vorstellung davon, welche rechtlichen Implikationen theologischen
Aussagen innewohnen. |

Nigri teilt nicht nur die selbstverstindliche Voraussetzung jiidischer
Treulosigkeit mit den Befiirwortern der Vertreibung und Ausrottung ;
auch die Anklage wegen Ritualmordes gilt ihm als erwiesen. Es mutet
geradezu als eine rechthaberische Verlautbarung der bischoflichen
Kanzlei an, wenn Nigri in seinem Psalmenkommentar von 1476-77,
d.h. aus den Jahren, wo die kaiserliche Gewalt sich zugunsten der
Juden durchzusetzen begann, Ps. 13(14),4 kommentiert. Wenn man die
Ereignisse in Regensburg nach der Riickkehr des Bischofs aus Italien
kennt und die Protokolle der zweiten Prozessphase mit der Psalmaus-
legung vergleicht, wiirde man ahnen woher Nigri seine Kenntnisse iiber
den Ritualmord hat, ohne die gleich folgende Erwihnung des Pro-
zesses notig zu haben : aus den Gestédndnissen der im Marz 1476 gefol-
terten sechs Juden. Nigri hatte iiberdies 1475, also im Jahr nach seinem
ersten Offentlichen missionarischen Auftreten, selbst an solchen Juden-
prozessen teilgenommen. So ist es einfach das Echo der Prozessproto-
kolle, wenn er schreibt : « Das [Ps. 13 (14),4 : sie verzehren mein Volk]
bezieht sich wortlich auf die Juden, die Christen essen, d.h. pars pro
toto im Sinne des erweiterten Wortgebrauchs : weil sie die unschuldigen
Kinder der Christen téten und ihr Blut in Mazzen, d.h. Aschenkuchen
oder ungesiuerten Broten, essen und, vermischt mit Wein, am Passah,
d.h. beim 6sterlichen Mahl, trinken, wie klar erwiesen ist durch den
heiligen Mirtyrer Simon in der Stadt Trient. »

(Wird fortgesetzt)

85



	Christliche Hebraisten der Renaissance und Reformation

