
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 30 (1974)

Artikel: Christliche Hebraisten der Renaissance und Reformation

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTLICHE HEBRÀISTEN
DER RENAISSANCE UND REFORMATION

Von Thomas Willi, Eichberg

Die folgenden drei andernorts genauer zu belegenden Skizzen sind als Beleg für
die Teilnehmer einer Studienwoche gedacht, die vom 7.-12.10. 1973 in St. Moritz
stattfand. Herrn Prof. K. Hruby, Paris, der die Tagung im Auftrag der Schweizerischen

Evangelischen Judenmission geleitet hat, danke ich für Einladung und
Themavorschlag, den Teilnehmern für ihre ablehnende oder zustimmende, aber in jedem
Fall bereitwillige Begleitung.

PETRUS NIGRI
(ca. 1435 - ca. 1483)

Barcelona 1284 - Regensburg 1474

« O Fels des Glaubens, jetzt mach die Lichter Petri rein,
des schwarzen oder ekelhaften, dass er vermag, in der ekelhaften
wie sie im Judenvolk verbreitet ist, des allmächtigen [Finsternis,
Vaters Kraft zu verbreiten, sowie das Heil der Welt. »

Diese Verse eröffnen Petrus Nigris « Tractatus ad perfidiam Judaeo-
rum exstirpandam », erschienen in Esslingen am 6. Juni 1475. Sie fussen
wie das Buch selbst auf Ps. 118,22 : Christus als der Stein, den die
Bauleute, von Nigri im Gefolge von Apg. 4,11 auf die Juden gedeutet,
verworfen haben, ist der Eckstein. Die in dem Gedichtchen enthaltene
Anspielung auf seinen Vor- und Familiennamen ist mehr als eine
Wortspielerei. Die Verse beziehen sich auf das Werk dieses um 1435 von
christlichen Eltern in Kaaden (Böhmen) geborenen Peter Schwarz. Dieses

Werk war die Judenmission. Er war in diesem Feld weder der
Einzige noch der Grösste ; er war eher eine Randfigur, die sich mit
Leuten von der Art eines Vicente Ferrer O.P. oder Johannes de Capi-
strano O.F.M. niemals messen konnte. Diese predigten, disputierten,
und es entstanden Volksbewegungen; jener predigte, disputierte, und es
entstanden Bücher. Petrus Nigri erscheint in erster Linie als ein Mann

78



der Bücher. Setzt man das voraus, so bekommt sein Leben eine klare
Linie.

Er war Dominikaner. Die Zugehörigkeit zu diesem Orden teilt er
mit Raymund Martini, dem ersten ernstzunehmenden heidenchristlichen
Hebraisten nach Hieronymus. Bis zu einem gewissen Grade lässt sich

Nigri Martini auch vergleichen. Freilich ist Deutschland nicht Spanien,
Regensburg nicht Barcelona, das 15. nicht das 13. Jahrhundert, der
« Tractatus » kein « Pugio fidei », aber freilich auf der anderen,
jüdischen Seite ein R. Israel Bruna auch kein R. Salomo b. Adret. Nur ein
Mensch, der völlig in den Büchern lebte, konnte daher verkennen, dass

eine Disputation zu Regensburg im Jahre 1474 eine andere Sache sei
als eine Disputation zu Barcelona im Jahre 1284 und die Juden für
besiegt erklären, weil sie die angebotene Disputation nicht angenommen
hätten. Nichts beleuchtet den Wechsel der Szene deutlicher als die
Tatsache, dass es 1284 noch der Rabbiner, Salomo b. Adret, war, der die
Disputation niederschrieb und der Gemeinde von Lerida zur
Aufbewahrung sandte, 1475 dagegen der Mönch, der dem Bischof von
Regensburg seine dem Angebot der Disputation voraufgehenden
Predigtthesen in Buchform widmete. Aus Disputationen werden — und
dies ist noch der für die Juden günstigste Fall — Predigten, aus Brief-
berichten Abhandlungen.

Was Nigri von Martini, Bruna von b. Adret trennt, sind zum kleinsten

Teil Unterschiede der Person ; es ist vielmehr der Zustand ihrer
Gemeinschaften, der Kirche und der Synagoge. Martini steht im
Jahrhundert der IV. oekumenischen Lateransynode Innozenz' III., der
Glanzzeit der Papstkirche, Nigri im Zeitalter des laufenden Verfalls der
kirchlichen Institutionen. Die Haltung gegenüber den Juden, in jedem
Fall ein untrügliches Zeichen der Zeit, spiegelt diese Entwicklungen
wider.

Eine späte Frucht des 13. Jahrhunderts, das nicht bloss den Judenfleck,

sondern 1230 auch die ersten beiden Institute für Judenmission
gebracht hatte, ist der Beschluss des Konzils von Vienne 1311 : « Damit
deshalb durch wirksamen Unterricht solche sprachliche Erfahrung
bequem erlangt werden möge, sehen wir, unter Zustimmung dieses
heiligen Konziliums, vor, dass überall, wo die römische Kurie vertreten
ist, nämlich an den Universitäten von Paris, Oxford, Bologna und
Salamanca, Schulungszentren für die unten genannten Arten von Sprachen
eingerichtet werden. Wir beschliessen, dass in jedem dieser selben Orte
katholische Männer angestellt werden, die über ausreichende Kenntnis
der hebräischen, arabischen und aramäischen Sprache verfügen. » Aus
dem Konzilsbeschluss geht deutlich hervor, dass das Studium der semitischen

Sprachen, in erster Linie der hebräischen, im Interesse der Papst-

79



kirche und ihres ausführenden Organs, der Kurie, liegt. Was Raymund
de Pennaforte mit seinen beiden Instituten mehr auf lokaler und
privater Basis eingerichtet hatte, sollte zum gemeinnützigen Instrument der
expandierenden Kirche werden. Der Zweck des Erlasses ist die
Stärkung der römischen Kirche gegen innen und aussen. Die christliche
Hebraistik ist ein Mittel der kurialen Kirchenpolitik ; weder Bildungsziele

noch Bedürfnisse der Bibeltheologie spielen in ihren Anfängen
eine Rolle. Auffallend ist zudem die positive Haltung zum Sprachstudium.

Noch zehrt auch ein Clemens V. von der Position der Stärke des

vergangenen Jahrhunderts. Kein Gedanke, dass der Kirchenlehre von
dieser Seite Gefahr drohe. Zwar wird, beinahe beiläufig, die Katholi-
zität der Sprachlehrer zur Bedingung gemacht, aber von der Sprache
und ihren Trägern erwartet man keine Bedrohung. Aber steht die
triumphierende Kirche wirklich so fest Kann sie so völlig auf sich
selbst gestellt, ohne Rücksicht auf die Juden, ungestört ihrer Wege
gehen

Wohin sich die Lage tatsächlich entwickelt, zeigt die Episode, wie
in dem jungen Konrad Kürschner (Pellican) aus Rufach im Elsass der
Wunsch wach wurde, Hebräisch zu lernen. « Als Knabe, in meinem
elften Jahr oder noch früher, hatte ich nämlich von meinen Kameraden
erzählen hören, ein Doktor der Theologie habe mit einem Juden über
den christlichen Glauben disputiert und sei durch die Antworten nicht
nur des Juden, sondern sogar einer Jüdin in die Enge getrieben worden.
Die Geschichte entsetzte und betrübte mein Knabenherz. Ja, es war
mir eine Gewissensqual, dass unser Christenglauben auf so schwachen
Füssen ruhe. Gelehrten Theologen gegenüber sollten ihn Juden erschüttern

können »

Der Werdegang eines Hebraisten

Das Konzil von Basel hat 1434 den Beschluss von Vienne bekräftigt
und die Bischöfe ermuntert, Missionare zu den Juden ihrer Diözesen zu
schicken. In diesem Rahmen ist die Tätigkeit von Petrus Nigri zu sehen.
Ihm, wie so vielen anderen, hatten die Schriften des Nikolaus von Lyra,
den man füglich einen Exponenten des Geistes von Vienne nennen
könnte, den Anstoss zur Beschäftigung mit dem Hebräischen gegeben.
Aber Nigri liess es, anders als die vielen anderen, nicht dabei bewenden.
In seiner Studienzeit, in den 60-er Jahren des 15. Jahrhunderts, scheute
er sich nicht, « in Spanien mit jüdischen Kindern in Winkeln gelagert,
ihre der [hebräischen] Sprache Kundigen anzuhören, um es zäh im
Gedächtnis zu behalten ». Das geschah in Salamanca, einer der vier am

80



Konzil von Vienne genannten Universitätsstädte ; ein deutlicher
Hinweis, dass der Beschluss weitgehend auf dem Papier blieb. So ist es

denn die eigenartige Mischung der durch Nikolaus von Lyra vermittelten

Anstösse des Konzils von Vienne und der seit 1391 immer mehr
in die Winkel verwiesenen Ausläufer spanisch-jüdischer Geistigkeit und
hebräischer Sprachlehre, die aus Nigri den einzigen mittelalterlichen
Hebraisten Deutschlands von Bedeutung macht. Beide Elemente, die
Theologie der wenn auch nur noch dem Anspruch nach triumphierenden

und daher immer stärker spiritualisierenden Kirche und die
philologische Bildung der « jüdischen Gymnasien » machen aus Nigri zwar
den ersten deutschen, aber letzten katholisch-mittelalterlichen
Judenmissionar. Die junge Buchdruckerkunst hat sein Werk zur Fundgrube
für die kommenden entscheidenden Jahrzehnte werden lassen.

Nigris hebraistische Philologie teilt im grossen und ganzen die
praktische Abzweckung, wie sie den Konzilien von Vienne und Basel vor
Augen gestanden hatte. Ganz deutlich ist das in den späteren Jahren
1474-1478, in denen er sich ganz der Judenmission widmete. Die Mission

ist freilich nicht die einzige Triebfeder seiner Sprachstudien in
Spanien gewesen. Ein neues, gewissermassen modernes Element bricht
auch bei diesem Mann des Mittelalters schon auf. Es ist der Wunsch,
auf das Original der Schrift zurückzugehen. Darin kündigt sich die
historische Richtung der Renaissance bereits an. Anlass zu solchen
Erwägungen Nigris ist der Psalter. Dass es gerade dieses für die kirchliche

Liturgie grundlegende Buch ist, zeigt, dass jene biblizistische
Tendenz keineswegs, wie es uns vielleicht scheint, rein intellektuali-
stisch aufzufassen ist ; sie ist vielmehr in starkem Mass auf den Gottesdienst,

auf die kirchliche Praxis, bezogen. « Ich hörte freilich bei
einzelnen Versen der von uns allgemein benutzten Übersetzung [der
Psalmen], obwohl ich [sie] allein kannte, von Übersetzungsfehlern im
Vergleich zum hebräischen Originaltext. Als ich, nach Tagen endlich deren
müde, einen gewissen äusserst kenntnisreichen Neuchristen um
Auskunft anging, versicherte er [mir], der Psalter, den wir beim Beten in
den Kirchen bräuchten, sei nicht von Hieronymus übersetzt, vielmehr
ein bestimmter anderer [Psalter], der mir in einer Universitätsbibliothek

Salamancas gezeigt werden sollte. »

Der Wunsch nach dem originalen Text der Heiligen Schrift findet
seine Befriedigung im echten Hieronymus ; das ist noch die
mittelalterliche Lage der Dinge. Aber immerhin, er ist geweckt und schliesst
den Rückgang auf das hebräische Original doch auch schon in sich.
« Was damals, als Sophronius dem göttlichen Hieronymus, dem
Übersetzer der heiligen Kirche, den Anstoss gab, die Gelegenheit ausmachte,
dass er den Psalter aus dem hebräischen Original in die lateinische

81



Sprache übertrug, das wurde auch mir, der ich mir in Spanien mit
jüdischen Kindern in Schlupfwinkeln die Anfänge der hebräischen
Sprache aneignete, zum Anlass, diesem Werk [gemeint ist die Beschäftigung

mit dem Psalter] eifriger obzuliegen. » Das Ergebnis dieser Arbeit
war der Psalmenkommentar Nigris.

Noch war das Original der Bibel allerdings nur ein leichter Stachel
im Fleisch der Kirche, eine leichte Beunruhigung, mehr nicht, und
jedenfalls nicht zu vergleichen mit dem anderen Stachel, den die Juden
im Bereich dieser Kirche mit dem allumfassenden Anspruch bildeten.
Immerhin hatte Nigri ein deutliches Empfinden dafür, dass die biblische

Beunruhigung mit der jüdischen zusammengehöre. Der ersteren
hat er sich in seinem Psalmenkommentar gestellt, der letzteren in seinem
missionarischen Werk (« Tractatus » und « Stern »), alles freilich auf
der Grundlage einer rigiden Scholastik, der sein letztes, rein
systematisches Werk (« Clipeus Thomistarum ») galt. Der Psalmenkommentar

ist ausdrücklich dazu geschrieben, damit « die Gelehrten etwas
[in der Hand hätten], womit sie den treulosen Juden, die die Vulgata
in einzelnen Worten schmähen, Red und Antwort stehen könnten »,
und zwar eben mithilfe der originalen Hieronymus-Übersetzung sowie
der hebraistischen Bemerkungen Nigris dazu. So ist denn der
Psalmenkommentar tatsächlich nur eine Ergänzung seiner judenmissionarischen
Werke ; eine wissenschaftliche, auf dem Urtext und dem echten
Hieronymus beruhende Bekräftigung der christologischen gegenüber einer
anders historisierenden jüdischen Exegese. Auf sie verweist er dann im
« Stern », etwa zu Ps. 21 (22) : « Welicher psalm alleyn mag aussgelegt
werden von cristo dem herren vnd nichts von dem Mardochai als ich
hab bewert yn der gloss auff dem psalter. »

Der Judenmissionar

Ob Nigri zielbewusst ein derartiges missionarisches Wirken im Auge
hatte, muss dahingestellt bleiben. Immerhin, er war Dominikaner, und
die Ordenszugehörigkeit war in sich eine Verpflichtung. Es selbst
bezeichnet es als eine « wunderbare Gelegenheit », dass er nach
sechsjährigen theologischen Bemühungen, die freilich nicht die erhofften
Früchte trugen, zur Osterzeit 1474 vor den hochgebildeten Juden der
berühmten Regensburger Gemeinde die Kanzel habe besteigen können.
Es mag sein, dass er selbst nichts anderes im Sinn hatte, als seine im
Hebräischen erworbenen Talente nicht brachliegen zu lassen. Aber
seine Einführung in Regensburg stellt ihn doch in ein zweifelhaftes
Licht. Er traf hier nämlich ein mit einer Empfehlung Herzog Ludwigs

82



des Reichen von Bayern-Landshut an Heinrich IV. von Absberg, Bischof
von Regensburg. Der erstere hatte ein zu grosses Interesse an den Juden
als dass er von rein theologischen Gesichtspunkten geleitet gewesen
wäre, der letztere war zu bigott als dass er einer Empfehlung eines
dominikanischen Ketzerbestreiters bedurft hätte. Der Herzog hatte
bereits früher mit dem Kaiser, Friedrich III., um die jüdischen Steuererträgnisse

gestritten ; er gründete seinen Anspruch auf die mehr als ein
Jahrhundert zurückliegende Verpfändung der Juden durch Kaiser
Ludwig den Bayern an die Landesherzöge. So bedeutete, vom Herzog
aus gesehen, jede Judenbekehrung eine Schmälerung des konkurrierenden

kaiserlichen Fiskus ; denn jede solche Konversion war zugleich
ein rechtlicher Akt. Die Interessen des Bischofs gingen dazu parallel ;

sie hatten neue Nahrung gefunden durch das Wahngespinst um den
dreijährigen Simon von Trient. Im selben März 1474, als Nigri in
Regensburg eintraf und seine sieben dreistündigen Predigten vor den

zwangsweise in die bischöfliche Kapelle rekrutierten Juden hielt, trat
der getaufte Jude Hans Vayol mit der furchtbaren Beschuldigung gegen
den greisen Rabbiner Israel Bruna auf, er habe ihm ein siebenjähriges
Christenkind abgekauft und geschlachtet. Die Todesstrafe wurde beantragt.

Gleichzeitig bot Nigri der durch diese Anklagen, die in der
Markgrafschaft Baden, in Ravensburg, Uberlingen, Lindau zu Vertreibung
und Ermordung geführt hatte, eingeschüchterten Gemeinde eine
Religionsdisputation an. Diese hatte gewiss andere Sorgen ; ihr einziger
Schutz waren die harte und klare Haltung des Kaisers und das Eintreten
Böhmens unter König Ladislaus. Dieser doppelte Druck führte schliesslich

zur Verbrennung von Vayol, aber doch nicht zum Gesinnungswandel

derer, die ihn vorgeschoben haben mochten. Eine neue
Belastung brachte die Forderung des Kaisers an die Gemeinde, eine Steuer
in der Höhe von 4000 Gulden für den Krieg gegen Karl von Burgund
abzuliefern ; noch mehr als das Finanzielle drückten die vonseiten des

Herzogs zu erwartenden Repressalien, falls man der kaiserlichen
Forderung nachkam. Sie musste also unter der Hand beglichen werden.
Das führte aber dazu, dass der Gemeinde von Bischof und Herzog der
Wucher verboten und die christlichen Schuldner aller Verpflichtungen
ledig erklärt wurden. Zu diesem verheerenden Erlass bildete Nigris
Proklamation des Siegs in der Disputation, weil sich innert Jahresfrist

niemand gemeldet habe, eine fast zynische Begleitmusik. Wenig
nachher ging auch der Wunsch des Bischofs in Erfüllung, die Thesen
der Predigten gedruckt zu sehen : am 6. Juni 1475 erschien in Esslingen
der « Tractatut ad perfidiam Judaeorum exstirpandam », gewidmet
dem « in Christus hochzuverehrenden Vater und Herrn, Bischof der
heiligen Kirche in Regensburg ». Wie damals die Osterpredigten die

83



erste Phase, so sollte, gewollt oder ungewollt, der « Tractatus » die
zweite, für die jüdische Gemeinde noch bedrohlichere Periode einleiten.
Vorerst herrschte freilich bis März 1476 Ruhe, da Bischof Heinrich nach
Rom gereist war. Auf der Hinfahrt hatte er Trient berührt. Im dortigen
Prozess hatte die mönchische Partei einen getauften Juden aus Regensburg,

den Schönschreiber Wolfkan, als Zeugen der Anklage auftreten
lassen. Dabei erfuhr der Bischof, was er erfahren wollte, nämlich die
Namen von sechs jüdischen Regensburgern, die vor acht Jahren an
einem Ritualmord beteiligt gewesen sein sollten.

Sogleich nach der Rückkehr, im März 1476, wurde der Prozess in
Angriff genommen ; die Untersuchung führten städtische, herzogliche
und bischöfliche Ausschüsse. Die Regensburger Verhältnisse sind ein
Lehrstück für die völlig verworrene rechtliche Lage der Juden. Selbst
fester gegründete und unabhängigere politische Gemeinschaften als es

die Reichsstadt und ihr Rat waren, hätten nicht leicht daran getan, eine
solche Sondergruppe, wie sie die Juden — und sie bildeten praktisch
die einzige offen separierte Gruppe — darstellten, zu sichern und
geistig zu tragen. Die Alternative, die sich einer innerlich so unsicheren
und darum auf äusserlich pedantische Gleichschaltung erpichten Gesellschaft

bot, waren die Vernichtung bzw. Vertreibung oder die völlige
Integration der Juden. Der erstere Weg war in Trient beschritten worden

; England (1290), das Königreich Frankreich (1395) waren ihn
längst gegangen ; in Spanien (1492) und Portugal (1496) stand der
Schritt unmittelbar bevor. Die Methode sollte alsbald auch im politisch
zerklüfteten Deutschland Schule machen und den alltäglichen Hintergrund

der aufkommenden christlichen Hebraistik bilden. Regensburg
war kein Sonderfall ; was dem Erzbischof von Mainz, Adolf von Nassau,
der die Juden 1470 in knapp zwei Monaten zur Auswanderung gezwungen

hatte, recht war, war dem Bischof von Regenburg billig.
Ist die Integration, sind die Predigtaufrufe Nigris nichts als die

Kehrseite der Extermination, ist seine judenmissionarische Tätigkeit
nichts als das ideologische Programm der Integration — oder glüht
doch von der Sache her ein Funke anderen Geistes darin Man zweifelt,

man verzweifelt. Die Integration, die Nigri erstrebte, war durchaus

ähnlich motiviert wie die Extermination. Dafür spricht nicht bloss
die fast lückenlose Verflechtung seiner Regensburger Auftritte mit den
herzoglichen und bischöflichen Machenschaften. Ihr unmittelbarer
Niederschlag, der « Tractatus », ist ausdrücklich « zur Ausrottung der
Treulosigkeit der Juden » geschrieben. Der entscheidende Begriff, « per-
fidia », geprägt vom Karfreitagsgebet der römischen Liturgie, ist gewiss
nicht durch kirchenlatinistische Spitzfindigkeit auf die Bedeutung
« Unglaube » zu reduzieren. Er meint die Haltung eines, der nicht auf

84



gleicher Rechtsgrundlage steht und mit dem man daher nicht auf Treu
und Glauben verkehren kann. In dieser Beleuchtung wird dann die
Bibelfrage virulent, das heisst für jüdisches wie christliches Bewusstsein
die Frage nach dem gültigen Gesetz, dem alten bzw. angeblich neuen.
Nicht zufällig behandelt Nigri im selben fünften Kapitel des «Tractatus»
neben der Frage des alten und neuen Gesetzes die Taufe, die nichts
anderes ist als das « Entréebillet » (Heine), freilich nicht in die Kulturwelt,

sondern in die Rechtsgemeinschaft des corpus christianum, mithin
ein Rechtsakt so gut wie ein Sakrament. Man hat heute kaum eine
Vorstellung davon, welche rechtlichen Implikationen theologischen
Aussagen innewohnen.

Nigri teilt nicht nur die selbstverständliche Voraussetzung jüdischer
Treulosigkeit mit den Befürwortern der Vertreibung und Ausrottung ;

auch die Anklage wegen Ritualmordes gilt ihm als erwiesen. Es mutet
geradezu als eine rechthaberische Verlautbarung der bischöflichen
Kanzlei an, wenn Nigri in seinem Psalmenkommentar von 1476-77,
d.h. aus den Jahren, wo die kaiserliche Gewalt sich zugunsten der
Juden durchzusetzen begann, Ps. 13(14),4 kommentiert. Wenn man die
Ereignisse in Regensburg nach der Rückkehr des Bischofs aus Italien
kennt und die Protokolle der zweiten Prozessphase mit der Psalmauslegung

vergleicht, würde man ahnen woher Nigri seine Kenntnisse über
den Ritualmord hat, ohne die gleich folgende Erwähnung des
Prozesses nötig zu haben : aus den Geständnissen der im März 1476
gefolterten sechs Juden. Nigri hatte überdies 1475, also im Jahr nach seinem
ersten öffentlichen missionarischen Auftreten, selbst an solchen
Judenprozessen teilgenommen. So ist es einfach das Echo der Prozessprotokolle,

wenn er schreibt : « Das [Ps. 13 (14),4 : sie verzehren mein Volk]
bezieht sich wörtlich auf die Juden, die Christen essen, d.h. pars pro
toto im Sinne des erweiterten Wortgebrauchs : weil sie die unschuldigen
Kinder der Christen töten und ihr Blut in Mazzen, d.h. Aschenkuchen
oder ungesäuerten Broten, essen und, vermischt mit Wein, am Passah,
d.h. beim österlichen Mahl, trinken, wie klar erwiesen ist durch den
heiligen Märtyrer Simon in der Stadt Trient. »

(Wird fortgesetzt)

85


	Christliche Hebraisten der Renaissance und Reformation

