
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 30 (1974)

Artikel: Baruch und die ihm zugeschriebene Apokryphe und
pseudepigraphische Literatur

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BARUCH UND DIE IHM ZUGESCHRIEBENE APOKRYPHE
UND PSEUDEPIGRAPHISCHE LITERATUR

Von Herbert Schmid

Baruch (hebräisch : baruk ; griechisch : Barouch ; lateinisch :

Baruch) ist ein im AT bezeugter Name, dessen bekanntester Träger der
Gefährte Jeremias ist, der die « Urrolle » auf das Diktat des Propheten
hin geschrieben und mehrmals verlesen hat (Jer. 36). Ihm wurde eine
Reihe von Schriften zugeschrieben, so das apokryphe Baruch-Buch,
wobei in der Vulgata das 6. Kapitel identisch ist mit dem Jeremia-Brief
(Ep. Jer.), in dem Baruch nicht vorkommt, und die pseudepigraphische
syrische und griechische Baruch-Apokalypse. In den Paralipomena
Jeremiae spielt Baruch eine dem Propheten untergeordnete Rolle.
Christliche Interpolationen finden sich vor allem in gr. B. Apc., auch
in den Paral. Jer. Die Nachwirkungen Baruchs und der Baruch-Schriften
waren im jüdischen Bereich geringer als im christlichen.1

BARUCH IM ALTEN TESTAMENT

Der Name baruk ist eine passive Partizipialform (Qal) des Verbums
barak segnen. Er bezeichnet als Feststellung und/oder als Wunsch
den Träger als den von Gott « Gesegneten ». Obgleich das Partizip
Baruk in bezug auf Gott und den Menschen in frühen alttestament-
lichen Texten vorkommt (z.B. Gen. 24,27 ; Ex. 18,10 u. Gen. 24,31 ;

26,29 ; 27,29.33), fällt auf, dass der erste Träger dieses Namens der
Gefährte Jeremias ist, der mindestens seit dem Jahr 605 v. Chr. im
Dienst des Propheten stand (vgl. Jer. 36,1). Für die vorausgehende
Königszeit sind der Name Beracha (1. Chron. 12,3) und die aus einer
Kurzform des Gottesnamens Jahwe und dem Verbum barak bestehenden

Namen Berechjahu (1. Chron. 6,24 ; 15,17 ; 2. Chron. 28,12 ; nach-
exilisch : Zach. 1,7), Jeberechjahu (Jes. 8,2) und Berechja (1. Chron.
15,23 ; nachexilisch : 1 Chron. 9,16 ; Neh. 3,4 ; 6,18 ; Zach. 1,1) bezeugt.
Nur wenige Männer heissen in der nachexilischen Zeit Baruch (Neh.
3,20 ; 10,7 ; 11,5). Warum die aus dem Stamm brk Segen) gebildeten

Namen so selten vorkommen, ist kaum sicher zu erklären.
Vielleicht scheute man sich bei der Namengebung, einem Kinde den Segen
zusprechen zu wollen, den Gott allein spenden kann. 2

54



Vater und Grossvater Baruchs waren die sonst unbekannten Männer
Neria und Machseja (Jer. 32,12). Der Gefährte des Propheten entstammte
einer vornehmen Jerusalemer Familie ; dafür sprechen sein Umgang
mit den königlichen Beamten (Jer. 36), die Beschuldigung, er hätte
Jeremia überredet, im Lande zu bleiben (43,3), und die Notiz, dass

sein Bruder Seraja als Reisemarschall des Königs Zedekia nach Babel

zog (51,59).
Baruch trägt den Titel soper, der in der Regel mit « Schreiber »

wiedergegeben wird (Jer. 36,26.32). Wenn auch die zweimalige Niederschrift

der « Urrolle » (Jer. 36) das wichtigste Ereignis im Leben
Baruchs war und ihn in der späteren jüdischen und christlichen Tradition

als Verfasser weiterer Schriften gelten liess, so trug er diesen Titel
bestimmt nicht, weil er « schrieb » (Verbum katab in Jer. 36,4), was ihm
der Prophet diktierte. Es ist vielmehr anzunehemen, dass Baruch
entweder königlicher « Staatssekretär » war wie Schaphan und Elischama
(Jer. 36,10.12.20) bevor er Jeremia folgte, oder selbständiger « Notar »

wie Jonathan (Jer. 37,15.20). Weniger wahrscheinlich ist, dass Baruch
« Thoraschreiber » war (vgl. Jer. 8,8). Eine ausgesprochen notarielle
Funktion übte Baruch nach Jer. 32,6-15 aus : Nach der Lösung eines
Ackers schrieb Jeremia — oder diktierte er dem Baruch — einen
Kaufvertrag in doppelter Ausfertigung und übergab die Dokumente
(separim) an Baruch zur Hinterlegung in einem Tongefäss ; wo dasselbe

deponiert wurde, wird nicht gesagt.
Im Dienst Jeremias teilte Baruch das leidvolle Geschick des

Propheten ; wie jener klagte auch dieser. Jeremia teilte ihm, der grosse
Dinge (gedolot) für sich begehrte, das Gotteswort mit, dass er in jeder
Bedrängnis mit seinem Leben davonkommen werde (Jer. 45 in
unmittelbaren Anschluss an 36 ; vgl. das Heilswort an den Äthiopier Ebed-
melech in Jer. 39,15-18). Aus Jer. 43,1-7 geht hervor, dass Baruch
entgegen der Weisung Gottes mit Jeremia gezwungen wurde, nach
Ägypten zu ziehen. Ob er zu den « Schwertentronnenen » gehörte, die
gemäss Jer. 44,28 aus Ägypten nach Juda zurückkehren sollten, lässt
sich nicht ermitteln. Die jetzige Stellung des Heilswortes an Baruch
nach diesem Kapitel ist dafür kaum ein Indiz.

Die stilkritische Erforschung des Buches Jeremia neigt immer wieder

dazu, in Baruch, der die im jetzigen Textbestand nicht sicher
feststellbare « Urrolle » schrieb, den Verfasser von Jer. 19,l-2a.l0-lla.
14-15 ; 20,1-6 ; 26 ; 27,l-3.12b ; 28 ; 29 ; 37-44 ; 45 und 51,59-64 zu
sehen3. Doch teilt neuerdings G. Wanke4 diese Texte in drei
Überlieferungskomplexe ein, wobei nur der letzte (Jer. 45 und 51,59-64) auf
Baruch zurückgehen könnte. Eine sichere Beurteilung ist mE. nicht
möglich.

55



DAS APOKRYPHE BARUCH-BUCH

Dieses deuterokanonische Buch5 findet sich in den griechischen
Codices B (Vaticanus) und A (Alexandrinus) nach Jeremia und vor den
diesem Propheten zugeschriebenen Threni (Lam., Klgl.), auf die der
Jeremia-Brief folgt, der in der Vulgata das 6. Kapitel des Baruch-Buches
darstellt. Der griechische Text des Baruch-Buches geht wie auch der
Jer.-Brief auf ein verlorenes hebräisches Original zurück ; dieses ist mE.
auch für den in einem besseren Griechisch geschriebenen letzten Teil
4,5-5,9 anzunehmen. Das hebräische Original war vielleicht auch Vorlage

syrischer Ubersetzungen. Ubersetzungen aus dem Griechischen
gibt es in lateinischer (Vetus Latina), koptischer, äthiopischer,
armenischer und arabischer Sprache6.

Das Baruch-Buch gliedert sich in folgende Teile :

1. Genealogische Überschrift l,lf ; 2. Geschichtliche Einleitung
1,3-14 ; 3. Kollektives Sündenbekenntnis 1,15-3,8 ; 4. Lehrgedicht
3,9-4,4 ; 5. Trostworte Baruchs 4,5-9a.30-35.36-5,4.5-9 und Klagelieder
Jerusalems 4,9b-16.17-29.

Die Uberschrift 1,1 f schreibt die Buchrolle Baruch zu, dessen

Genealogie über Jer. 32,12 hinaus um drei Gleider verlängert wurde.
Entgegen Jer. 43,6 gehörte Baruch zu den nach Babel Deportierten. Die
Erwähnung der Verbrennung Jerusalems setzt die zweite Einnahme der
Stadt im Jahre 587 voraus. Die unvollständige Angabe « im 5. Jahr, am
7. des Monats » ist eine Glosse, die den Abfassungstermin der Schrift
in Anlehnung an Ez. 1,2 gemäss der sekundären Einleitung 1,3-14 in
die Zeit nach der ersten Eroberung im Jahre 597 vorverlegen will.

Die Einleitung 1,3-14 setzt den Tempelkult voraus. Baruch hätte
das Buch im Exil vor König Jechonja und dem ganzen Volk vorgelesen,

das Busse tat, Geld für den Jerusalemer Kult (Tempelsteuer
sammelte, damit dort Opfer dargebracht und Gebete für Nebukadnezar
und seinen « Sohn Belsazer » (vgl. Dan. 5 ; Belsazer war Sohn des
letzten babylonischen Königs Nabunid) gesprochen werden (vgl. Jer.
29,7 ; Esr. 6,10) und Fürbitte für die Exilierten getan wird. Die Glosse
1.8 wonach Baruch Tempelgefässe, die der König Zedekia angefertigt
haben sollte, nach Jerusalem schickte, ist historisch unverständlich.
Bemerkenswert ist die Bestimmung des Buches als eines Tempellektionars

« am Tag des Festes und an Tagen der Gelegenheit ». Dieser
Zweck steht in der Tradition der in Zach. 7,3-5 und 8,18 f bezeugten
Klagefeiern, bei denen in Jerusalem die Klgl. Jer. rezitiert wurden.

Das gattungsmässig dem Volksklagelied nahestehende Gebet 1,15-
3.9 hat bis 2,19 zahlreiche Analogien zu dem Gebet Daniels in Dan.

56



9,4-19. Die Beter bekennen ihre Schuld in Anbetracht der Gerechtigkeit

Gottes und appellieren an seine Barmherzigkeit. Während in Dan. 9

die Zerstörung Jerusalems beklagt wird, tritt in Baruchs Gebet das
Schicksal der Stadt in den Hintergrund (vgl. 2,2.26). ME. ist dieses die
Adaption eines Jerusalemer Gebets an die Situation der Gola, wobei
meditative Reflexionen aufgenommen wurden (vgl. 2,4.20-23.27-35).
Das Fehlen der Auferstehungshoffnung (vgl. 2,17) kann für vorhasmo-
näische Zeit sprechen, doch wird liturgisch manches konserviert, was
dem Glauben späterer Beter nicht mehr entspricht.

Das rhythmische Lehrgedicht 3,9-4,4 setzt ebenfalls die Situation
der Zerstreuung als Strafe für den Ungehorsam gegenüber der Thora
voraus. Aus Hiob 28 stammt das Motiv von der Unauffindbarkeit der
Weisheit (vgl. 3,15.20f.31) ; 3,29f wandelt Dtn. 30,12f ab. Während in
Hiob 28,28 die Jahwefurcht als Weisheit gilt (vgl. auch Prov. 1,7 ; 9,10),
wird im Baruch-Buch 3,12 ; 4,1 wie in dem um 180 vC. entstandenen
Buch Sirach (24,23) die Weisheit mit der Thora gleichgesetzt, deren
Befolgung das Leben zur Folge hat (vgl. Dtn. 30). Lehrziel der Dichtung

ist, Jakob-Israel zum Gehorsam gegenüber den « Geboten des
Lebens » zu bewegen.

V. Ryssels Annahme7, der Text 3,9-4,29 (4,5-29 passt allerdings
nicht dazu, da diese Verse zur Komposition 4,5-5,9 gehören) stelle den
in der syrischen Baruch-Apc. verlorenen Brief an die 2 % Stämme im
Exil dar, lässt sich zwar nicht beweisen, ist aber möglich. Vielleicht ist
er in der Apokalypse entfallen, weil sich der Text in dem älteren und
allgemein höheres Ansehen geniessendem Baruch-Buch fand. W. Rothstein

8 hält 3,38, wo es von der Weisheit heisst « Danach erschien sie
auf der Erde und wandelte unter den Menschen », für einen Einschub
von christlicher Hand, der auf die Inkarnation anspiele. Sicherlich ist
der Ubergang von der unter den Menschen wandelnden Weisheit zur
Weisheit als dem « Buch der Gebote Gottes » (4,1) hart ; doch braucht
3,38 nicht christliche Glosse zu sein, wenn man bedenkt, dass in
Prov. 1-9 die Weisheit personifiziert und in 8,22-31 sogar als von Gott
vor der Schöpfung gezeugt erscheint. Der unvermittelte Wechsel
verschiedener Bilder ist üblich in orientalischer Poesie.

In 4,5-9a spricht der Verfasser in Nachahmung deuterojesajanischer
Heilsorakel und Mahnungen dem Volk Jerusalems Trost zu. 4,9b-16
enthält die Klage des als Mutter und Witwe (vgl. Jes. 54 ; Threni 1,1 ;

2,14-22) dargestellten Jerusalems gegenüber nicht deportierten Judäern
— vielleicht auch gegenüber anderen Völkern9, weil ihre Kinder wegen
der Nichtbefolgung der Thora von einem brutalen Volk (andere
Einstellung in l,12f verschleppt wurden (vgl. 4,30-35). In dem folgenden
Klagelied Zions (4,17-29) klingt bereits die Hoffnung an, dass Gott,

57



der die Jerusalemer verstiess, sich derselben « in Kürze » (en tachei)
erbarmen wird. Diese eschatologische Zuversicht ist Grund des Trostes.
So spricht denn auch die prophetische Stimme den Feinden Unheil und
Jerusalem Heil zu (4,30-35), ja die Stadt soll sich erheben und die
Rückkehr ihrer Kinder schauen (4,36-5,4), die Gott selbst geleitet
(5,5-9). Der letzte Abschnitt, der Jes. 40,4,9-11 und 49,10-12 aufnimmt,
war nach W. Pesch10 Vorlage für den um die Mitte des 1. Jh. vC.
entstandenen Psalm Salomo 11.

Die Entstehungsgeschichte des Baruch-Buches ist mE. folgender-
massen verlaufen: Der vornehmlich auf Deuterojesaja beruhende Zyklus
von Trost- und Klageworten (4,5-5,9), der auf ein Wechselgespräch
zwischen einer prophetisch-priesterlichen Gestalt und der
Gemeindeversammlung schliessen lässt, hatte seinen Sitz im Leben in kultischen
(synagogalen Veranstaltungen der Gola in Babel. Da in diesem
Zyklus die Thora eine geringe Rolle spielt, wurde das Lehrgedicht
3,9-4,4 vorgeschaltet, dessen Skopus die Hinwendung zur Thora als dem
Inbegriff der Weisheit ist. Doch die Hinwendung zur Thora setzt die
Busse voraus, weswegen die liturgische Komposition mit dem an die
Exilssituation angepassten Gebet 1,15-3,8 eröffnet wurde. Da die in
Jerusalemer Klagefeiern verwendeten Threni auf Jeremia zurückgeführt

wurden, schrieb die Gola ihr Lektionar 1,15-5,9 dem Gefährten
des Propheten, Baruch, zu (1,1 f), obgleich dieser mit Jeremia nach
Ägypten verschleppt worden war (Jer. 43,6). Die Abhängigkeit des
Gebets von dem in Dan. 9 aufgenommenen einerseits — das Buch
Daniel wurde im Jahre 165 abgeschlossen11 — und die Tatsache
andererseits, dass 5,5-9 Vorlage für Ps. Sal. 11 war, lässt auf eine
Entstehung der Komposition l,lf. 15-5,9 zwischen 150 und 50 vC. schliessen.

In der geschichtlichen Einleitung 1,3-14, die die Abfassung des
Buches in die Zeit zwischen 597 und 587 fixieren will, fallen vor allem
die « Tempelsteuer » und die Fürbitte für die Obrigkeit auf. Dies
könnte dafür sprechen, dass der Text geschrieben und zwischengeschaltet

wurde, um radikalen Kreisen entgegenzutreten, die im Jahre 66
nChr. das Kaiseropfer einstellten12. Wahrscheinlicher ist wohl die Zeit
des Pompeius oder vor allem Cäsars, als das Verhältnis des Judentums
zur römischen Macht relativ gut war. Die liturgische Verwendung des
Baruch-Buches nach 70 bezeugen die Constitutiones apostolicae V 20,3,
wonach im Synagogengottesdienst am Tage der Tempelzerstörung
(10. Gorpiaius 9. Ab) sowohl die Klgl. Jer. als auch das Baruch-Buch
verlesen wurden.

58



DIE SYRISCHE BARUCH-APOKALYPSE (sB. Apc.)

Der vollständige syrische Text aus dem 6. Jh. nChr., von
A.M. Ceriani in der Ambrosiana in Mailand entdeckt und 1881
herausgegeben, stellt eine Übersetzung aus dem Griechischen dar, die ihrerseits

auf einem hebräischen Original beruht. Ein griechisches Fragment

aus dem 4. Jh., das 12,1-5 ; 13,lf. llf und 14,1-3 enthält, fand
sich unter den Oxyrhynchos-Papyri (111,37)13. Der Brief an die 9 V2

Stämme (78-86), der eine eigene Überlieferungs- und Textgeschichte
hat, ist Bestandteil der syrischen Bibel der Monophysiten ; er weist
zahlreiche Analogien zum Baruch-Buch auf u. Der nicht erhaltene Brief an
die 2 V2 Stämme — wohl Juda, Levi und Halbbenjamin — war
vielleicht dem Baruch-Buch 3,9-4,4 entnommen.

Die übliche Gliederung der Apokalypse in sieben Abschnitte (1-12 ;

13-20 ; 21-34 ; 35-46 ; 47-52 ; 53-76 ; 77-87) geht auf Ceriani zurück.
Plöger teilt auf Grund der Paränesen in drei Hauptteile auf (1-34 ;

35-46 ; 47-87) 15. Anschliessend soll der Inhalt der Schrift, die sich als
Selbstbericht Baruch darstellt, die auf Grund einer Gliederung in neun
Teilen wiedergegeben werden, welche durch Offenbarungsempfänge,
denen wiederholt ein siebentätiges Fasten vorausgeht, markiert sind.

Kap. 1-8 : Im 25. Jahre des Königs Jechonja, also im Jahre 591

(vgl. 2. Reg. 24,8) erging wie bei einem Propheten (vgl. Jer. 1) das

Jahwewort an Baruch, nach dem Gott Unheil über Jerusalem bringen
und die restlichen zwei Stämme (später ist immer von 2 V2 bzw. 9 V2

Stämmen die Rede ; vgl. 62,5 und ö.) wegen ihrer Sünden zerstreuen
werde. Baruch soll Jeremia und Gesinnungsgenossen bewegen, mit ihm
die Stadt zu verlassen. Auf Baruchs Klage teilt Gott mit, dass er
Jerusalem nur eine Zeitlang preisgeben wolle und die Welt deswegen nicht
untergehe. Er halte schon das Jes. 49,16 gemeinte obere Jerusalem
mitsamt dem Paradies, das Adam, Abraham (vgl. Gen. 15,17) und Mose
(Ex. 25,9.40 ; 26,30) schauen durften, bereit. Nachdem Baruch mit Jeremia,

Iddo, Seraja (vgl. Jer. 51,59), Jabes und Gedalja (vgl. Jer. 40,14)
an den Kidron gegangen war, belagerten die Chaldäer die Stadt. Wie
jedoch Gott Baruch auf einen Einwand hin zugesagt hatte, zerstörten
nicht diese, sondern vier Engel die Ecken der Stadtmauer. Ihr Anführer
hatte zuvor den Vorhang des Allerheiligsten, den Ephod (vgl. Ex. 28,5),
den Sühnedeckel der Lade (vgl. Ex. 25,21 f), die beiden Dekalogtafeln,
Priestergewänder, Räucheraltar, die 48 Edelsteine des Hohenpriesters
(nach Ex. 28,15-21 waren es 12 Steine) und die heiligen Gefässe der
Erde übergeben (vgl. 2. Macc. 2,4-8). Die Schechina verliess das Gotteshaus

(vgl. Ez. 11,22-21). König Zedekia und das Volk wanderten in die
Gefangenschaft.

59



Kap. 9-12 : Nach einem siebentägigen Fasten empfing Baruch die
Weisung, dass Jeremia nach Babel ziehen soll ; Gott werde Baruch das

Endgeschehen kundtun. Baruch erhob eine ergreifende Klage über den
Zion ; es sei ein übermässiger Schmerz, dass Babel blühend dastehe,
während Jerusalem verwüstet sei. Die Priester sollten ihr Haushalteramt

niederlegen, indem sie die Tempelschlüssel in die Höhe werfen
(vgl. Pesiqta Rabbati XXVI 131r).

Kap. 13-20 : Nach einem abermaligen siebentätigen Fasten ward
Baruch in einem Dialog zwischen der Himmelsstimme (vgl. Dan. 4,28 ;

Mt. 3,17) bzw. Gott kundgetan, dass er als Zeuge bis zur Endzeit
aufbewahrt werden soll (vgl. 13,3 ; 25,1 ; von einer Entrückung sprechen
48,30 und 76,2), Jerusalem um seiner Entsündigung willen gezüchtigt
wurde und dann die Völker bestraft werden. Zion sei Verstössen worden,

damit die Welt bald gerichtet werden könne. Die zukünftige Welt
komme um der Gerechten willen, die einen Schatz von guten Werken
im Himmel haben. Am Ende eile die Zeit rascher dahin (vgl.
Mk. 13,20).

Kap. 21-34 : Nach einer weiteren Askese von sieben Tagen in
einer Höhle des Kidrontales und einem Gebet wandte sich die Himmelsstimme

abermals an Baruch, der sich an der heiligen Stätte aufhielt.
Beim Falle Adams, der den (vorzeitigen) Tod über seine Nachkommen
brachte, sei die Zahl der Menschen determiniert worden. Am Gerichtstag

werden sowohl die Sündenregister der Frevler als auch die
Vorratskammern der Gerechten geöffnet. Auf Baruchs Frage nach der Dauer
der endzeitlichen Drangsal antwortete Gott, dass dieselbe in 12
Abschnitte zerfalle und sich über die ganze Erde erstrecke ; Gott
beschirme jedoch diejenigen, die sich im heiligen Land aufhalten. Nach
dieser Periode, deren Dauer rätselhaft ist mit « zwei Abschnitten, die
aus Wochen von sieben Wochen bestehen» (zweimal 49 Jahren?), offenbare

sich der Messias 16 ,was so zu verstehen ist, dass der Präexistente
auf Erden erscheint, wo auch Behemot und Leviathan auftreten, um
verspeist zu werden. Nach der Rückkehr des Messias — 30,1 ist schwer
zu interpretieren (s.u.) — finde die Auferstehung der Entschlafenen
statt, die auf ihn hofften. Baruch versammelte die Ältesten des Volkes
im Kidrontal, kündigte ihnen den Wiederaufbau Zions, seine
nochmalige Zerstörung (gedacht ist an 70 nCh.) und seine endgültige
Wiederherstellung im Zusammenhang mit der Erneuerung der Schöpfung
an. Baruch begab sich wiederum zur heiligen Stätte, um zu beten.

Kap. 35-43 : Nach dem Klagegebet sah Baruch des Nachts einen
Wald auf einer von Gebirgen umgebenen Ebene ; ihm gegenüber
wuchs ein Weinstock empor, unter dem eine Quelle entsprang, deren
Wasser zu gewaltigen Fluten wurden und den Wald samt einer grossen

60



Zeder entwurzelten. Der Weinstock kam heran, stellte die Zeder zur
Rede, die dann verbrannte, während der Weinstock weiterwuchs, von
den Blumen der Ebene umgeben. Gott selbst deutete die Vision : der
Wald bedeute — obgleich nicht gesagt wird, dass er etwa aus viererlei
Bäumen bestand — vier Reiche (vgl. Dan. 2 u. 7), womit das
babylonische, medopersische, griechische (Alexander, Ptolemäer und Seleu-

kiden) und römische gemeint sind. Die Zeder sei der letzte Regent,
den der Messias — Weinstock und Quelle symbolisieren ihn und seine
Herrschaft — auf dem Zion richtet. Der Gesalbte beschützt die Seinen
und errichtet eine ewige Herrschaft. Auf die Frage, wer in Anbetracht
dessen, dass so viele das Joch der Thora von sich werfen — damit sind
sicherlich auch Juden-christen gemeint — in die Messiasherrschaft
eingehe, erhielt Baruch die grosszügige Antwort, dass den Abgefallenen
die frühere Zeit der Treue und den Proselyten die spätere Zeit positiv
angerechnet wird. Baruch ermahnte seinen erstgeborenen Sohn — damit
ist mE. in Analogie zur Sukzession des « Vaters » einer Prophetengenossenschaft

(vgl. 2. Reg. 2,9) an den designierten Nachfolger gedacht —
und sieben Älteste, geduldig auszuharren und die Thora zu befolgen,
weil sich dann die schweren Zeiten zum Heil wenden ; der neue Äon
sei nahe herbeigekommen.

Kap. 47-52 : Baruch fastete in Hebron — vielleicht hatte er sich
schon nach 6,1 (vgl. 55,1 ; 77,18) dort befunden — und brachte im
Gebet u.a. zum Ausdruck, dass Gott seine Geheimnisse nicht der grossen
Masse offenbare. Die Frage nach der Gestalt der Menschen nach dem
Gericht wird dahingehend beantwortet, dass die Erde die Toten so

wiedergebe, wie sie sie empfangen hat ; dann aber werden die Thora-
treuen in herrliche, die Sünder, in grässliche Gestalten verwandelt.

Kap. 53-76 : Im Schlaf hatte Baruch wiederum ein Gesicht : Eine
Wolke, bestehend aus hellem und schwarzem Wasser zog vorüber ;

zwölfmal regnete es, jeweils zuerst schwarzes und dann helles Wasser.
Ein Blitz am oberen Rand der Wolke schleuderte dieselbe herab,
erleuchtete die Erde, heilte die Länder von der letzten Verwüstung und
trat die Weltherrschaft an. Zwölf Ströme aus dem Meer wurden ihm
Untertan. In einem längeren Gebet um die Deutung brachte Baruch
u.a. zum Ausdruck, dass — wenn Adam auch den vorzeitigen Tod über
die Menschen gebracht habe — jeder für sich selbst zum Adam geworden

sei (vgl. 17,3 ; 23,4 ; 48,42-46 ; 54,15-19 ; 56,5 f). Im Unterschied
zur Vision in 35-40 deutete Ramael dieses Gesicht als angelus interpres :

Die Wolke sei die von Gott determinierte Weltzeit ; die einzelnen
Regengüsse bedeuten : 1. Die Epoche von Adam bis zur Flut ; 2. die
Zeit der Erzväter ; 3. die Unterdrückung in Ägypten ; 4. die Zeit der
Gesetzgebung mit Mose, Aron, Mirjam, Josua und Kaleb ; 5. den

61



Fremdkult der Amoriter und die Verunreinigung Israels während der
Richterzeit ; 6. die Zeit Davids und Salomos ; 7. die Sünde Jero-
beams, seiner Nachfolger und die Wegführung der 9 V2 Stämme ; 8. die
Gerechtigkeit Hiskias (bei der Belagerung Jerusalems hätte Ramael
185 000 assyrische Anführer vernichtet) ; 9. die Frevel Manasses 17

;

10. die Reform Josias, der einen ewigen Lohn empfangen wird ; 11. den
als gegenwärtig hingestellten Untergang Jerusalems durch die Baby-
lonier ; 12. den Wiederaufbau Zions nach der Drangsal der Exilierung.
Die Interpretation geht insofern über die Vision hinaus, als nun nicht
von dem Blitz Messias die Rede ist, sondern von einem 13. Regen-
guss : dem schwärzesten Wasser, mit Feuer vermischt, das die
endzeitlich-katastrophalen Zustände hervorruft, wobei allerdings das

heilige Land seine Bewohner schützt. Als 14. « Wasser-» — die Emendation

in « Blitz » legt sich nahe — erscheint der Messias, der die
Völker gemäss ihrem Verhalten gegenüber Israel richtet, worauf die
Folgen des Sündenfalls rückgängig gemacht werden und eine
paradiesische Zeit entsprechend Jes. 11 einsetzt. Die Deutung der 12 Ströme

— wohl ein Bild für Gesamtisrael — fehlt. Auch die angekündigte
Entrückung Baruchs wird nicht berichtet.

Kap. 77-87 : Entsprechend der Aufforderung Ramaels ermahnte
Baruch das Volk zum Thoragehorsam, das von ihm verlangte, dass er
einen « Brief der Belehrung und ein Schreiben der Verheissung » nach
Babel sende, obgleich dort nach 10,1 f Jeremia wirkte. Baruch liess
diesen nicht erhaltenen Brief durch drei Männer (vgl. Dan. 3) nach
Babel, den mitgeteilten Brief an die 9 % Stämme durch einen Adler
in das Gebiet jenseits des Euphrats bringen. Das letztgenannte Schreiben,

in dem Anspielungen auf das Baruch-Buch auffallen, betont die
Zusammengehörigkeit aller Stämme auf Grund des einen Stammvaters
Abraham und der einen Thora ; die Exilierungen und der Untergang
Jerusalems seien als Strafen für den Ungehorsam zu verstehen, doch
stehen das Gericht, das keine Zeit zur Busse lasse, über die altgewordene

Welt und damit der neue Äon bevor. Die zerstreuten Israeliten
sollen die Schrift bei ihren Fasttagen verlesen und Baruchs gedenken,
wie er ihrer gedachte.

ENTSTEHUNG

Zwischen sB. Apc. und 4. Esra18 bestehen enge Beziehungen, auch
zu dem slawischen Henoch und den Ps. Sal.19. Baruch ist Pseudonym
des Hauptes eines apokalyptischen Kreises, vielleicht aus Hebron, der
sich im Kidrontal zu treffen pflegte. Sowohl in sB. Apc. als auch in

62



4. Esra ist das Hauptproblem das Ausbleiben der göttlichen Verheis-

sungen in Anbetracht der Zerstörung Jerusalems im Jahre 70, die mit
dem Bild der Zerstörung von 587 gezeichnet wird. Das Denken beider
Apokalyptiker und ihrer Konventikel lässt sich folgendermassen
schematisieren : In der oberen Welt ist bei Gott der Äon des Heils (zB. das

neue Jerusalem) präsent ; dem asketischen Apokalyptiker werden durch
Offenbarungen, Visionen und deren Deutungen, in Dialogen mit Gott,
der Himmelstimme oder einem angelus interpres, himmlische Geheimnisse

kundgetan, die er an seinen Kreis als der Repräsentation Israels

weitergibt. Der neue Äon, der alle Verheissungen einlöst, bewegt sich

sozusagen in einer fallenden Parabel auf die Achse der determiniert und
teleologisch-linear erscheinenden Weltgeschichte zu. Bei aller
Determination ist aber die Weltzeit zugleich Entscheidungs- und Bewährungszeit

auf Grund der Thora, die besonders in sB. Apc. Grundlage und
Richtschnur allen Handelns und Verstehens sein soll. Das skizzierte
apokalyptische System ist geradezu der hermeneutische Schlüssel zum
Verständnis der Thora (die übrigen hl. Schriften treten in den
Hintergrund) und der Leiden der Gegenwart.

Dieses relativ geschlossene apokalyptische System erlaubte es,
älteres apokalyptisches Traditionsgut, wie zB. die Wolkenvision,
aufzunehmen und anzupassen. Auch benützte man andere mündliche und
schriftliche Überlieferungen, wie zB. die Antiquitates biblicae des

Pseudo-Philo 21. Zwischen den apokalyptischen Kreisen bestand sicherlich

ein Austausch, was Analogien in ihren Schriften mE. besser erklärt
als literarische Abhängigkeit, wenn auch diese nicht auszuschliessen ist.
Die Fixierung der Abhängigkeit zwischen sB. Apc. und 4. Esr. ist bis
heute nicht sicher gelungen.

Terminus a quo für beide Apokalypsen ist das Jahr 70 nChr. Sollte
das 25. Jahr Jechonjas eine chiffrierte Zeitangabe sein, so käme als

Abfassungszeit etwa 95 nChr. in Betracht. Terminus ad quem ist die
Zeit vor dem Aufstand des Simon Bar Kochba (132-35), die dem
Verfasser noch nicht bekannt ist ; dazu passt, dass der in den Dreissigerjahren

dieses Jh. entstandene Barnabas-Brief (11,9) die sB. Apc. (61,7)
zitiert. Die Paral. Jer., die allem Anschein nach in der ersten Hälfte
des zweiten Jh. entstanden sind, setzen sB. Apc. voraus22. Schwer
zu klären ist die Frage, warum der Apokalyptiker zur Feder griff
und ein « Kompendium » verfasste. Das zunehmende Alter könnte ein
Grund gewesen sein (vgl. 43,2 ; 44,2), doch sind auch geschichtliche
Vorgänge in Betracht zu ziehen. Eine auffallende Aussage ist, dass die
Juden des heiligen Landes in der endzeitlichen Drangsal beschirmt
werden (29,2 ; 71,1). Zweifellos liegt hier das alttestamentliche Motiv
von der endzeitlichen Errettung auf dem Zion zugrunde (vgl. Joel

63



4,16 f. ; Zach. 12,7 f.). Doch schliesst diese Aussage in der sB. Apc. die
Forderung nach der Rückkehr der Diaspora — nach P. Bogaert ist die
Apc. den Zerstreuten gewidmet23 — ein. Ein akuter Anlass zur schriftlichen

Fixierung des apokalyptischen Gutes des Baruch-Kreises könnten
die Diasporaufstände der Jahre 115-117 gewesen sein.

Anhangsweise sei kurz auf die Paralipomena Jeremiae24 eingegangen,

weil sie einerseits von der sB. Apc. abhängen, andererseits eine
Voraussetzung der grB. Apc. sind, und in ihnen Baruch neben Abimelech
(entstanden aus dem griechischen Abedmelech, Jer. 38,7-13 ; 39,15-18)
eine dem Jeremia untergeordnete Rolle spielt. Mit Jeremia sollte Baruch
Jerusalem verlassen, weil Gott die Stadt den Chaldäern preisgibt. Jeremia

zog nach Babel. Baruch hielt sich während des 66 Jahre langen
Schlafes Abimelechs, der im Landgut des Agrippa Feigen holen sollte,
in einer Grabhöhle des Kidrontals auf. Er erkannte an den frisch gebliebenen

Feigen, dass Gott den Auferstehungsleib erhält, und sandte auf
Befehl eines Engels ein Schreiben durch einen Adler an Jeremia in
Babel, das die Rückführung der Verbannten nach Auflösung der
Mischehen ankündigte. Baruch und Abimelech bestatteten Jeremia, der
gemäss einer christlichen Interpolation in Jerusalem zu verscheiden
schien, aber nach drei Tagen wiederbelebt wurde und Christus
verkündigte.

DIE GRIECHISCHE BARUCH-APOKALYPSE (grB. Apc.)

St. Novakovic veröffentlichte im Jahre 1886 einen slawischen Text
auf Grund eines Manuskripts aus dem 16. Jh. Diese Fassung ist die
gekürzte — sie kennt nur zwei Himmel —, gelegentlich aber auch
vermehrte Bearbeitung einer griechischen Version, von der im Jahre
1897 eine Handschrift im Britischen Museum gefunden wurde, die eine
Reise bis in den fünften Himmel schildert. Da Origenes (gestorben
254) in De principüs 11,3,6 auf ein « Buch des Propheten Baruch »

anspielt, in dem von « sieben Welten oder Himmeln » die Rede ist und
damit wohl die grB. Apc., meint, ist anzunehmen, dass eine hebräische
oder aramäisch-syrische Urfassung von sieben Himmeln handelte.
L. Rost vermutet als Verfasser einen in Syrien lebenden Juden, « der
hellenistisch-orientalischem Synkretismus offenstand. » 25

Nach einer doppelten Uberschrift — in der zweiten wird gesagt,
dass Baruch am Fluss Gel der Kidron) bzw. an heiligen Stätte
klagte, während Abimelch in das Landgut Agrippas gerettet worden
war — gibt Baruch im 1. Kapitel als Selbstbericht (anders 1,2) wieder,
dass er um die Zerstörung Jerusalems weinte ; ein « Engel der Kräfte »

64



wehrte seiner Klage mit dem Hinweis, dass er ihm « noch andere
Geheimnisse » zeige.

Kap. 2 : Der Engel Phamael (griechisch) bzw. Phanuel (slawisch)
brachte Baruch über den Ozean durch ein gewaltiges Tor in den ersten
Himmel von ungeheuren Ausmassen. Auf einer Ebene lebten Menschen
mit Gesichtern wie die der Rinder, Geweihen wie die der Hirsche,
Füssen wie die der Ziegen und Hüften wie die der Lämmer. Gemeint
waren damit die Menschen, die den babylonischen Turm (vgl. Gen. 11)
im Sinne eines Kampfes gegen Gott gebaut hatten und vertrieben
worden waren.

Kap. 3 : Im zweiten Himmel schaute Baruch Menschen, die Hunden
mit Hirschfüssen glichen. Nach Auskunft des Engels waren das

diejenigen, die zum Turmbau geraten, die Arbeiter angetrieben und eine
niederkommende Frau gezwungen hatten, weiterzuarbeiten. Mit einem
Bohrer hatten sie feststellen wollen, ob das Firmament aus Ton, Bronze
oder Eisen sei. 26 Gott schlug sie mit Blindheit und verwirrte ihre
Sprache.

Kap. 4-9 : Im dritten Himmel — der Eintritt in denselben wird
nicht mitgeteilt — gab es am meisten zu sehen : So einen Drachen von
ca. 6 Km Länge, der die Leiber der Sünder frass, und den Hades, der
Wasser des Meeres trank, dessen Spiegel aber infolge der Nachfüllung
aus 360 Strömen gleichblieb. Nach Kapitel 5 ist der Hades der
Bauch dieses Drachen. Unvermittelt fragte Baruch nach dem Baum,
der Adam verführte. Wahrscheinlich war ursprünglich vom Paradies im
dritten Himmel die Rede (vgl. 2. Cor. 12,2-4). Der Baum sei der Weinstock

gewesen, den der Engel Samuel entgegen Gottes Willen gepflanzt
hatte und durch den der Teufel, der die Gestalt der Schlange
angenommen hatte, Adam überlistete. Übermässiger Weingenuss führe auch
heute noch zu einer Fülle von Lastern. 3,9-15 ist ein christlicher
antitypischer Einschub, der legendäres jüdisches Gut aufnahm :

27 Die Sintflut

habe den Weinstock aus dem Paradies herausgespült ; Noah durfte
ihn wieder anpflanzen, wobei der Engel Sarasael kundgab, dass der
Wein (bei der Eucharistie) zum « Blut Gottes » werde, und « wie durch
ihn das Menschengeschlecht die Verdammung davongetragen hat, so
werden sie wiederum durch Jesus Christus, den Immanuel, in ihm die
Berufung nach oben empfangen und den Eingang in das Paradies. »

Weiter erblickte Baruch im Osten die Sonne als einen Mann mit einer
Feuerkrone auf einem vierrädrigen Wagen sitzend, der von 40 Engeln
gezogen wurde. Der Phönix lief neben ihm her, um die Menschen
durch seine Flügel gegen die Strahlen abzuschirmen. Die Exkremente
des Vogels in Form eines Wurmes werden nicht wie in der griechischen
Mythologie zu einem neuen Phönix, sondern zu Zimt, den Könige und

65



Fürsten geniessen. Beim öffnen der 365 Tore des dritten Himmels
erwachten die Hähne. Am Abend war der Phönix von seinem Lauf
erschöpft ; die Sonnenkrone samt Strahlen war durch die in einem
Katalog aufgezählten Übertretungen der Menschen befleckt. Die Engel
nahmen sie in Empfang, um sie erneuern zu lassen. Des Nachts- und
am anderen Morgen sah Baruch den Mond in Gestalt einer Frau auf
einem von Engeln gezogenen Wagen sitzen. Weil sich der Mond bei
der Übertretung Adams nicht zurückhielt, sondern sogar zunahm, habe
ihn Gott zusammengedrückt und seine Tage verkürzt. Er dürfte
angesichts der Sonne nicht leuchten wie Hofleute ihre Meinungen nicht in
Anwesenheit des Königs äussern können.

Kap. 10 : Im vierten Himmel -— so nach einer Emendation in 10,1
— sah Baruch eine Ebene mit einem Teich, dem acherontischen See,
und einer Menge Vögel. Dort sei der Aufenthaltsort der in Chören
lebenden Seelen der Gerechten ; der Teich spende im Gegensatz zum
Meerwasser und anderen Gewässern den früchtebringenden Tau ; die
Vögel seien diejenigen, die immerzu Gott preisen.

Kap. 11-16 : Das Tor des fünften Himmels öffnete der Engelfürst

Michael (vgl. 11 u. 14), der in Schalen die Tugenden und guten
Werke vor Gott darbringt. Engel, die den Gerechten beigegeben sind,
sammeln diese in Körbchen ein. Andere Engel waren betrübt ob ihrer
leeren Körbchen. In den Kapiteln 13 u. 15 f, die von Anspielungen auf
das NT durchsetzt sind und in denen kein Dialog zwischen Baruch
und dem Engel mitgeteilt wird, werden drei Menschengruppen, denen
Engel beigegeben sind, unterschieden : Zur ersten Gruppe gehören
diejenigen, die niemals zur Kirche gehen noch die geistlichen Väter
aufsuchen ; sie erfüllen einen Katalog von Schlechtigkeiten. Ihre Engel
wollen versetzt werden, doch Michael muss erst den göttlichen
Entscheid abwarten, der nicht mitgeteilt wird. Zur zweiten Gruppe gehören
Menschen, deren Körbchen nur halbvoll sind ; gemäss Mt. 25,21 sollen
diese wie die Gerechten über viele gesetzt werden. Die Engel derer, die
zur dritten Gruppe gehören, die keine Werke vorzuweisen hat, sollen
die ihnen Anbefohlenen nicht im Stich lassen, sondern sie gegenüber
einem Nichtvolk (vgl. Dtn. 32,21) — mE. ist damit die Gesetzeswerke
bringende Judenheit gemeint (vgl. Hos. 1,7 ; Rom. 10,19 ; 11,14) —
zur Nacheiferung reizen. Die Gerichtsworte 16,3 f stammen wohl aus
dem durch den christlichen Einschub verdrängten Teil der jüdischen
Grundschrift.

Kap. 17 : Der Engel geleitete Baruch zurück zur Erde. Nachdem
er zu sich gekommen war, lobte dieser Gott und forderte seine Brüder
auf, Gott ob solcher Offenbarungen zu verherrlichen, damit er auch sie
verherrliche.

66



Die erste Überschrift (« Darlegung [— diegesis] und Offenbarung
[= apokalypsis] Baruchs über die unaussprechlichen Dinge, die er auf
Befehl Gottes schaute. Gib deinen Segen, o Herr ») ist mE. eine
nachträgliche Themaangabe für die Gesamtkomposition, vielleicht vor der
Einarbeitung der christlichen Interpolationen 4,9-15 ; 13 ; 15 f. Die
zweite Überschrift, die durch den Hinweis auf die « schönen Pforten »

erweitert wurde (« Offenbarung Baruchs, der, weinend über die
Gefangenschaft Jerusalems, an den Fluss Gel trat, als auch Abimelech zu
dem Landgut Agrippas durch die Hand Gottes errettet wurde. Und
so setzte er sich an die schönen Pforten, wo das Allerheiligste war »),
bezog sich mE. auf eine Apokalypse, die mit der Klage Baruchs und
dem Auftreten eines anonymen Deuteengels einsetzte, der noch « andere
Geheimnisse » (als die in sB. Apc. berichteten kundtun wollte. Diese
Apokalypse wurde durch die Himmelsreise in ursprünglich sieben
Himmel und die Rückkehr (2-17) ersetzt. Die Herrlichkeit Gottes, die
Baruch zu schauen verheissen worden war (vgl. 6,13 ; 7,2 ; 11,2), hat
er nach dem vorliegenden Textbestand nicht gesehen. Während die
Einleitung noch ein zukünftiges Gericht kennt (vgl. 1,7) — das Unglück
Jerusalems tritt in den Hintergrund —, ist die Himmelsreise vollkommen

uneschatologisch. Die Geheimnisse der oberen Welt werden nicht
wie in der traditionellen Apokalyptik in Bälde in die Weltgeschichte
hereinbrechen und diese aufheben. Die Erfahrungen in der Transzendenz

bedeuten für den Offenbarungsempfänger und für diejenigen, die
seine Kunde annehmen, Trost und Stärkung in dieser Welt, deren
Geschichte anscheinend nicht teleologisch ausgerichtet ist. Diese Ent-
eschatologisierung der Apokalyptik könnte in dem Fehlschlag des Bar-
Kochba-Aufstandes 132-135 einen Grund haben. Für diese Zeit als
terminus a quo sprechen die Abhängigkeit der grB. Apc. 1 von der sB. Apc.
auch vom slawischen Henoch und von den Paral. Jer. (vgl. zweite
Uberschrift der grB. Apc.). Terminus ad quem ist die Zeit des Origenes
(185-254). Die christlichen Interpolationen stammen aus späterer Zeit.
Die Anpflanzung des Weinstocks durch Noah wird durch den Hinweis
auf die Eucharistie im Rahmen der Adam-Christus-Antitypik gerechtfertigt.

Die Einteilung der Menschen in dem Einschub 13 ; 15 f. erinnert

an die gnostischen Kategorien von den Pneumatikern, Psychikern
und Hylikern. Ein echt christliches Moment kommt dadurch zum
Ausdruck, dass die Schutzengel derer, die keine guten Werke tun, diesel-
bern nicht verlassen durften. Die Botschaft von der Bestrafung der
Sünder (2 f) und der Seligkeit der Gerechten (10 f) wird infolge des

christlichen Einschubs durch die Liebe zu denen, die versagten,
erweitert.

67



NACHWIRKUNGEN DER BARUCH-LITERATUR
IM JÜDISCHEN BEREICH

Die Nachwirkungen sind spärlich. Obgleich die sB. Apc. den Thora-
gehorsam betont, finden sich nur in Pesiqta Rabbati XXVI, im Traktat
Taanit 29 a und im Midrasch Lev. Rab. XIX,16 Anspielungen auf
erzählende Passagen dieser Apokalypse.28 Sie wurde wie alle ausser-
kanonischen Apokalypsen nach 135 nChr. vom rabbinischen Judentum
verworfen, das sich auch gegen theosophische Spekulationen und damit
gegen Literatur wie wie gB. Apc. wandte. Wenn das Baruch-Buch auch
nach den Klgl. Jer. am 9. Ab im Synagogengottesdienst der Diaspora
gelesen wurde (vgl. Constitutiones apostolicae V 20,3), so trat dieses

apokryphe Buch doch mit der Verwerfung der Septuaginta durch das
Rabbinat in den Hintergrund. Die judenchristliche Gemeinde scheint
es neben der sB. Apc., dem 4. Esra und dem Kapitel 6 aus De bello
Judaico von Josephus am Tage der Tempelzerstörung (9. Ab) gelesen
zu haben. 29 Die Kirche tradierte die jüdische Baruch-Literatur und
interpretierte im Baruch-Buch 3,38 und in der sB. Apc. 30,1 christolo-
gisch. Offenkundig sind die christlichen Interpolationen in der grB. Apc.
und in den Paralipomena Jeremiae. Der Barnabas-Brief zitiert in 11,9
die sB. Apc. 61,7. Der Brief an die 9 V2 Stämme, der in der sB. Apc.
möglicherweise ein Nachtrag ist, fand Eingang in die Bibel der
syrischen Monophysiten. Das Oxyrhynchos-Fragment 403 beweist, dass die
griechische Vorlage der sB. Apc. im christlichen Ägypten des 4. oder
5. Jh. verbreitet war. Die Rezeption der jüdischen Baruch-Literatur war
der Grund zur Entstehung von christlichen Baruch-Schriften, auf die
hier nicht einzugehen ist. Das Problem der jüdisch-christlichen Kontinuität

und Diskontinuität stellt sich im Hinblick auf die jüdische Baruch-
Literatur folgendermassen dar : Die Synagoge verwarf — wahrscheinlich

schon wegen des christlichen Gebrauchs — die apokryphe und
apokalyptische Literatur, ohne in der vor allem auf die Thora gegründeten

Frömmigkeit auf Eschatologie und Apokalyptik verzichten zu
können. Die Kirche übernahm das jüdische « Erbe », interpretierte es

christologisch — zum Teil in Auseinandersetzung mit dem Judentum
— und gestaltete es weiter aus. Dabei vergass sie weitgehend die
« Wurzel » ihrer Eschatologie, die wie die jüdische auf die volle
Gottesherrschaft ausgerichtet ist.

68



ANMERKUNGEN

1 Die folgenden Ausführungen liegen dem Nachtragsartikel « Baruch » (Teile A
und B) zugrunde, der entweder im Supplementband des Reallexikons für Antike
und Christentum (RAC) oder im Jahrbuch für Antike und Christentum (JbAC),
von W. Speyer gekürzt, erscheinen wird ; besonders hingewiesen sei auf Teil C,
in dem W. Speyer vor allem auf die Nachwirkungen der Baruchliteratur im christlichen

Bereich eingehen wird.
2 J. Scharbert, Die Geschichte der baruk-Formel, BZ NF 17 (1973), S. 1-28, versteht

die Nominalform baruk als « würdig, Lobpreis von Seiten der Menschen und Segen
von Seiten Gottes zu empfangen. »

3 So zB. E. Sellin - G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 1969 11, S. 436 f.
4 G. Wanke, Untersuchungen zur sogenannten Baruchschrift, BZAW 122, 1971,

Neuere stil- und literarkritische Arbeiten zum Jeremia-Buch : W. Thiel, Die deute-
ronomistische Redaktion von Jer 1-25, 1973 und (entgegengesetzt) Helga Weippert,
Die Prosareden des Jeremiabuches, BZAW 132, 1973. Siehe auch F. Augustin,
Baruch und das Buch Jeremia, ZAW 67 (1955), S. 50-56.

5 Siehe L. Rost, Einleitung in die alttestamentlichen Apokryphen und Pseudepigra-
phen, 1971, S. 50-54 ; N.G. Bonwetsch, Das slawisch erhaltene Baruchbuch, NGG
(1896), S. 91-101 ; E. Haenchen, Das Buch Baruch: Gott und Mensch, 1965, S. 299-
324 ; P. Heinisch, Zur Entstehungsgeschichte des Buches Baruch, ThG 20 (1928),
S. 696-710; W. Lüdke, Beiträge zu slawischen Apokryphen, ZAW 31 (1911) S. 218-
235 ; O. Plöger, Art. « Baruchschriften », RGG 1 (1957), Sp. 900-903 ; B.N. Wam-
bacq, Les prières de Baruch (1,15-2,19) et de Daniel (9,5-19), Bibl 40 (1959), S. 463-
475 ; ders., L'unité du livre de Baruch, Bibl 37 (1966), S. 574-576.

6 So L. Rost a.a.O. S. 51
7 Vgl. E. Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments 2,

Neudruck 1962, S. 402 und 409 f. in Anlehnung an R.H. Charles, The Apocalypse
of Baruch, 1896

8 In : E. Kautzsch a.a.O. 1, S. 214 und 221
9 So Rothstein a.a.O.

10 Die Abhängigkeit des 11. salomonischen Psalms vom letzten Kapitel des Buches
Baruch, ZAW 67 (1955), S. 251-263

11 Siehe u.a. H. Schmid, Daniel, der Menschensohn, Judaica 27 (1971), S. 192-220

(Lit.)
12 Vgl. Josephus, De bello judaico II 17,2-4
13 Siehe P. Bogaert, Apocalypse syriaque de Baruch, 1-2, 1969, S. 41 f. Weitere Lit.

zur sB. Ape. : W. Harnisch, Verhängnis und Verheissung der Geschichte, 1969 ;

C. Thoma, Jüdische Apokalyptik am Ende des ersten nachchristlichen Jahrhunderts,
Kairos 11 (1969), S. 134-144 ; B. Violet, Die Apokalypsen des Esra und des Baruch
in deutscher Gestalt, 1924. Zur Apokalyptik überhaupt ; siehe J. Schreiner, Alt-
testamentlich-jüdische Apokalyptik, 1969 ; H.H. Rowley, The Relevance of Apocalyptic,

1963 3 Apokalyptik, ihre Form und Bedeutung zur biblischen Zeit, 1965;
P. Volz, Die Eschatologie der jüdischen Gemeinde, 1966 2

; nicht mehr berücksichtigt

werden konnte : W. Schmithals, Die Apokalyptik. Einführung und Deutung,
1973

14 Siehe E. Kautzsch a.a.O., S. 403
16 RGG 1 3, 1957, Sp. 901 f.
16 Zur Messiasvorstellung siehe K. Müller, M-enschensohn und Messias.

Religionsgeschichtliche Vorüberlegungen zum Menschensohnproblem in den synoptischen

69



Evangelien, BZ NF 17 (1973), S. 52 ff. Siehe auch U.B. Müller, Messias und
Menschensohn in jüdischen Apokalypsen und in der Offenbarung des Johannes, StNT 6
(1972)

17 Zur Manasse-Legende siehe P. Bogaert a.a.O. S. 296-319
18 Siehe W. Schneemelcher, Artikel « Esra » in RAC 6 (1966), Sp. 595-612, bes. 599-

605
19 Siehe E. Kautzsch a.a.O. S. 405
20 Apokalyptik und Geschichte einerseits und Thora andererseits dürfen nicht

grundsätzlich gegeneinander ausgespielt werden ; so J. Maier, Geschichte der jüdischen
Religion 1972, S. 21 gegen D. Rössler, Gesetz und Geschichte. Eine Untersuchung
zur Theologie der jüdischen Apokalyptik und der pharisäischen Orthodoxie, 1960

21 Vgl. P. Bogaert a.a.O. S. 242-258
22 Siehe E. Kautzsch a.a.O. S. 403
23 A.a.O. S. 335-352
24 Siehe G. Delling, Jüdische Lehre und Frömmigkeit in den Paralipomena Jeremiae,

BZAW 100 (1967)
25 A.a.O. S. 88 ; weitere Literatur : J.-C. Picard, Apocalypsis Baruchi graece, 1967 ;

nicht mehr berücksichtigt werden konnte das in Lieferungen im Erscheinen begriffene

Werk von W. Hage - K.G. Eckart, Griechische Baruch-Apokalypse. Das Apo-
kryphon Ezechiel, in : Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit 5, 1973 ff.

26 M. W. ist dies der älteste Ansatzpunkt für die in vielen Biblischen Geschichten
tradierte Vorstellung, dass die Menschen beim Turmbau den Himmel «stürmen»
wollten ; siehe H. Schmid, Altes Testament, Judentum und Islam, 1973, S. 61

(Anm. 128)
27 Verszählung nach P. Riessler, Altjüdisches Schrifttum ausserhalb der Bibel, 1928,

S. 43 f. ; 1269
28 Siehe P. Bogaert a.a.O. S. 222-241
29 Siehe P. Bogaert a.a.O. S. 34-38 ; 161 f.

70


	Baruch und die ihm zugeschriebene Apokryphe und pseudepigraphische Literatur

