Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 30 (1974)

Artikel: Baruch und die ihm zugeschriebene Apokryphe und
pseudepigraphische Literatur

Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BARUCH UND DIE IHM ZUGESCHRIEBENE APOKRYPHE
UND PSEUDEPIGRAPHISCHE LITERATUR

Von Herbert Schmid

Baruch (hebriisch : baruk; griechisch: Barouch; lateinisch :
Baruch) ist ein im AT bezeugter Name, dessen bekanntester Triger der
Gefihrte Jeremias ist, der die « Urrolle » auf das Diktat des Propheten
hin geschrieben und mehrmals verlesen hat (Jer. 36). Ihm wurde eine
Reihe von Schriften zugeschrieben, so das apokryphe Baruch-Buch,
wobei in der Vulgata das 6. Kapitel identisch ist mit dem Jeremia-Brief
(Ep. Jer.), in dem Baruch nicht vorkommt, und die pseudepigraphische
syrische und griechische Baruch-Apokalypse. In den Paralipomena
Jeremiae spielt Baruch eine dem Propheten untergeordnete Rolle.
Christliche Interpolationen finden sich vor allem in gr. B. Apc., auch
in den Paral. Jer. Die Nachwirkungen Baruchs und der Baruch-Schriften
waren im jlidischen Bereich geringer als im christlichen. !

BARUCH IM ALTEN TESTAMENT

Der Name baruk ist eine passive Partizipialform (Qal) des Verbums
barak = segnen. Er bezeichnet als Feststellung und/oder als Wunsch
den Triger als den von Gott « Gesegneten ». Obgleich das Partizip
Baruk in bezug auf Gott und den Menschen in frithen alttestament-
lichen Texten vorkommt (z.B. Gen. 24,27 ; Ex. 18,10 u. Gen. 24,31 ;
26,29 ; 27,29.33), fillt auf, dass der erste Triger dieses Namens der
Gefihrte Jeremias ist, der mindestens seit dem Jahr 605 v. Chr. im
Dienst des Propheten stand (vgl. Jer. 36,1). Fiir die vorausgehende
Koénigszeit sind der Name Beracha (1. Chron. 12,3) und die aus einer
Kurzform des Gottesnamens Jahwe und dem Verbum barak bestehen-
den Namen Berechjahu (1. Chron. 6,24 ; 15,17 ; 2. Chron. 28,12 ; nach-
exilisch : Zach. 1,7), Jeberechjahu (Jes. 8,2) und Berechja (1. Chron.
15,23 ; nachexilisch : 1 Chron. 9,16 ; Neh. 3,4 ; 6,18 ; Zach. 1,1) bezeugt.
Nur wenige Méinner heissen in der nachexilischen Zeit Baruch (Neh.
3,20 ; 10,7 ; 11,5). Warum die aus dem Stamm brk (= Segen) gebil-
deten Namen so selten vorkommen, ist kaum sicher zu erkliren. Viel-
leicht scheute man sich bei der Namengebung, einem Kinde den Segen
zusprechen zu wollen, den Gott allein spenden kann. 2

54



Vater und Grossvater Baruchs waren die sonst unbekannten Ménner
Neria und Machseja (Jer.32,12). Der Gefihrte des Propheten entstammte
einer vornehmen Jerusalemer Familie ; dafiir sprechen sein Umgang
mit den koniglichen Beamten (Jer.36), die Beschuldigung, er hitte
Jeremia iiberredet, im Lande zu bleiben (43,3), und die Notiz, dass
sein Bruder Seraja als Reisemarschall des Konigs Zedekia nach Babel
zog (51,59).

Baruch trigt den Titel soper, der in der Regel mit « Schreiber »
wiedergegeben wird (Jer. 36,26.32). Wenn auch die zweimalige Nieder-
schrift der « Urrolle » (Jer.36) das wichtigste Ereignis im Leben
Baruchs war und ihn in der spiteren jiidischen und christlichen Tradi-
tion als Verfasser weiterer Schriften gelten liess, so trug er diesen Titel
bestimmt nicht, weil er « schrieb » (Verbum katab in Jer. 36,4), was ihm
der Prophet diktierte. Es ist vielmehr anzunehemen, dass Baruch ent-
weder koniglicher « Staatssekretir » war wie Schaphan und Elischama
(Jer. 36,10.12.20) bevor er Jeremia folgte, oder selbstindiger « Notar »
wie Jonathan (Jer. 37,15.20). Weniger wahrscheinlich ist, dass Baruch
« Thoraschreiber » war (vgl. Jer. 8,8). Eine ausgesprochen notarielle
Funktion iibte Baruch nach Jer. 32,6-15 aus : Nach der Losung eines
Ackers schrieb Jeremia — oder diktierte er dem Baruch P — einen
Kaufvertrag in doppelter Ausfertigung und iibergab die Dokumente
(s®parim) an Baruch zur Hinterlegung in einem Tongefiss ; wo dasselbe
deponiert wurde, wird nicht gesagt.

Im Dienst Jeremias teilte Baruch das leidvolle Geschick des Pro-
pheten ; wie jener klagte auch dieser. Jeremia teilte ihm, der grosse
Dinge (g°dolot) fiir sich begehrte, das Gotteswort mit, dass er in jeder
Bedringnis mit seinem Leben davonkommen werde (Jer. 45 in unmit-
telbaren Anschluss an 36 ; vgl. das Heilswort an den Athiopier Ebed-
melech in Jer. 39,15-18). Aus Jer. 43,1-7 geht hervor, dass Baruch ent-
gegen der Weisung Gottes mit Jeremia gezwungen wurde, nach
Agypten zu ziehen. Ob er zu den « Schwertentronnenen » gehérte, die
gemiiss Jer. 44,28 aus Agypten nach Juda zuriickkehren sollten, lisst
sich nicht ermitteln. Die jetzige Stellung des Heilswortes an Baruch
nach diesem Kapitel ist dafiir kaum ein Indiz.

Die stilkritische Erforschung des Buches Jeremia neigt immer wie-
der dazu, in Baruch, der die im jetzigen Textbestand nicht sicher fest-
stellbare « Urrolle » schrieb, den Verfasser von Jer.19,1-2a.10-11a.
14-15 ; 20,1-6 ; 26 ; 27,1-3.12b ; 28 ; 29 ; 37-44 ; 45 und 51,59-64 zu
sehen 3. Doch teilt neuerdings G. Wanke * diese Texte in drei Uberlie-
ferungskomplexe ein, wobei nur der letzte (Jer. 45 und 51,59-64) auf
Baruch zuriickgehen konnte. Eine sichere Beurteilung ist mE. nicht
moglich.

55



DAS APOKRYPHE BARUCH-BUCH

Dieses deuterokanonische Buch® findet sich in den griechischen
Codices B (Vaticanus) und A (Alexandrinus) nach Jeremia und vor den
diesem Propheten zugeschriebenen Threni (Lam., Klgl.), auf die der
Jeremia-Brief folgt, der in der Vulgata das 6. Kapitel des Baruch-Buches
darstellt. Der griechische Text des Baruch-Buches geht wie auch der
Jer.-Brief auf ein verlorenes hebriisches Original zuriick ; dieses ist mE.
auch fiir den in einem besseren Griechisch geschriebenen letzten Teil
4,5-5,9 anzunehmen. Das hebriische Original war vielleicht auch Vor-
lage syrischer Ubersetzungen. Ubersetzungen aus dem Griechischen
gibt es in lateinischer (Vetus Latina), koptischer, dthiopischer, arme-
nischer und arabischer Sprache °.

Das Baruch-Buch gliedert sich in folgende Teile :

1. Genealogische Uberschrift 1,1f; 2. Geschichtliche Einleitung
1,3-14; 3. Kollektives Siindenbekenntnis 1,15-3,8; 4. Lehrgedicht
3,9-4,4 ; 5. Trostworte Baruchs 4,5-92.30-35.36-5,4.5-9 und Klagelieder
Jerusalems 4,9b-16.17-29.

Die Uberschrift 1,1 f schreibt die Buchrolle Baruch zu, dessen
Genealogie iiber Jer. 32,12 hinaus um drei Gleider verlingert wurde.
Entgegen Jer. 43,6 gehorte Baruch zu den nach Babel Deportierten. Die
Erwihnung der Verbrennung Jerusalems setzt die zweite Einnahme der
Stadt im Jahre 587 voraus. Die unvollstindige Angabe « im 5. Jahr, am
7. des Monats » ist eine Glosse, die den Abfassungstermin der Schrift
in Anlehnung an Ez. 1,2 gemiss der sekundiren Einleitung 1,3-14 in
die Zeit nach der ersten Eroberung im Jahre 597 vorverlegen will.

Die Einleitung 1,3-14 setzt den Tempelkult voraus. Baruch hitte
das Buch im Exil vor Koénig Jechonja und dem ganzen Volk vorge-
lesen, das Busse tat, Geld fiir den Jerusalemer Kult (Tempelsteuer !)
sammelte, damit dort Opfer dargebracht und Gebete fiir Nebukadnezar
und seinen « Sohn Belsazer » (vgl. Dan.5; Belsazer war Sohn des
letzten babylonischen Kénigs Nabunid) gesprochen werden (vgl. Jer.
29,7 ; Esr. 6,10) und Fiirbitte fiir die Exilierten getan wird. Die Glosse
1,8 wonach Baruch Tempelgefisse, die der Kénig Zedekia angefertigt
haben sollte, nach Jerusalem schickte, ist historisch unverstindlich.
Bemerkenswert ist die Bestimmung des Buches als eines Tempellek-
tionars « am Tag des Festes und an Tagen der Gelegenheit ». Dieser
Zweck steht in der Tradition der in Zach. 7,3-5 und 8,18 f bezeugten
Klagefeiern, bei denen in Jerusalem die Klgl. Jer. rezitiert wurden.

Das gattungsmissig dem Volksklagelied nahestehende Gebet 1,15-
3,9 hat bis 2,19 zahlreiche Analogien zu dem Gebet Daniels in Dan.

56



9,4-19. Die Beter bekennen ihre Schuld in Anbetracht der Gerechtig-
keit Gottes und appellieren an seine Barmherzigkeit. Wihrend in Dan. 9
die Zerstérung Jerusalems beklagt wird, tritt in Baruchs Gebet das
Schicksal der Stadt in den Hintergrund (vgl. 2,2.26). ME. ist dieses die
Adaption eines Jerusalemer Gebets an die Situation der Gola, wobei
meditative Reflexionen aufgenommen wurden (vgl. 2,4.20-23.27-35).
Das Fehlen der Auferstehungshoffnung (vgl. 2,17) kann fiir vorhasmo-
nédische Zeit sprechen, doch wird liturgisch manches konserviert, was
dem Glauben spiterer Beter nicht mehr entspricht.

Das rhythmische Lehrgedicht 3,9-4,4 setzt ebenfalls die Situation
der Zerstreuung als Strafe fiir den Ungehorsam gegeniiber der Thora
voraus. Aus Hiob 28 stammt das Motiv von der Unauffindbarkeit der
Weisheit (vgl. 3,15.20£.31) ; 3,29f wandelt Dtn. 30,12f ab. Wihrend in
Hiob 28,28 die Jahwefurcht als Weisheit gilt (vgl. auch Prov. 1,7 ; 9,10),
wird im Baruch-Buch 3,12 ; 4,1 wie in dem um 180 vC. entstandenen
Buch Sirach (24,23) die Weisheit mit der Thora gleichgesetzt, deren
Befolgung das Leben zur Folge hat (vgl. Dtn. 30). Lehrziel der Dich-
tung ist, Jakob-Israel zum Gehorsam gegeniiber den « Geboten des
Lebens » zu bewegen.

V. Ryssels Annahme?, der Text3,9-4,29 (4,5-29 passt allerdings
nicht dazu, da diese Verse zur Komposition 4,5-5,9 gehoren) stelle den
in der syrischen Baruch-Apc. verlorenen Brief an die 2 12 Stimme im
Exil dar, lasst sich zwar nicht beweisen, ist aber méglich. Vielleicht ist
er in der Apokalypse entfallen, weil sich der Text in dem é&lteren und
allgemein hoheres Ansehen geniessendem Baruch-Buch fand. W. Roth-
stein & hilt 3,38, wo es von der Weisheit heisst « Danach erschien sie
auf der Erde und wandelte unter den Menschen », fiir einen Einschub
von christlicher Hand, der auf die Inkarnation anspiele. Sicherlich ist
der Ubergang von der unter den Menschen wandelnden Weisheit zur
Weisheit als dem « Buch der Gebote Gottes » (4,1) hart ; doch braucht
3,38 nicht christliche Glosse zu sein, wenn man bedenkt, dass in
Prov. 1-9 die Weisheit personifiziert und in 8,22-31 sogar als von Gott
vor der Schépfung gezeugt erscheint. Der unvermittelte Wechsel ver-
schiedener Bilder ist iiblich in orientalischer Poesie.

In 4,5-9a spricht der Verfasser in Nachahmung deuterojesajanischer
Heilsorakel und Mahnungen dem Volk Jerusalems Trost zu. 4,9b-16
enthilt die Klage des als Mutter und Witwe (vgl. Jes. 54 ; Threni 1,1 ;
2,14-22) dargestellten Jerusalems gegeniiber nicht deportierten Judiern
— vielleicht auch gegeniiber anderen Vélkern %, weil ihre Kinder wegen
der Nichtbefolgung der Thora von einem brutalen Volk (andere Ein-
stellung in 1,121 !) verschleppt wurden (vgl. 4,30-35). In dem folgenden
Klagelied Zions (4,17-29) klingt bereits die Hoffnung an, dass Gott,

57



der die Jerusalemer verstiess, sich derselben «in Kiirze » (en tachei)
erbarmen wird. Diese eschatologische Zuversicht ist Grund des Trostes.
So spricht denn auch die prophetische Stimme den Feinden Unheil und
Jerusalem Heil zu (4,30-35), ja die Stadt soll sich erheben und die
Riickkehr ihrer Kinder schauen (4,36-5,4), die Gott selbst geleitet
(5,5-9). Der letzte Abschnitt, der Jes. 40,4,9-11 und 49,10-12 aufnimmt,
war nach W. Pesch 1 Vorlage fiir den um die Mitte des 1. Jh. vC.
entstandenen Psalm Salomo 11.

Die Entstehungsgeschichte des Baruch-Buches ist mE. folgender-
massen verlaufen: Der vornehmlich auf Deuterojesaja beruhende Zyklus
von Trost- und Klageworten (4,5-5,9), der auf ein Wechselgesprich
zwischen einer prophetisch-priesterlichen Gestalt und der Gemeinde-
versammlung schliessen ldsst, hatte seinen Sitz im Leben in kultischen
(synagogalen ?) Veranstaltungen der Gola in Babel. Da in diesem
Zyklus die Thora eine geringe Rolle spielt, wurde das Lehrgedicht
3,9-4,4 vorgeschaltet, dessen Skopus die Hinwendung zur Thora als dem
Inbegriff der Weisheit ist. Doch die Hinwendung zur Thora setzt die
Busse voraus, weswegen die liturgische Komposition mit dem an die
Exilssituation angepassten Gebet 1,15-3,8 er6ffnet wurde. Da die in
Jerusalemer Klagefeiern verwendeten Threni auf Jeremia zuriick-
gefithrt wurden, schrieb die Gola ihr Lektionar 1,15-5,9 dem Geféhrten
des Propheten, Baruch, zu (1,1f), obgleich dieser mit Jeremia nach
Agypten verschleppt worden war (Jer. 43,6). Die Abhingigkeit des
Gebets von dem in Dan. 9 aufgenommenen einerseits — das Buch
Daniel wurde im Jahre 165 abgeschlossen!! — und die Tatsache
andererseits, dass 5,5-9 Vorlage fiir Ps. Sal. 11 war, lisst auf eine Ent-
stehung der Komposition 1,1£.15-5,9 zwischen 150 und 50 vC. schlies-
sen. In der geschichtlichen Einleitung 1,3-14, die die Abfassung des
Buches in die Zeit zwischen 597 und 587 fixieren will, fallen vor allem
die « Tempelsteuer » und die Fiirbitte fiir die Obrigkeit auf. Dies
kénnte dafiir sprechen, dass der Text geschrieben und zwischenge-
schaltet wurde, um radikalen Kreisen entgegenzutreten, die im Jahre 66
nChr. das Kaiseropfer einstellten 2. Wahrscheinlicher ist wohl die Zeit
des Pompeius oder vor allem Césars, als das Verhiltnis des Judentums
zur rémischen Macht relativ gut war. Die liturgische Verwendung des
Baruch-Buches nach 70 bezeugen die Constitutiones apostolicae V 20,3,
wonach im Synagogengottesdienst am Tage der Tempelzerstérung
(10. Gorpiaius = 9. Ab) sowohl die KlIgl. Jer. als auch das Baruch-Buch
verlesen wurden.

58



DIE SYRISCHE BARUCH-APOKALYPSE (sB. Apc.)

Der vollstindige syrische Text aus dem 6.]Jh. nChr., von
A.M. Ceriani in der Ambrosiana in Mailand entdeckt und 1881 heraus-
gegeben, stellt eine Ubersetzung aus dem Griechischen dar, die ihrer-
seits auf einem hebriischen Original beruht. Ein griechisches Frag-
ment aus dem 4. Jh., das 12,1-5; 13,1f. 11f und 14,1-3 enthilt, fand
sich unter den Oxyrhynchos-Papyri (II1,37) 1. Der Brief an die 9 1%
Stimme (78-86), der eine eigene Uberlieferungs- und Textgeschichte
hat, ist Bestandteil der syrischen Bibel der Monophysiten ; er weist zahl-
reiche Analogien zum Baruch-Buch auf . Der nicht erhaltene Brief an
die 2 ¥ Stdmme — wohl Juda, Levi und Halbbenjamin — war viel-
leicht dem Baruch-Buch 3,9-4,4 entnommen. ,

Die iibliche Gliederung der Apokalypse in sieben Abschnitte (1-12 ;
13-20 ; 21-34 ; 35-46 ; 47-52 ; 53-76 ; 77-87) geht auf Ceriani zuriick.
Ploger teilt auf Grund der Paridnesen in drei Hauptteile auf (1-34;
35-46 ; 47-87) 15, Anschliessend soll der Inhalt der Schrift, die sich als
Selbstbericht Baruch darstellt, die auf Grund einer Gliederung in neun
Teilen wiedergegeben werden, welche durch Offenbarungsempfinge,
denen wiederholt ein siebentitiges Fasten vorausgeht, markiert sind.

Kap. 1-8 : Im 25. Jahre des Konigs Jechonja, also im Jahre 591
(vgl. 2. Reg. 24,8) erging wie bei einem Propheten (vgl. Jer.1) das
Jahwewort an Baruch, nach dem Gott Unbheil iiber Jerusalem bringen
und die restlichen zwei Stimme (spiter ist immer von 2 Y2 bzw. 9 %
Stimmen die Rede ; vgl. 62,5 und 6.) wegen ihrer Siinden zerstreuen
werde. Baruch soll Jeremia und Gesinnungsgenossen bewegen, mit ihm
die Stadt zu verlassen. Auf Baruchs Klage teilt Gott mit, dass er Jeru-
salem nur eine Zeitlang preisgeben wolle und die Welt deswegen nicht
untergehe. Er halte schon das Jes. 49,16 gemeinte obere Jerusalem
mitsamt dem Paradies, das Adam, Abraham (vgl. Gen. 15,17) und Mose
(Ex. 25,9.40 ; 26,30) schauen durften, bereit. Nachdem Baruch mit Jere-
mia, Iddo, Seraja (vgl. Jer. 51,59), Jabes und Gedalja (vgl. Jer. 40,14)
an den Kidron gegangen war, belagerten die Chaldier die Stadt. Wie
jedoch Gott Baruch auf einen Einwand hin zugesagt hatte, zerstorten
nicht diese, sondern vier Engel die Ecken der Stadtmauer. Ihr Anfiihrer
hatte zuvor den Vorhang des Allerheiligsten, den Ephod (vgl. Ex. 28,5),
den Siihnedeckel der Lade (vgl. Ex. 25,21f), die beiden Dekalogtafeln,
Priestergewinder, Riducheraltar, die 48 Edelsteine des Hohenpriesters
(nach Ex. 28,15-21 waren es 12 Steine) und die heiligen Gefisse der
Erde iibergeben (vgl. 2. Macec. 2,4-8). Die Schechina verliess das Gottes-
haus (vgl. Ez. 11,22-21). Konig Zedekia und das Volk wanderten in die
Gefangenschaft.

o9



Kap. 9-12: Nach einem siebentigigen Fasten empfing Baruch die
Weisung, dass Jeremia nach Babel ziehen soll ; Gott werde Baruch das
Endgeschehen kundtun. Baruch erhob eine ergreifende Klage iiber den
Zion ; es sei ein ibermissiger Schmerz, dass Babel blithend dastehe,
wihrend Jerusalem verwiistet sei. Die Priester sollten ihr Haushalter-
amt niederlegen, indem sie die Tempelschliissel in die Héhe werfen
(vgl. Pesigta Rabbati XXVI 131r).

Kap. 13-20 : Nach einem abermaligen siebentitigen Fasten ward
Baruch in einem Dialog zwischen der Himmelsstimme (vgl. Dan. 4,28 ;
Mt. 3,17) bzw. Gott kundgetan, dass er als Zeuge bis zur Endzeit auf-
bewahrt werden soll (vgl. 13,3 ; 25,1 ; von einer Entriickung sprechen
48,30 und 76,2), Jerusalem um seiner Entsiindigung willen geziichtigt
wurde und dann die Volker bestraft werden. Zion sei verstossen wor-
den, damit die Welt bald gerichtet werden kénne. Die zukiinftige Welt
komme um der Gerechten willen, die einen Schatz von guten Werken
im Himmel haben. Am Ende eile die Zeit rascher dahin (vgl.
Mk. 18,20).

Kap. 21-34: Nach einer weiteren Askese von sieben Tagen in
einer Hohle des Kidrontales und einem Gebet wandte sich die Himmels-
stimme abermals an Baruch, der sich an der heiligen Stitte aufhielt.
Beim Falle Adams, der den (vorzeitigen) Tod iiber seine Nachkommen
brachte, sei die Zahl der Menschen determiniert worden. Am Gerichts-
tag werden sowohl die Siindenregister der Frevler als auch die Vorrats-
kammern der Gerechten gedffnet. Auf Baruchs Frage nach der Dauer
der endzeitlichen Drangsal antwortete Gott, dass dieselbe in 12
Abschnitte zerfalle und sich iiber die ganze Erde erstrecke; Gott
beschirme jedoch diejenigen, die sich im heiligen Land aufhalten. Nach
dieser Periode, deren Dauer ritselhaft ist mit « zwei Abschnitten, die
aus Wochen von sieben Wochen bestehen» (zweimal 49 Jahren?), offen-
bare sich der Messias 16 ,was so zu verstehen ist, dass der Priexistente
auf Erden erscheint, wo auch Behemot und Leviathan auftreten, um
verspeist zu werden. Nach der Riickkehr des Messias — 30,1 ist schwer
zu interpretieren (s.u.) — finde die Auferstehung der Entschlafenen
statt, die auf ihn hofften. Baruch versammelte die Altesten des Volkes
im Kidrontal, kiindigte ihnen den Wiederaufbau Zions, seine noch-
malige Zerstorung (gedacht ist an 70 nCh.) und seine endgiiltige Wie-
derherstellung im Zusammenhang mit der Erneuerung der Schépfung
an. Baruch begab sich wiederum zur heiligen Stitte, um zu beten.

Kap. 35-43 : Nach dem Klagegebet sah Baruch des Nachts einen
Wald auf einer von Gebirgen umgebenen Ebene; ihm gegeniiber
wuchs ein Weinstock empor, unter dem eine Quelle entsprang, deren
Wasser zu gewaltigen Fluten wurden und den Wald samt einer grossen

60



Zeder entwurzelten. Der Weinstock kam heran, stellte die Zeder zur
Rede, die dann verbrannte, wihrend der Weinstock weiterwuchs, von
den Blumen der Ebene umgeben. Gott selbst deutete die Vision : der
Wald bedeute — obgleich nicht gesagt wird, dass er etwa aus viererlei
Biumen bestand — vier Reiche (vgl. Dan. 2 u. 7), womit das baby-
lonische, medopersische, griechische (Alexander, Ptoleméer und Seleu-
kiden) und romische gemeint sind. Die Zeder sei der letzte Regent,
den der Messias — Weinstock und Quelle symbolisieren ihn und seine
Herrschaft — auf dem Zion richtet. Der Gesalbte beschiitzt die Seinen
und errichtet eine ewige Herrschaft. Auf die Frage, wer in Anbetracht
dessen, dass so viele das Joch der Thora von sich werfen — damit sind
sicherlich auch Juden-christen gemeint — in die Messiasherrschaft ein-
gehe, erhielt Baruch die grossziigige Antwort, dass den Abgefallenen
die frithere Zeit der Treue und den Proselyten die spitere Zeit positiv
angerechnet wird. Baruch ermahnte seinen erstgeborenen Sohn — damit
ist mE. in Analogie zur Sukzession des « Vaters » einer Prophetengenos-
senschaft (vgl. 2. Reg. 2,9) an den designierten Nachfolger gedacht —
und sieben Alteste, geduldig auszuharren und die Thora zu befolgen,
weil sich dann die schweren Zeiten zum Heil wenden ; der neue Aon
sei nahe herbeigekommen.

Kap. 47-52 : Baruch fastete in Hebron — vielleicht hatte er sich
schon nach 6,1 (vgl. 55,1 ; 77,18) dort befunden — und brachte im
Gebet u.a. zum Ausdruck, dass Gott seine Geheimnisse nicht der grossen
Masse offenbare. Die Frage nach der Gestalt der Menschen nach dem
Gericht wird dahingehend beantwortet, dass die Erde die Toten so
wiedergebe, wie sie sie empfangen hat ; dann aber werden die Thora-
treuen in herrliche, die Siinder, in grissliche Gestalten verwandelt.

Kap. 53-76 : Im Schlaf hatte Baruch wiederum ein Gesicht : Eine
Wolke, bestehend aus hellem und schwarzem Wasser zog voriiber ;
zwolfmal regnete es, jeweils zuerst schwarzes und dann helles Wasser.
Ein Blitz am oberen Rand der Wolke schleuderte dieselbe herab,
erleuchtete die Erde, heilte die Linder von der letzten Verwiistung und
trat die Weltherrschaft an. Zwolf Strome aus dem Meer wurden ihm
untertan. In einem lingeren Gebet um die Deutung brachte Baruch
u.a. zum Ausdruck, dass — wenn Adam auch den vorzeitigen Tod iiber
die Menschen gebracht habe — jeder fiir sich selbst zum Adam gewor-
den sei (vgl. 17,3 ; 23,4 ; 48,42-46 ; 54,15-19 ; 56,5 f). Im Unterschied
zur Vision in 35-40 deutete Ramael dieses Gesicht als angelus interpres :
Die Wolke sei die von Gott determinierte Weltzeit ; die einzelnen
Regengiisse bedeuten : 1. Die Epoche von Adam bis zur Flut; 2. die
Zeit der Erzviter ; 3. die Unterdriickung in Agypten ; 4. die Zeit der
Gesetzgebung mit Mose, Aron, Mirjam, Josua und Kaleb; 5. den

61



Fremdkult der Amoriter und die Verunreinigung Israels wihrend der
Richterzeit ; 6. die Zeit Davids und Salomos; 7. die Siinde Jero-
beams, seiner Nachfolger und die Wegfiithrung der 9 2 Stimme ; 8. die
Gerechtigkeit Hiskias (bei der Belagerung Jerusalems hitte Ramael
185 000 assyrische Anfiihrer vernichtet); 9. die Frevel Manasses 7 ;
10. die Reform Josias, der einen ewigen Lohn empfangen wird ; 11. den
als gegenwirtig hingestellten Untergang Jerusalems durch die Baby-
lonier ; 12. den Wiederaufbau Zions nach der Drangsal der Exilierung.
Die Interpretation geht insofern iiber die Vision hinaus, als nun nicht
von dem Blitz — Messias die Rede ist, sondern von einem 13. Regen-
guss : dem schwirzesten Wasser, mit Feuer vermischt, das die end-
zeitlich-katastrophalen Zustinde hervorruft, wobei allerdings das
heilige Land seine Bewohner schiitzt. Als 14. « Wasser-» — die Emen-
dation in « Blitz » legt sich nahe — erscheint der Messias, der die
Volker gemiss ihrem Verhalten gegeniiber Israel richtet, worauf die
Folgen des Siindenfalls riickgingig gemacht werden und eine para-
diesische Zeit entsprechend Jes. 11 einsetzt. Die Deutung der 12 Stréme
— wohl ein Bild fiir Gesamtisrael — fehlt. Auch die angekiindigte
Entriickung Baruchs wird nicht berichtet.

Kap. 77-87 : Entsprechend der Aufforderung Ramaels ermahnte
Baruch das Volk zum Thoragehorsam, das von ihm verlangte, dass er
einen « Brief der Belehrung und ein Schreiben der Verheissung » nach
Babel sende, obgleich dort nach 10,1 f Jeremia wirkte. Baruch liess
diesen nicht erhaltenen Brief durch drei Ménner (vgl. Dan. 3) nach
Babel, den mitgeteilten Brief an die 9 Y5 Stimme durch einen Adler
in das Gebiet jenseits des Euphrats bringen. Das letztgenannte Schrei-
ben, in dem Anspielungen auf das Baruch-Buch auffallen, betont die
Zusammengehorigkeit aller Stimme auf Grund des einen Stammvaters
Abraham und der einen Thora ; die Exilierungen und der Untergang
Jerusalems seien als Strafen fiir den Ungehorsam zu verstehen, doch
stehen das Gericht, das keine Zeit zur Busse lasse, iiber die altgewor-
dene Welt und damit der neue Aon bevor. Die zerstreuten Israeliten
sollen die Schrift bei ihren Fasttagen verlesen und Baruchs gedenken,
wie er ihrer gedachte.

ENTSTEHUNG

Zwischen sB. Apc. und 4. Esra !® bestehen enge Beziehungen, auch
zu dem slawischen Henoch und den Ps. Sal. ¥, Baruch ist Pseudonym
des Hauptes eines apokalyptischen Kreises, vielleicht aus Hebron, der
sich im Kidrontal zu treffen pflegte. Sowohl in sB. Apc. als auch in

62



4. Esra ist das Hauptproblem das Ausbleiben der gottlichen Verheis-
sungen in Anbetracht der Zerstérung Jerusalems im Jahre 70, die mit
dem Bild der Zerstorung von 587 gezeichnet wird. Das Denken beider
Apokalyptiker und ihrer Konventikel lidsst sich folgendermassen sche-
matisieren : In der oberen Welt ist bei Gott der Aon des Heils (zB. das
neue Jerusalem) prisent ; dem asketischen Apokalyptiker werden durch
Offenbarungen, Visionen und deren Deutungen, in Dialogen mit Gott,
der Himmelstimme oder einem angelus interpres, himmlische Geheim-
nisse kundgetan, die er an seinen Kreis als der Reprisentation Israels
weitergibt. Der neue Aon, der alle Verheissungen einlést, bewegt sich
sozusagen in einer fallenden Parabel auf die Achse der determiniert und
teleologisch-linear erscheinenden Weltgeschichte zu. Bei aller Deter-
mination ist aber die Weltzeit zugleich Entscheidungs- und Bew#hrungs-
zeit auf Grund der Thora, die besonders in sB. Apc. Grundlage und
Richtschnur allen Handelns und Verstehens sein soll. Das skizzierte
apokalyptische System ist geradezu der hermeneutische Schliissel zum
Verstindnis der Thora (die iibrigen hl. Schriften treten in den Hin-
tergrund) und der Leiden der Gegenwart.

Dieses relativ geschlossene apokalyptische System erlaubte es,
dlteres apokalyptisches Traditionsgut, wie zB. die Wolkenvision, auf-
zunehmen und anzupassen. Auch beniitzte man andere miindliche und
schriftliche Uberlieferungen, wie zB. die Antiquitates biblicae des
Pseudo-Philo ?'. Zwischen den apokalyptischen Kreisen bestand sicher-
lich ein Austausch, was Analogien in ihren Schriften mE. besser erklirt
als literarische Abhingigkeit, wenn auch diese nicht auszuschliessen ist.
Die Fixierung der Abhingigkeit zwischen sB. Apc. und 4. Esr. ist bis
heute nicht sicher gelungen.

Terminus a quo fiir beide Apokalypsen ist das Jahr 70 nChr. Sollte
das 25. Jahr Jechonjas eine chiffrierte Zeitangabe sein, so kime als
Abfassungszeit etwa 95 nChr. in Betracht. Terminus ad quem ist die
Zeit vor dem Aufstand des Simon Bar Kochba (132-35), die dem Ver-
fasser noch nicht bekannt ist ; dazu passt, dass der in den Dreissiger-
jahren dieses Jh. entstandene Barnabas-Brief (11,9) die sB. Apc. (61,7)
zitiert. Die Paral. Jer., die allem Anschein nach in der ersten Hilfte
des zweiten Jh. entstanden sind, setzen sB. Apc. voraus . Schwer
zu kliren ist die Frage, warum der Apokalyptiker zur Feder griff
und ein « Kompendium » verfasste. Das zunehmende Alter kénnte ein
Grund gewesen sein (vgl. 43,2 ; 44,2), doch sind auch geschichtliche
Vorgiinge in Betracht zu ziehen. Eine auffallende Aussage ist, dass die
Juden des heiligen Landes in der endzeitlichen Drangsal beschirmt
werden (29,2 ; 71,1). Zweifellos liegt hier das alttestamentliche Motiv
von der endzeitlichen Errettung auf dem Zion zugrunde (vgl. Joel

63



4,16 f. ; Zach. 12,7 £.). Doch schliesst diese Aussage in der sB. Apc. die
Forderung nach der Riickkehr der Diaspora — nach P. Bogaert ist die
Apc. den Zerstreuten gewidmet 2 — ein. Ein akuter Anlass zur schrift-
lichen Fixierung des apokalyptischen Gutes des Baruch-Kreises konnten
die Diasporaufstinde der Jahre 115-117 gewesen sein.

Anhangsweise sei kurz auf die Paralipomena Jeremiae #* eingegan-
gen, weil sie einerseits von der sB. Apc. abhidngen, andererseits eine Vor-
aussetzung der grB. Apc. sind, und in ihnen Baruch neben Abimelech
(entstanden aus dem griechischen Abedmelech, Jer. 38,7-13 ; 39,15-18)
eine dem Jeremia untergeordnete Rolle spielt. Mit Jeremia sollte Baruch
Jerusalem verlassen, weil Gott die Stadt den Chaldiern preisgibt. Jere-
mia zog nach Babel. Baruch hielt sich wihrend des 66 Jahre langen
Schlafes Abimelechs, der im Landgut des Agrippa Feigen holen sollte,
in einer Grabhohle des Kidrontals auf. Er erkannte an den frisch geblie-
benen Feigen, dass Gott den Auferstehungsleib erhilt, und sandte auf
Befehl eines Engels ein Schreiben durch einen Adler an Jeremia in
Babel, das die Riickfiihrung der Verbannten nach Auflésung der
Mischehen ankiindigte. Baruch und Abimelech bestatteten Jeremia, der
gemiss einer christlichen Interpolation in Jerusalem zu verscheiden
schien, aber nach drei Tagen wiederbelebt wurde und Christus ver-
kiindigte.

DIE GRIECHISCHE BARUCH-APOKALYPSE (grB. Apc.)

St. Novakovic verdffentlichte im Jahre 1886 einen slawischen Text
auf Grund eines Manuskripts aus dem 16. Jh. Diese Fassung ist die
gekiirzte — sie kennt nur zwei Himmel —, gelegentlich aber auch
vermehrte Bearbeitung einer griechischen Version, von der im Jahre
1897 eine Handschrift im Britischen Museum gefunden wurde, die eine
Reise bis in den fiinften Himmel schildert. Da Origenes (gestorben
254) in De principiis II,3,6 auf ein « Buch des Propheten Baruch »
anspielt, in dem von « sieben Welten oder Himmeln » die Rede ist und
damit wohl die grB. Apc., meint, ist anzunehmen, dass eine hebriische
oder aramiisch-syrische Urfassung von sieben Himmeln handelte.
L. Rost vermutet als Verfasser einen in Syrien lebenden Juden, « der
hellenistisch-orientalischem Synkretismus offenstand. » 2

Nach einer doppelten Uberschrift — in der zweiten wird gesagt,
dass Baruch am Fluss Gel (= der Kidron) bzw. an heiligen Stitte
klagte, wihrend Abimelch in das Landgut Agrippas gerettet worden
war — gibt Baruch im 1. Kapitel als Selbstbericht (anders 1,2) wieder,
dass er um die Zerstérung Jerusalems weinte ; ein « Engel der Krifte »

64



wehrte seiner Klage mit dem Hinweis, dass er ihm «noch andere
Geheimnisse » zeige.

Kap. 2: Der Engel Phamael (griechisch) bzw. Phanuel (slawisch)
brachte Baruch iiber den Ozean durch ein gewaltiges Tor in den ersten
Himmel von ungeheuren Ausmassen. Auf einer Ebene lebten Menschen
mit Gesichtern wie die der Rinder, Geweihen wie die der Hirsche,
Fiissen wie die der Ziegen und Hiiften wie die der Limmer. Gemeint
waren damit die Menschen, die den babylonischen Turm (vgl. Gen. 11)
im Sinne eines Kampfes gegen Gott gebaut hatten und vertrieben
worden waren. |

Kap. 3 : Im zweiten Himmel schaute Baruch Menschen, die Hunden
mit Hirschfiissen glichen. Nach Auskunft des Engels waren das die-
jenigen, die zum Turmbau geraten, die Arbeiter angetrieben und eine
niederkommende Frau gezwungen hatten, weiterzuarbeiten. Mit einem
Bohrer hatten sie feststellen wollen, ob das Firmament aus Ton, Bronze
oder Eisen sei.® Gott schlug sie mit Blindheit und verwirrte ihre
Sprache.

Kap. 4-9: Im dritten Himmel — der Eintritt in denselben wird
nicht mitgeteilt — gab es am meisten zu sehen : So einen Drachen von
ca. 6 Km Linge, der die Leiber der Siinder frass, und den Hades, der
Wasser des Meeres trank, dessen Spiegel aber infolge der Nachfiillung
aus 360 Stromen gleichblieb. Nach Kapitel 5 ist der Hades der
Bauch dieses Drachen. Unvermittelt fragte Baruch nach dem Baum,
der Adam verfiihrte. Wahrscheinlich war urspriinglich vom Paradies im
dritten Himmel die Rede (vgl. 2. Cor. 12,2-4). Der Baum sei der Wein-
stock gewesen, den der Engel Samuel entgegen Gottes Willen gepflanzt
hatte und durch den der Teufel, der die Gestalt der Schlange ange-
nommen hatte, Adam iiberlistete. Ubermissiger Weingenuss fiithre auch
heute noch zu einer Fiille von Lastern. 3,9-15 ist ein christlicher anti-
typischer Einschub, der legendires jiidisches Gut aufnahm : 2* Die Sint-
flut habe den Weinstock aus dem Paradies herausgespiilt ; Noah durfte
ihn wieder anpflanzen, wobei der Engel Sarasael kundgab, dass der
Wein (bei der Eucharistie) zum « Blut Gottes » werde, und « wie durch
ihn das Menschengeschlecht die Verdammung davongetragen hat, so
werden sie wiederum durch Jesus Christus, den Immanuel, in ihm die
Berufung nach oben empfangen und den Eingang in das Paradies. »
Weiter erblickte Baruch im Osten die Sonne als einen Mann mit einer
Feuerkrone auf einem vierriidrigen Wagen sitzend, der von 40 Engeln
gezogen wurde. Der Phoénix lief neben ihm her, um die Menschen
durch seine Fliigel gegen die Strahlen abzuschirmen. Die Exkremente
des Vogels in Form eines Wurmes werden nicht wie in der griechischen
Mythologie zu einem neuen Phonix, sondern zu Zimt, den Kénige und

65



Fiirsten geniessen. Beim Offnen der 365 Tore des dritten Himmels
erwachten die Hihne. Am Abend war der Phonix von seinem Lauf
erschopft ; die Sonnenkrone samt Strahlen war durch die in einem
Katalog aufgezihlten Ubertretungen der Menschen befleckt. Die Engel
nahmen sie in Empfang, um sie erneuern zu lassen. Des Nachts- und
am anderen Morgen sah Baruch den Mond in Gestalt einer Frau auf
einem von Engeln gezogenen Wagen sitzen. Weil sich der Mond bei
der Ubertretung Adams nicht zuriickhielt, sondern sogar zunahm, habe
ihn Gott zusammengedriickt und seine Tage verkiirzt. Er diirfte ange-
sichts der Sonne nicht leuchten wie Hofleute ihre Meinungen nicht in
Anwesenheit des Konigs dussern konnen.

Kap. 10 : Im vierten Himmel — so nach einer Emendation in 10,1
— sah Baruch eine Ebene mit einem Teich, dem acherontischen See,
und einer Menge Végel. Dort sei der Aufenthaltsort der in Chéren
lebenden Seelen der Gerechten ; der Teich spende im Gegensatz zum
Meerwasser und anderen Gewissern den friichtebringenden Tau ; die
Vogel seien diejenigen, die immerzu Gott preisen.

Kap. 11-16: Das Tor des fiinften Himmels 6ffnete der Engel-
fiirst Michael (vgl. 11 u. 14), der in Schalen die Tugenden und guten
Werke vor Gott darbringt. Engel, die den Gerechten beigegeben sind,
sammeln diese in Korbchen ein. Andere Engel waren betriibt ob ihrer
leeren Korbchen. In den Kapiteln 13 u. 15 £, die von Anspielungen auf
das NT durchsetzt sind und in denen kein Dialog zwischen Baruch
und dem Engel mitgeteilt wird, werden drei Menschengruppen, denen
Engel beigegeben sind, unterschieden : Zur ersten Gruppe gehéren die-
jenigen, die niemals zur Kirche gehen noch die geistlichen Viter auf-
suchen ; sie erfiillen einen Katalog von Schlechtigkeiten. Thre Engel
wollen versetzt werden, doch Michael muss erst den géttlichen Ent-
scheid abwarten, der nicht mitgeteilt wird. Zur zweiten Gruppe gehoren
Menschen, deren Kérbchen nur halbvoll sind ; gemiss Mt. 25,21 sollen
diese wie die Gerechten iiber viele gesetzt werden. Die Engel derer, die
zur dritten Gruppe gehéren, die keine Werke vorzuweisen hat, sollen
die ihnen Anbefohlenen nicht im Stich lassen, sondern sie gegeniiber
einem Nichtvolk (vgl. Dtn. 32,21) — mE. ist damit die Gesetzeswerke
bringende Judenheit gemeint (vgl. Hos. 1,7 ; Rém. 10,19 ; 11,14) —
zur Nacheiferung reizen. Die Gerichtsworte 16,3 f stammen wohl aus
dem durch den christlichen Einschub verdringten Teil der jiidischen
Grundschrift.

Kap. 17 : Der Engel geleitete Baruch zuriick zur Erde. Nachdem
er zu sich gekommen war, lobte dieser Gott und forderte seine Briider
auf, Gott ob solcher Offenbarungen zu verherrlichen, damit er auch sie
verherrliche.

66



Die erste Uberschrift (« Darlegung [= diegesis] und Offenbarung
[= apokalypsis] Baruchs iiber die unaussprechlichen Dinge, die er auf
Befehl Gottes schaute. Gib deinen Segen, o Herr ! ») ist mE. eine nach-
tragliche Themaangabe fiir die Gesamtkomposition, vielleicht vor der
Einarbeitung der christlichen Interpolationen 4,9-15; 13; 15f. Die
zweite Uberschrift, die durch den Hinweis auf die « schénen Pforten »
erweitert wurde (« Offenbarung Baruchs, der, weinend iiber die Gefan-
genschaft Jerusalems, an den Fluss Gel trat, als auch Abimelech zu
dem Landgut Agrippas durch die Hand Gottes errettet wurde. Und
so setzte er sich an die schénen Pforten, wo das Allerheiligste war »),
bezog sich mE. auf eine Apokalypse, die mit der Klage Baruchs und
dem Auftreten eines anonymen Deuteengels einsetzte, der noch « andere
Geheimnisse » (als die in sB. Apc. berichteten ?) kundtun wollte. Diese
Apokalypse wurde durch die Himmelsreise in urspriinglich sieben
Himmel und die Riickkehr (2-17) ersetzt. Die Herrlichkeit Gottes, die
Baruch zu schauen verheissen worden war (vgl. 6,13 ; 7,2 ; 11,2), hat
er nach dem vorliegenden Textbestand nicht gesehen. Wihrend die
Einleitung noch ein zukiinftiges Gericht kennt (vgl. 1,7) — das Ungliick
Jerusalems tritt in den Hintergrund —, ist die Himmelsreise vollkom-
men uneschatologisch. Die Geheimnisse der oberen Welt werden nicht
wie in der traditionellen Apokalyptik in Bilde in die Weltgeschichte
hereinbrechen und diese aufheben. Die Erfahrungen in der Transzen-
denz bedeuten fiir den Offenbarungsempfinger und fiir diejenigen, die
seine Kunde annehmen, Trost und Stirkung in dieser Welt, deren
Geschichte anscheinend nicht teleologisch ausgerichtet ist. Diese Ent-
eschatologisierung der Apokalyptik kénnte in dem Fehlschlag des Bar-
Kochba-Aufstandes 132-135 einen Grund haben. Fiir diese Zeit als ter-
minus a quo sprechen die Abhingigkeit der grB. Apc. 1 von der sB. Apc.
auch vom slawischen Henoch und von den Paral. Jer. (vgl. zweite
Uberschrift der grB. Apc.). Terminus ad quem ist die Zeit des Origenes
(185-254). Die christlichen Interpolationen stammen aus spiterer Zeit.
Die Anpflanzung des Weinstocks durch Noah wird durch den Hinweis
auf die Eucharistie im Rahmen der Adam-Christus-Antitypik gerecht-
fertigt. Die Einteilung der Menschen in dem Einschub 13 ; 15 {. erin-
nert an die gnostischen Kategorien von den Pneumatikern, Psychikern
und Hylikern. Ein echt christliches Moment kommt dadurch zum Aus-
druck, dass die Schutzengel derer, die keine guten Werke tun, diesel-
bern nicht verlassen durften. Die Botschaft von der Bestrafung der
Siinder (2 f) und der Seligkeit der Gerechten (10 f) wird infolge des
christlichen Einschubs durch die Liebe zu denen, die versagten,
erweitert.

67



NACHWIRKUNGEN DER BARUCH-LITERATUR
IM JUDISCHEN BEREICH

Die Nachwirkungen sind spirlich. Obgleich die sB. Apc. den Thora-
gehorsam betont, finden sich nur in Pesiqta Rabbati XXVI, im Traktat
Taanit 292 und im Midrasch Lev. Rab.XIX,16 Anspielungen auf
erzihlende Passagen dieser Apokalypse.® Sie wurde wie alle ausser-
kanonischen Apokalypsen nach 135 nChr. vom rabbinischen Judentum
verworfen, das sich auch gegen theosophische Spekulationen und damit
gegen Literatur wie wie gB. Apc. wandte. Wenn das Baruch-Buch auch
nach den Klgl. Jer. am 9. Ab im Synagogengottesdienst der Diaspora
gelesen wurde (vgl. Constitutiones apostolicae V 20,3), so trat dieses
apokryphe Buch doch mit der Verwerfung der Septuaginta durch das
Rabbinat in den Hintergrund. Die judenchristliche Gemeinde scheint
es neben der sB. Apc., dem 4. Esra und dem Kapitel 6 aus De bello
Judaico von Josephus am Tage der Tempelzerstérung (9. Ab) gelesen
zu haben. #® Die Kirche tradierte die jiidische Baruch-Literatur und
interpretierte im Baruch-Buch 3,38 und in der sB. Apc. 30,1 christolo-
gisch. Offenkundig sind die christlichen Interpolationen in der grB. Apc.
und in den Paralipomena Jeremiae. Der Barnabas-Brief zitiert in 11,9
die sB. Apc. 61,7. Der Brief an die 9 %4 Stimme, der in der sB. Apc.
moglicherweise ein Nachtrag ist, fand Eingang in die Bibel der syri-
schen Monophysiten. Das Oxyrhynchos-Fragment 403 beweist, dass die
griechische Vorlage der sB. Apc. im christlichen Agypten des 4. oder
5. Jh. verbreitet war. Die Rezeption der jiidischen Baruch-Literatur war
der Grund zur Entstehung von christlichen Baruch-Schriften, auf die
hier nicht einzugehen ist. Das Problem der jiidisch-christlichen Konti-
nuitit und Diskontinuitit stellt sich im Hinblick auf die jiidische Baruch-
Literatur folgendermassen dar : Die Synagoge verwarf — wahrschein-
lich schon wegen des christlichen Gebrauchs — die apokryphe und
apokalyptische Literatur, ohne in der vor allem auf die Thora gegriin-
deten Frommigkeit auf Eschatologie und Apokalyptik verzichten zu
kénnen. Die Kirche iibernahm das jiidische « Erbe », interpretierte es
christologisch — zum Teil in Auseinandersetzung mit dem Judentum
— und gestaltete es weiter aus. Dabei vergass sie weitgehend die
« Wurzel » ihrer Eschatologie, die wie die jiidische auf die volle Gottes-
herrschaft ausgerichtet ist.

68



ANMERKUNGEN

1 Die folgenden Ausfiihrungen liegen dem Nachtragsartikel « Baruch» (Teile A
und B) zugrunde, der entweder im Supplementband des Reallexikons fiir Antike
und Christentum (RAC) oder im Jahrbuch fiir Antike und Christentum (JbAC),
von W. Speyer gekiirzt, erscheinen wird ; besonders hingewiesen sei auf Teil C,
in dem W. Speyer vor allem auf die Nachwirkungen der Baruchliteratur im christ-
lichen Bereich eingehen wird.

2 J. Scharbert, Die Geschichte der baruk-Formel, BZ NF 17 (1973), S. 1-28, versteht
die Nominalform baruk als « wiirdig, Lobpreis von Seiten der Menschen und Segen
von Seiten Gottes zu empfangen. »

% So zB. E. Sellin - G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 1969 11, S, 436 f.

*G. Wanke, Untersuchungen zur sogenannten Baruchschrift, BZAW 122, 1971,
Neuere stil- und literarkritische Arbeiten zum Jeremia-Buch : W. Thiel, Die deute-
ronomistische Redaktion von Jer 1-25, 1973 und (entgegengesetzt) Helga Weippert,
Die Prosareden des Jeremiabuches, BZAW 132, 1973. Siehe auch F. Augustin,
Baruch und das Buch Jeremia, ZAW 67 (1955), S. 50-56.

5 Siehe L. Rost, Einleitung in die alttestamentlichen Apokryphen und Pseudepigra-
phen, 1971, S. 50-54 ; N.G. Bonwetsch, Das slawisch erhaltene Baruchbuch, NGG
(1896), S. 91-101 ; E. Haenchen, Das Buch Baruch: Gott und Mensch, 1965, S. 299-
324 ; P. Heinisch, Zur Entstehungsgeschichte des Buches Baruch, ThG 20 (1928),
S. 696-710; W. Liidke, Beitriige zu slawischen Apokryphen, ZAW 31 (1911) S. 218-
235 ; O. Ploger, Art. « Baruchschriften », RGG 1 (1957), Sp. 900-903 ; B.N. Wam-
bacq, Les priéres de Baruch (1,15-2,19) et de Daniel (9,5-19), Bibl 40 (1959), S. 463-
475 ; ders., L’unité du livre de Baruch, Bibl 37 (1966), S. 574-576.

6So L. Rost a.a.0. S. 51

7 Vgl. E. Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments 2,
Neudruck 1962, S. 402 und 409 f. in Anlehnung an R.H. Charles, The Apocalypse
of Baruch, 1896

8In: E. Kautzsch a.a.0. 1, S. 214 und 221

9 So Rothstein a.a.O.

10 Dije Abhingigkeit des 11. salomonischen Psalms vom letzten Kapitel des Buches
Baruch, ZAW 67 (1955), S. 251-263

11 Siehe u.a. H. Schmid, Daniel, der Menschensohn, Judaica 27 (1971), S. 192-220
(Lit.)

12 Vgl. Josephus, De bello judaico II 17,2-4

13 Siehe P. Bogaert, Apocalypse syriaque de Baruch, 1-2, 1969, S. 41 f. Weitere Lit.
zur sB. Apc.: W. Hamisch, Verhiingnis und Verheissung der Geschichte, 1969 ;
C. Thoma, Jiidische Apokalyptik am Ende des ersten nachchristlichen Jahrhunderts,

Kairos 11 (1969), S. 134-144 ; B. Violet, Die Apokalypsen des Esra und des Baruch
in deutscher Gestalt, 1924. Zur Apokalyptik iiberhaupt ; siehe J. Schreiner, Alt-

testamentlich-jiidische Apokalyptik, 1969 ; H.H. Rowley, The Relevance of Apoca-
lyptic, 1963 3 = Apokalyptik, ihre Form und Bedeutung zur biblischen Zeit, 1965;
P. Volz, Die Eschatologie der jiidischen Gemeinde, 1966 2 ; nicht mehr beriicksich-
tigt werden konnte : W. Schmithals, Die Apokalyptik. Einfithrung und Deutung,
1973

14 Siehe E. Kautzsch a.a.0., S. 403

16 RGG 13, 1957, Sp. 901 f.

186 Zur Messiasvorstellung sieche K. Miiller, Menschensohn und Messias. Religions-
geschichtliche Voriiberlegungen zum Menschensohnproblem in den synoptischen

69



Evangelien, BZ NF 17 (1973), S. 52 ff. Siehe auch U.B. Miiller, Messias und Men-
schensohn in jiidischen Apokalypsen und in der Offenbarung des Johannes, StNT
(1972) :

17 Zur Manasse-Legende siche P. Bogaert a.a.0. S. 296-319

18 Siehe W. Schneemelcher, Artikel « Esra» in RAC 6 (1966), Sp. 595-612, bes. 599-
605

19 Siehe E. Kautzsch a.a.O. S. 405

20 Apokalyptik und Geschichte einerseits und Thora andererseits diirfen nicht grund-
sitzlich gegeneinander ausgespielt werden ; so J. Maier, Geschichte der jiidischen
Religion 1972, S. 21 gegen D. Rossler, Gesetz und Geschichte. Eine Untersuchung
zur Theologie der jiidischen Apokalyptik und der pharisdischen Orthodoxie, 1960

21 Vgl. P. Bogaert a.a.O. S. 242-258

22 Siehe E. Kautzsch a.a.O. S. 403

23 A.a.0. S. 335-352

24 Siehe G. Delling, Jiidische Lehre und Frommigkeit in den Paralipomena Jeremiae,

BZAW 100 (1967)
25 A.a.0. S. 88 ; weitere Literatur: J.-C. Picard, Apocalypsis Baruchi graece, 1967 ;

nicht mehr beriicksichtigt werden konnte das in Lieferungen im Erscheinen begrif-
fene Werk von W. Hage - K.G. Eckart, Griechische Baruch-Apokalypse. Das Apo-
kryphon Ezechiel, in : Jiidische Schriften aus hellenistisch-romischer Zeit 5, 1973 ff.

26 M. W. ist dies der ilteste Ansatzpunkt fiir die in vielen Biblischen Geschichten
tradierte Vorstellung, dass die Menschen beim Turmbau den Himmel « stiirmen »
wollten ; siche H. Schmid, Altes Testament, Judentum und Islam, 1973, S. 61
(Anm. 128)

2 gfeisézf'aihhixé%gnach P. Riessler, Altjiidisches Schrifttum ausserhalb der Bibel, 1928,

28 Siehe P. Bogaert a.a.0. S. 222-241

29 Siehe P. Bogaert a.a.O. S. 34-38 ; 161 f.

70



	Baruch und die ihm zugeschriebene Apokryphe und pseudepigraphische Literatur

