Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 30 (1974)

Artikel: Existenz und Offenbarung in den ersten Werken von Franz Rosenzweig
Autor: Petitdemange, Guy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EXISTENZ UND OFFENBARUNG
IN DEN ERSTEN WERKEN
VON FRANZ ROSENZWEIG

Von Guy Petitdemange, Paris

Die folgenden Seiten sind der gedanklichen Entwicklung von Franz Rosen-
zweig gewidmet, wie sie sich wihrend der Kriegsjahre abzeichnet, die der Versf-
fentlichung seines Hauptwerkes, Der Stern der Erlésung (1921) vorausgehen. Seine
philosophischen Zweifel iiber die dem Staat zukommende Funktion in der Politik
und iiber das System Hegels, sowie die religiésen Fragen iiber die Daseinsberech-
tigung des Judentums gegeniiber dem Christentum fithrten ihn dazu, das Haupt-
augenmerk dem individuellen Standpunkt zuzuwenden, der Partikularitit, der Frei-
heit, der Verschiedenheit, der Temporalitit und der Aktion. Auf diese Weise prizi-
siert sich sein Konzept der Offenbarung ; sie geht im Herzen der Subjektivitit vor
sich und ist gleicherweise Manifestation des unerreichbaren Ichs und Gottes. Sie
bleibt stets einer besonderen Aussage verbunden, der Geschichte des jiidischen
Volkes und seinen Schriften. Doch ist diese Besonderheit die Bedingung und nicht
die Grenze ihrer Universalitit. Die Offenbarung stellt die Verbindung her zwischen
drei Kategorien, deren Grundlage sie bildet und deren Zusammentreffen zur
Geschichte wird : der griechischen, der jiidischen und der christlichen.

In einem Brief, in dem er die Grundabsicht und das Schicksal einiger
seiner Schriften zusammenfasst, bemerkt Rosenzweig mit einer gewissen
Dosis miiden Humors, dass man, um iiberhaupt gelesen zu werden,
hochswahrscheinlich in die Geschichte eingegangen sein miisse . Dieses
Urteil trifft irgendwie auf das ganze Werk zu ; ohne unbeachtet zu
bleiben, war ihm doch kein wirklicher Erfolg beschieden. Bereits 1931
bemerkte ein so gewiegter Mann wie G. Scholem, dass es wohl einer
langen Zeit der Stille bediirfe, bis die ganze Bedeutung dieses Werkes
richtig erkannt wiirde 2. Die heroische Haltung des Menschen Rosen-
zweig ist zu eindrucksvoll, die glinzende Ausdrucksweise des Schrift-
stellers lenkt die Aufmerksamkeit ab; die Husseren Umstinde der
Redaktion, ihr oft etwas hastig wirkender Charakter, die grosse Zahl
der aufgeworfenen Fragen, die in die Debatte implizierten Personen,
und schliesslich der Kontrast zwischen der Redeform, die sich trotz
heftiger Polemik gegen das « System » herausbildet, und einem Plan,
der die Negation davon darstellt : all das sind Griinde, die eine gewisse

12



Distanz notwendig machen. Die Ereignisse haben eine unerwartete
Entwicklung genommen, und das Werk erscheint heute umso merk-
wiirdiger. Doch lisst es innerhalb seiner sehr gut feststellbaren Grenzen
und in seiner Fremdartigkeit umso besser seine Struktur und seine
Grundkonzeption erkennen. Ohne die Ratschlige Scholems in den Wind
zu schlagen, ohne uns das Werk nuancenlos zueigen zu machen oder
in seiner Ginze ins Auge fassen zu wollen, wollen wir hier mit aller
gebotenen Vorsicht eine Analyse versuchen.

* * %

Zuerst der Mensch. Wenige kennen ihn. Und doch sind die bio-
graphischen Elemente unerlisslich zu seinem Verstindnis3. Franz
Rosenzweig wurde im Jahre 1886 in Cassel geboren. Er stammt aus
einer alten, einflussreichen und kultivierten jiidischen Familie und
gehort somit einem deutsch-jiidischen Milieu an, das innerhalb eines
Jahrhunderts fortschreitender Liberalisierung in den Stidten mehr
oder weniger vollstindig in den Kreis der 6ffentlichen Verantwortlich-
keiten eingegliedert worden war und sich gleichzeitig oft vom tradi-
tionellen Judentum entfernt hatte. In seiner Familie waren nur ein
Grossvater und ein Onkel wirklich praktizierende Juden geblieben.
Obwohl er sich fiir Kunst und vor allem fiir Musik interessiert, studiert
er von 1905 bis 1908 in Gottingen, Miinchen und Freiburg Medizin.
Im Winter 1908 wechselt er die Orientierung und wendet sich der
Geschichte und der Philosophie zu. Unter der Leitung von Meinecke,
der ihm stets seine Sympathie bewahrt, schreibt er eine Dissertation
iiber das politische Denken Hegels, mit der er 1912 promoviert und die
er dann 1920 ergénzt und publiziert. Er hilt sich einige Monate in
Leipzig auf um Jura zu studieren. Im Laufe eines weiteren Jahres
lernt er in Berlin Hermann Cohen kennen, der aus Magdeburg gekom-
men ist und sich in Hinkunft der Lehre des Judentums widmet. Wih-
rend dieser Periode tritt das ausschlaggebende Ereignis seines Lebens
ein. Seine Cousins Hans und Rudolph Ehrenberg ratifizieren eine zur
Tatsache gewordene Assimilation und, damit Hand in Hand gehend,
einen ebenso konkreten Bruch mit dem Judentum, indem sie die Taufe
annehmen. Zum Erstaunen seiner Familie heisst Rosenzweig diesen
Schritt gut. Er selbst hat sich in Leipzig mit Eugen Rosenstock befreun-
det, der jiinger ist als er selbst, dort als Professor der Rechte wirkt und
ebenfalls Christ geworden ist. Nach einer langen Diskussion beschliesst
Rosenzweig, ebenfalls diesen Schritt zu tun, verzichtet jedoch darauf
aufgrund einer Reihe von Erfahrungen, die er wihrend seines Berliner
Aufenthaltes machte und iiber die er Diskretion wahrt.

13



.. ich muss Dir mitteilen, was Dich bekiimmern und, zuniichst mindestens,
Dir unbegreiflich sein wird : ich bin in langer und, wie ich meine, griindlicher
Uberlegung dazu gekommen, meinen Entschluss zuriickzunehmen. Er scheint
mir nicht mehr notwendig und daher, in meinem Fall, nicht mehr méglich. Ich

bleibe also Jude *.

Dann bricht der Krieg aus. Rosenzweig stellt sich in den Dienst des
Roten Kreuzes und geht nach Belgien ; im April 1915 tritt er in die
Artillerie ein und geht in den Balkan, wo er bis zum Ende bleibt. Die
Kriegsldufte fiihren ihn dahin und dorthin ; Schlachten, Reisen und,
wenn man so sagen darf, Mussestunden wechseln in bunter Reihen-
folge. Wihrend einer bestimmten Zeitspanne spricht Rosenzweig regel-
missig zu den Offizieren iiber Politik, Geschichte und Philosophie.
Stets aufmerksam fiir alle dusseren Eindriicke entdeckt er mit Stau-
nen und innerer Sammlung die jiidischen Gemeinden Polens und Bul-
gariens, gleichzeitig aber auch den Islam und andere Ausdrucksformen
des Christentums. Er liest viel, geht dauernd in sich, meditiert und
lisst seine Vorkriegsentschliisse reifen. Mitten unter anderen Schriften
entsteht plotzlich in dieser zerfallenden Welt innerhalb weniger Monate
sein Hauptwerk, Der Stern der Erlosung, das er regelmissig seiner
Familie auf Postkarten zugehen lidsst. Mit dieser Arbeit dachte er
einen Schlusspunkt unter einen gewissen Reflexionsstil gesetzt zu haben
und sich der konkreten Aktion widmen zu konnen, um so das Judentum
in seiner Heimatstadt wiederzubeleben. Er kehrt nach Frankfurt zuriick,
eréffnet eine allen offenstehende Schule, verheiratet sich. Plotzlich
wird er von einer geheimnisvollen Krankheit befallen und ist nach
einigen Monaten vollig geldhmt. Er kann sich weder bewegen, noch
schreiben, noch sprechen ; unterstiitzt von einigen Freunden fihrt er
trotz andauernder Schmerzen acht Jahre hindurch fort zu lesen, z
ibersetzen und zu verdffentlichen, bis zum 10. Dezember 1928. Er
verfiigte iiber eine speziell fiir ihn konstruierte Maschine und driickte
sich durch eine Reihe von Zeichen aus, die seine Frau mit bewunderns-
werter Energie aufnahm und interpretierte. Der Briefwechsel ist, wie-
wohl unvollstindig erhalten, das schénste Denkmal dieser so vollig
gelebten und so rasch zuendegegangenen Existenz, die stets weitgehend
aufnahmebereit und zugleich spontan blieb, mitten hineingestellt in die
Stirme der deutschen Geschichte, die « Verstindniskrise » und die
widerspriichlichen Stromungen innerhalb des Judentums, angefangen
von der «unbegrenzten Aufnahmebereitschaft » der Jugend bis zur
Festlegung durch die Krankheit, die ihn nach so vielen Reisen in sei-
nem Zimmer in Frankfurt festhilt und ihn, den Unabhingigen, von
den Handreichungen anderer abhiingig macht, ohne seine wache Leben-
digkeit und eine Art niichterner Selbstachtung zu beeintrichtigen 5.

14



Trotz all dieser Behinderungen ist das Werk beachtlich. Neben dem
Briefwechsel umfasst es die beiden Biinde iiber Hegel und der Staat ©,
die drei Binde des Sterns der Erlésung’, sowie einen Band Kleinere
Schriften 8, in dem eine Reihe von Artikeln iiber verschiedene Themen
zusammengefasst sind, Dazu kommen die mit einem Kommentar ver-
sehenen Ubersetzungen von Gedichten Juda Halevis, und die gemein-
sam mit Martin Buber unternommene Bibeliibersetzung. In franzosi-
scher Sprache existierien nur einige wesentliche, von A. Neher vor-
ziiglich iibersetzte und in dem Buch L’Existence juive ® veroffentlichte
Briefe.

Auf den ersten Blick wirkt dieses Werk abstossend und von allen
Seiten her stachelbewehrt. Die Stimme tént stolz, manchmal barsch,
stets selbstsicher. Wissenschaftliche Erwidgungen gehen Hand in Hand
mit eigenmichtigen Schlussfolgerungen ; die beabsichtigte Analyse
gegebener Tatsachen erscheint oft wie iiberflutet von a priori-Erwi-
gungen. Der im Stern an den Tag gelegte Europazentrismus erscheint
heute, wie man behauptet, iiberlebt. Die abfillige Bewertung Chinas,
Indiens, des Islams einerseits, andererseits aber die Darstellung eines
auf ganzer Ebene sieghaften Christentums, sind zumindest problema-
tisch. Auch ist es erstaunlich, bei einem derart an Politik interessierten
Historiker und Philosophen keine stetigere Aufmerksamkeit fiir die
Entwicklung der Industrie sowie fiir die Arbeiter- und andere revo-
lutiondire Bewegungen feststellen zu kénnen, die damals Deutschland
im Bann hielten. Selbst fern von der Universitit scheint Rosenzweig
doch niemals ihren Horizont zu verlassen. Selbst die Idee vom Juden-
tum, die Rosenzweig in Vorschlag bringt, erscheint den Juden ziemlich
verddchtig, zu sehr von der christlichen Umgebung beeinflusst, zu
wenig den Quellen gemiss, und dariiber hinaus zumalen objektiv falsch
und abwertend in der Darstellung des Christentums. Diese kritischen
Stimmen enthalten gewiss richtige Elemente, doch erscheinen sie sehr
abgeschwicht, wenn man alle #usseren Umstinde in Betracht zieht,
die dieses Werk beeinflussen, und wenn man es im Rahmen der leben-
digen Einheit des ihm zugrundeliegenden Planes sieht. Es handelt sich
zweifelsohne um ein hastig skizziertes Werk, das wenig auf akade-
mische Konventionen Riicksicht nimmt und das in bewusstem Gegen-
satz zu Gedankenformen steht, die man als allein wirksam ansah und
die der Verfasser mit oft zu sehr zur Schau getragenem Wohlgefallen
angreift 1, das sich aber andererseits durch einen grossen Reichtum an
Vorahnungen auszeichnet, und das voll ist von nicht weiter ausge-
fiihrten oder nicht geniigend deutlichen Hinweisen auf alles, was da im
Entstehen war auf dem Gebiete der Philosophie, des religiésen Denkens
oder ganz einfach des menschlichen Ausdrucks. Scholem hat in vieler

15



Hinsicht recht. Es ist ein Werk, das in Ruhe iiberlesen sein will, mit
dem nétigen Abstand, so dass es sich abkliren und wie in einer fernen
und friedlichen Atmosphire erscheinen kann. Diese Methode ist dop-
pelt nétig fiir einen Christen. Obwohl Rosenzweig eine wie vom Abend-
rot verklirte Kenntnis seines Erbes erworben hat, ist es dennoch
derart komplex und fiir gewthnlich so fremdartig, dass es grosser
Geduld bedarf, seine tiefe und erstaunliche Bedeutung in sich aufzu-
nehmen.

Indem wir uns all dieser Erfahrungen, die aus der Lektiire der
Werke Rosenzweigs resultieren, bewusst sind, wollen wir nun seinen
Gedankengang in seiner progressiven Gestaltung darstellen. Wir
betrachten ihn nicht als Ganzes, wie das E. Lévinas in einer bemer-
kenswerten Synthese getan hat, in der er die Grundinspiration und die
Gesamtlogik des Rosenzweigschen Denkens anschaulich macht Y, son-
dern beschrinken uns auf die Periode vor der Abfassung des Sterns
der Erlésung. Auch diese Zeitspanne behandeln wir nicht geméss der
historischen Methode, die es sich zum Ziel setzt, die Entstehung des
Werkes in allen Einzelheiten nachzuzeichnen. Unsere Absicht ist, die
stirksten Spannungsmomente hervorzuheben, die der Autor dann
spiter neuerdings aufnimmt, die sich hier aber noch fragmentarisch
und versuchsweise vorfinden. Wir beziehen uns dabei auf die in den
Kleineren Schriften enthaltenen Abhandlungen aus dieser Zeit, auf die
Arbeit iiber Hegel und auf den Briefwechsel, unter Bezugnahme auf
den Artikel von Lévinas und die in dem Buch Le Christianisme mis a nu
enthaltene Studie von E. Friedmann. Unsere Arbeitsorientierung lésst
sich durch das Zusammenspiel dreier allgemeiner Begriffe abgrenzen :
Philosophie, Existenz und Offenbarung.

PHILOSOPHIE UND EXISTENZ

Rosenzweig ist nur langsam zur Philosophie gekommen, gibt sich
ihr aber dann ohne Einschrinkung hin. Angesichts des reichen Interes-
senkreises, der ihn ohne inneres Ordnungsprinzip beschiftigt : Asthetik,
Wissenschaft, Religion, bot ihm die Philosophie die Mdéglichkeit einer
festen Perspektive und einer homogenen Wiederaufnahme der einzelnen
Themen. Sie war fiir ihn ein Weg zur Einheit und stellte das geeignetste
Klima dar, der Sprache und der Klarheit zur Existenz zu verhelfen.
Selbst als er sich von der Universititsphilosophie lossagt und ihr gegen-
iiber fast indifferent wird, gibt Rosenzweig doch niemals den philo-
sophischen Stil und etwas wie eine Art philosophischer Besessenheit

auf.

16



Die dusseren Umstinde brachten ihn in Verbindung mit Meinecke.
Dieser fithrte ihn auf dem Weg iiber die Geschichte, und somit viel-
leicht etwas einseitig, in das Hegelsche Denken ein, damit aber auch
in die gedringteste, ehrgeizigste und am meisten von Fragen durch-
setzte Philosophie. Rosenzweig wehrt sich zumalen dagegen, diesem
Ereignis eine allzugrosse Bedeutung beizumessen. Er meldet seine
Bedenken an gegen die Meineckesche Methode, die seiner Meinung
nach den Einzelheiten, die eine Zeitspanne bestimmen, zu wenig Bedeu-
tung beimisst. Ja er geht so weit, zu sagen, dass er Marburg Freiburg
vorgezogen hiitte 12, Aber im Grunde iibte Meinecke auf ihn einen
bedeutenden Einfluss aus, und in der desolaten Nachkriegszeit schitzte
Rosenzweig die etwas traurige aber nie hoffnungslose Weisheit seines
Lehrers '*, Ubrigens : wie es auch im einzelnen um seine Optionen
bestellt sein mag, und trotz des durch seine innere Krise hervorge-
rufenen Bruches, anerkennt er stets, wenn er an die in Miinchen, Frei-
burg und Leipzig verbrachten Jahre zuriickdenkt, seine grosse Dank
barkeit gegeniiber der deutschen Kultur 1, deren Seele die Universitit
und deren Philosophie der Hochmut war. Diese deutsche Kultur in
ihrer reinsten Form, die Logik, Geschichte und Existenz vereint, stellt
auch den Rahmen dar, innerhalb dessen sich Rosenzweig zu denken
genotigt fithlt. Auch wenn er, beunruhigt durch die Zweideutigkeit des
hegelschen Systems, grossere Genauigkeit und mehr Mass bei Kant und
mehr Erfindungsgabe bei Schelling entdeckt, und wenn er sich zu
Stilformen hingezogen fiihlt, die eher Schopenhauer und Nietzsche
zueigen sind, so bleibt er doch stets dermassen vom hegelschen Denken,
seiner Form und seiner ruhigen Sicherheit beeinflusst, dass es fiir
ihn auf dem Gebiete der Polemik schlechthin gleichbedeutend mit Phi-
losophie wird, mit ihren Erwartungen und mit ihren Grenzen. In dem
Zeitabschnitt, der uns hier beschiftigt, stellt die Welt Hegels die
Grundlage dar fiir den vielschichtigen Konflikt, wo Individuum gegen
Staat, Judentum gegen Christentum, Philosophie gegen Existenz stehen,
eine Welt, die ihn die Erfordernisse seiner These tagtiglich wieder-
finden ldsst. In seiner Eigenschaft als « Halbphilosoph » oder, besser
gesagt, als neuer Philosoph, der unter Schwierigkeiten seine eigene
Ausdrucksweise sucht, beginnt Rosenzweig, dem hegelschen Charme
zu unterliegen.

Die Kritik setzt an zwei Punkten ein. Auf der einen Seite stellte
die politische Entwicklung, die Deutschland mit einer Art unbewusster
Gelassenheit dem Krieg entgegentrieb 1%, die Apologie des Staates in
Frage, in der sich die fiihrenden Personlichkeiten sonnten. Gerade sie
ist es, die fiir Rosenzweig die Vollendung und gleichzeitig den Hohe-
punkt der hegelschen Philosophie darstellt. Auf der anderen Seite

17



erforderte seine Entscheidung, Jude zu bleiben, die stirker war als jede
Rechtfertigung und die er auf einer existenziellen, jedem Konzept
abholden Ebene wahrnahm, eine theoretische Arbeit, die ihn nétigte,
sich neuerdings mit Traditionen, Quellen und Haltungen zu beschéf-
tigen, die er fiir abgetan angesehen hatte. So gesehen ist die Zeit-
spanne, die vor der Abfassung des Sterns der Erlésung liegt, mit dem
tiefgreifenden Einfluss der Untersuchung iiber Hegel und der Gewiss-
heit einer stets aktuellen, wenn auch noch nicht formulierten Bedeu-
tung des Judentums, dem Rhytmus &usserer Ereignisse unterworfen :
Der Sommer 1913 in Leipzig, der Krieg, der Briefwechsel mit Rosen-
stock, eine kritische Phase, in der sich unterschwellig die Linien eines
ersten hypothetischen Zusammenhanges abzeichnen. Rosenzweig hiuft
Lektiiren, Anmerkungen, Skizzen, doch fehlt diesen Bemiihungen noch
die richtige Verankerung. Rosenzweig ist sich zu sehr des unsicheren
Charakters seines Denkens bewusst und weiss so auch, trotz der Ener-
gie, mit der er seine Untersuchungen fiihrt und trotz des weitgesteckten
Feldes, das sie umspannen, dass es sich nicht mehr um die unbegrenzte
Aufnahmebereitschaft seiner Jugend handelt. Er tritt jetzt in eine
Welt der Unwissenheit ein 1. Nun darf man allerdings die Kontraste
nicht zu scharf zeichnen und diesem Konflikt nicht eine allzu pathe-
tische Fiarbung geben. Rosenzweig selbst hitte das nicht geschitzt,
trotz seiner manchmal pathetischen Ausdrucksweise. So vorzugehen
hiesse das Wesen der Auseinandersetzung verfehlen, das aus zwei
bereits aufgetauchten Fragen besteht : der Wendepunkt von 1800, und
die aktuelle religiose Erfahrung. Die Philosophie vom Beginn des
19. Jahrhunderts stellt unleugbar das verstindlichste Erfassen der
modernen Welt dar, doch ist eine Neuorientierung ebenso unleugbar
notwendig. Es geniigt also nicht, sich einfach ablehnend zu verhalten.
Die Kritik selbst ist die Suche nach einer neuen Ausdrucksweise.

Die Bedeutung des Jahres 1800 !7 ist die der mit Kant geborenen
und nach ihm weiter entwickelten Philosophie. Es geht nicht darum,
sie zu widerlegen oder anzunehmen. Sie dringt sich auf. Sie stellt
einen Wendepunkt in der Geschichte dar ; sie verdeutlicht eine Hal-
tung, die eine Stellungnahme zur Gesamtrealitit bedeutet, und die
so mehr ist als die Geste eines Philosophen ; sie ist der Ausdruck des
Zeitgeistes. Aufgrund seiner historischen Formation ist Rosenzweig
sehr hellhorig fiir die Variationen, die Gestalten und die differenzierten
Formen, die sich die menschliche Welt im Laufe der Zeiten zueigen
macht. Der letzte Sinn der Geschichte ist nicht evident, doch gibt es
zweifellos keine Bedeutung ausserhalb der geschichtlichen Verwirk-
lichungen. So zeichnet sich der Sinn des Christentums von Anfang an
in seiner Geschichte ab. Auch der Sinn des Judentums muss von seiner

18



Geschichte her verstanden werden, im Lichte der Wechselfille im
Leben des jiidischen Volkes, besonders der Zerstorung des Tempels 8,
Die Philosophie entspricht keineswegs diesem konkreten Entwicklungs-
prozess. So ist auch der Idealismus die Kronung der zur Zeit der
Renaissance mit der Verbreitung der Wissenschaften und der tech-
nischen und systematischen Auswertung der Natur geborenen anthro-
pologischen Bewegung. Sie ratifiziert eine Art vollstindige Besitzer-
greifung der Vernunft von allen ihren Moglichkeiten, und bringt eine
Umwandlung aller Dinge in ihrer vernunftgemissen Wesenheit in
Vorschlag. In dem Augenblick, wo er die Phinomenologie des Geistes
entdeckt, wird es Rosenzweig bewusst, dass darin nicht eine neue,
glinzende Philosophie zum Ausdruck kommt, sondern die Philosophie
von heute, die Darstellung der von uns gelebten Wirklichkeit, die unse-
rem Denken erschlossen ist und die wir in dieser Form iiberdenken
kénnen. Niemals wird er iibrigens den aussergewdhnlichen Platz der
Phinomenologie in Abrede stellen. Die Denkaufgabe hatte in Hegel
ihre moderne Gestalt gefunden. Geschichte und Philosophie fiihrten
gewissermassen zu diesem historisch-logischen Denken hin.

Doch ist es Hegel, der diese Aufgabe zu ihrer Vollendung gefiihrt
hat. Das « System » bringt sie nicht nur zum Abschluss und verleiht
ihr ihre wahre Dimension ; es bedeutet letzthin die Vollendung einer
philosophischen Methode, die weitaus ilter ist als Hegel. Indem er
die Uberlegungen Heideggers vorwegnimmt, weist Rosenzweig auf die
zum erstenmal von Thales von Milet unternommene Bemiihung hin,
die bei Hegel zur Vollendung kommt, und die alles erklirt und ent-
wickelt, was das von Selbstvertrauen getragene menschliche Denken
aufzeigen, wenn schon nicht aufbauen kann in Hinblick auf die Welt,
Gott und den Menschen in ihren Beziehungen zueinander, ausgehend
von den Umwilzungen der Geschichte. Wenn dem so ist, sind wir
dann nicht zur Wiederholung verurteilt ? Nach dem Tode Hegels war
das Denken einem Vertrocknungsprozess unterworfen. Die Philosophen
sind jetzt nur mehr « doctores ». Wenn so die Wiederholung als ein
farbloses Surrogat erscheint und uns nichts anderes bleibt als die
Wechselfdlle und die falsche Unschuld der Interpretation, so ist es
ebenso illusorisch, zu behaupten, man kénne der von Hegel aufgewor-
fenen Frage entgehen. Schleiermacher, der glaubt, dass ihm das zugun-
sten der Religion gelingt, verliert dabei eine wesentliche Dimension
des Glaubens, sein Verhiltnis zur Autoritit. Was den Katholizismus
angeht, so hat er sich in sich selbst abgekapselt. Doch — est handelt
sich dabei um ein unvermeidliches Kulturphidnomen — ist die hegelsche
Totalisierung zugleich der Ausdruck einer viel weitergesteckten Tradi-
tion. So ist denn auch das Jahr 1800 fiir Rosenzweig, trotz des wesent-

19



lichen Anteils des Christentums an diesem Werk, gleichbedeutend mit
Griechenland. Und Griechenland ist das Heidentum. Das Denken, das,
um sich auszudriicken, die Form des hegelschen Systems annimmt, ist
in den Augen Rosenzweigs ein heidnisches Denken . Hegel hitte sehr
frith, ab der Berner Periode, die Religion im Universum des reinen
Denkens aufgeldst. Ist das noch Religion ? Geben Geschichte und Frei-
heit tatsichlich im Lichte der Selbstbewegung des Konzepts ihre letzte,
fiir den im Schosse der Realitit eingebetteten Menschen befriedigende
Verstindlichkeit preis ? Griechenland und der Idealismus driicken eine
der grundlegenden Gesten der westlichen Tradition aus, die Rosen-
zweig im ersten Teil des Sterns beschreiben wird : es geht darum, ein
Ganzes zu erfassen, ein in sich geschlossenes, strukturiertes und zusam-
menhingendes Ganzes, unter Ausschluss jedes ablenkenden Elements,
doch « eindimensional ». Diese Theorie gleicht einem allgemeinen
Szientismus.

Fiir Rosenzweig tritt die konkrete Grenze des Systems in seiner
Politik zutage, und innerhalb dieser in der dem Staat zukommenden
Funktion. Von Glockner 2 angegriffen, aber von anderen als das einzige
Werk Rosenzweigs beurteilt, das lange Zeit hindurch aktuell bleiben
wird 21, ist das Buch Hegel und der Staat in den Augen eines so ver-
sierten Kenners wie E. Weil « beachtenswert durch den Scharfblick,
den der Verfasser in allen Einzelfragen unter Beweis stellt, erscheint
uns jedoch hinsichtlich der Gesamtkonzeption einem Irrtum zu unter
liegen » 22, Dieser Gesamtkonzeption fehlt vielleicht wirklich der rich-
tige Standpunkt Hegels, zumindest wie er heute interpretiert wird.
Rosenzweig verwahrt sich {ibrigens dagegen, die steifen Interpreta-
tionen des Staates mit dem Hegelschen Staat zu identifizieren, doch
entdeckt er in dem einen die Verlockungen des andern und konstatiert
eine Art generelle und derart definitive Fixierung der Form der Wahr-
heit, dass sie diese furchterweckende Nachkommenschaft legitim
erscheinen lisst. Das System ist die Gliickseligkeit, sagt ein Brief, doch
eine zu vorschnell vorausgenommene Gliickseligkeit. Die individuelle
so gut wie die historische Erfahrung rechtfertigen dieses Urteil.

Der Staat kann nicht die Funktion beanspruchen, alle Artikula-
tionen der Freiheit zur Tatsache werden zu lassen. Vielleicht ist das
nur symbolisch wahr, als Bild der endgiiltigen Gemeinschaft ? Der
notwendige geschichtliche Staat ist nur durch Gewalt méglich ; ihm
mehr als eine regulierende Bedeutung beimessen zu wollen, hiesse ihn
vergottern, die Tyrannei legitimieren und ihm das Individuum opfern.
Der Staat stellt das Gleichgewicht her zwischen destruktiven und gie-
rigen Willensdusserungen ; er verallgemeinert Giiter und Dienstlei-
stungen und stellt eine #usserliche Koexistenz sicher. Doch selbst in

20



seiner modernen Form ist der Staat nicht der wahre Schauplatz der
Freiheit. Nun hat aber nach Rosenzweig gerade eine solche, dem hegel-
schen Konzept untreu gewordene Vorstellung die politische Reflexion
und Praxis Deutschlands im 19. Jahrhundert beherrscht. In seiner
Schlussfolgerung unterstreicht er, dass diese Konzeption von einem
starken und zentralisierten Staat bereits einen Verrat an Hegel dar-
stellte, indem sie den Zusammenhang mit der lebendigen Moralitit
tibersah, mit der Sittlichkeit. Ein solcher Staat ist nicht der Ausdruck
realen Lebens. In seiner Eigenschaft als unerreichbarer und absoluter
Herr seiner Untertanen war sein einziges Ideal eine nationalistische
und konservative Ideologie. Mit Bismarck war die Praxis genial, doch
wurde sie unter seinen Nachfolgern unsicher und schwach und fiihrte
dann fast unbewusst zum Krieg. Nun zeigte aber der Krieg deutlich,
dass der deutsche Staat eine Aufgabe blieb. Selbst wenn es sich bei
dieser ganzen Bewegung mehr um ein Hegel gestohlenes Thema als
um eine Realisation seines Denkens handelt, siecht Rosenzweig darin
dennoch eine logische, durch ihre Urheber von der idealistischen Phi-
losophie losgeléste Konsequenz. Als Gebieter des Realen tendiert das
Denken von sich aus dazu, auf allen Gebieten die Formen anzunehmen,
die eine solche Autoritit offenbaren und sicherstellen. Die Geschichie
hat dieser bereits verarmten Interpretation des hegelschen Gedanken-
guts einen Stoss versetzt. Es ist dies ein weiteres aber ausschlagge-
bendes Zeichen dafiir, dass die Philosophie andere Wege sucht, dass
Denken, Geschichte und Sprache iiberholt werden miissen, wie wenn
innerhalb des hegelschen Zyklons etwas im Riickstand geblieben wire.

Wenn Rosenzweig dann auf das « Individuum trotz allem » zuriick-
kommt und denkt, die Liicke entdeckt zu haben, die ihm erlaubt, dem
Zugriff des Systems zu entgehen, denkt er in keiner Weise daran, eine
Bilanz des Idealismus aufzustellen, indem er dieses ablehnt und jenes
beibehilt. Der Idealismus muss neu interpretiert werden. Er ist die
Bestitigung einer Bewegung der westlichen Philosophie und in jeder
Hinsicht eine Sonderbewegung in der Geistesgeschichte. Was ihn am
besten ins Licht riickt ist seine Entstehungszeit. Man muss in ihm den
kraftvollsten Ausdruck der deutschen Romantik sehen, doch ist er, wie
diese, begrenzt. Entstanden aus dem Elan von 1789 und dem des
gesamten 18. Jahrhunderts, fiihrt er in einer extremen Willensanstren-
gung, Natur und Geschichte zu verstehen, einen seit langem begon-
nenen Vorgang der Einheit durch das Denken zuende. Und auch fiir
Rosenzweig gilt es als richtig, dass Denken nicht ohne Einheit vor-
stellbar ist. Die Wissenschaft hat weitgehend dazu beigetragen, die
Forderungen der Einheit zu prizisieren, indem sie selbst Einheit
zwischen den verschiedenen Zielen herstellt. Will man jedoch den auf

21



Einheit hinzielenden und monologischen Denkvorgang der Wissen-
schaft bis auf das Gebiet der Philosophie ausdehnen, so wird man dazu
gebracht, die Sprache zu filschen. Die Philosophie, ihrem Wesen nach
ununterbrochenes Suchen nach Weisheit und unfihig, sich als Wissen-
schaft zu gebirden, wird so zum Kreis, zum Spiel, zum Mythos oder
selbst zum politischen Despotismus.

Um nun den Sinn des philosophischen Vorgehens wiederzufinden,
schligt Rosenzweig vor, die allererste Frage abzuindern. Man muss
sich nicht mehr zuerst fragen: « Was ist das ? » sondern: « Wozu
dient das ? » Warum ? An die Stelle des obsessionellen Verlangens nach
Kenntnis muss das Verlangen nach Werten treten, wie das bei Schopen-
hauer geschehen ist. Und dies nicht, um die Kenntnis auszuschalten,
sondern um sie an ihrem Platz zu verwurzeln, das heisst im begrenzten
und sterblichen Menschen. Wenn nun Kant den Grundsatz aufstellt,
dass die Freiheit nicht in die Kategorie der Phinomene gehort, dass
sie stets « Wunder » bleibt, dass ein das All umfassende Denken
moglich und notwendig, jedoch niemals Wissen ist, und dass es so
die Moglichkeit hat, stets vom neuen alle seine Objektivierungen wieder-
aufzunehmen, so bleibt er damit an der wahren Quelle jeder modernen
philosophischen Arbeit. Doch mehr noch als Kant will Rosenzweig vom
Individuum ausgehen, als von einer nicht reduzierbaren und stets auf
sich selbst angewiesenen Grosse. Das Denken kann somit niemals
etwas anderes sein als ein « Standpunkt », ein durch seinen engen
Rahmen begrenztes Werk, ohne andere Moglichkeit einer Universalitit
als die der Diskussion. Die Exaltiertheit des Individuums, die mit dem
Beginn des Idealismus in Zusammenhang gebracht wurde, wird so
ihre pathetische Note verlieren und wird sich weitaus bescheidener in
eine Kenntnis von Einzelheiten und Bedeutungsfaktoren verwandeln,
von denen keiner die Gesamtheit ist?. Indem er so das Individuum
wiederentdeckt, glaubt Rosenzweig auch die Welt wiederzufinden, die
dussere Wirklichkeit in ihren zahllosen, rings um uns verbreiteten
Erscheinungsformen, die Natur, die Geschichte und die Gesellschaft,
die selbst wihrend wir denken, ihren Sinn fiir uns festzuhalten, nicht
aufhort, wie aus einem Uberschwang an Bedeutsamkeit und nicht assi-
milierbarer Objektivitit heraus wiedergeboren zu werden, die dem
sprudelnden Leben entspricht. Die Wirklichkeit scheint weiter gesteckt
zu sein als das Denken. Durch sie, in ihrer Verschiedenheit und ohne
uns in ihr aufzul6sen, kénnen wir vom neuen lernen zu sprechen, zu
identifizieren ; in diesem Uberschwang vermag jeder, seine Wahl zu
formulieren und zu diskutieren.

Rosenzweig eliminiert deshalb jedoch keineswegs die Perspektive
des Systems. Aber wie bei Kant kénnen wir bloss danach streben 2.

03



Die Personlichkeit verschwindet im System, und mit ihr die wahve
Objektivitit, die nichts anderes ist als die Subjektivitit #. Die Subjek-
tivitdt purifiziert sich in der Bewegung zur Objektivierung hin, sowie
in der Spannung zum System %, doch muss der Philosoph « die Form
der Philosophie » bleiben 7.

So spielt sich denn die so verfingliche Frage nach dem Status des
Denkens bei Rosenzweig auf zwei Ebenen ab. Er lehnt sie in dem
Masse ab, wo sie sich zum Ziel setzt, die Gesamtheit zu schaffen und
der unaufhérlichen Anstrengung des Individuums die Betrachtung des
Ganzen zu unterstellen, wo es sich verliert und vergisst. Es handelt sich
dabei um eine imaginire Operation, deren Wahrheit die Politik ist.
Doch betrachtet er sich als Philosoph in dem Masse, wo die Philoso-
phie das Mass der Sprache darstellt, in der sich die einzelnen Aussagen
suchen und konfrontieren, als einziger Ort, wo die Wahrheit in Wech-
selbewegung vorhanden ist, ohne restlos dem einen oder dem andern
zueigen zu sein. Rosenzweig verbindet diesen beschwerlichen Zugang
zur Philosophie, den er hin und wieder zugunsten von besonderen
Fragen verlisst, eng mit seiner « Theologie ». Eine solche Bewertung
des Besonderen, in der eine mégliche Bedeutung des Judentums liegt,
erlaubt ihm, einer doppelten antithetischen Gefahr zu entgehen : die
Assimilation an die christliche Welt, den Verlust seiner selbst in der
dominierenden Umwelt, oder aber das Sich-Begraben in einer anderen
Orthodoxie, das an sich weniger herausfordernd wirkende Ghetto, das
jedoch keinen Blick nach aussen zuldsst. Schliesslich entgeht er so
der sinnlosesten Situation, dem steten Schwanken eines Menschen der,
wie G. Simmel, weder die eine noch die andere Welt zu wihlen ver-
mag und, ohne Entschlusskraft, den anderen ebenso fremd ist wie sich
selbst.

EXISTENZ UND OFFENBARUNG

Es ist der Begriff der Offenbarung, der bei Rosenzweig das eigent-
liche Prinzip der Aussage darstellt, einer stets Partikularcharakter tra-
genden Aussage. Der Begriff ist selbstredend zweideutig, wenn nicht
gefihrlich. Er ruft sogleich einen Inhalt wach, eine Art Reserve in der
menschlichen Sprache, die ihn von jeder Kritik fernzuhalten, ihn den
gewohnlichen Kriterien zu entziehen und ihn in einer unumschrinkten
und geringschitzigen Objektivitdt zu installieren scheint. Diejenigen,
die den Begriff erkennen, wiirden dies tun, ohne ihn zu verstehen ;
diejenigen, die ihn leugnen, ohne ihn zu vernichten. Und doch ist dieser
Begriff im Herzen des Rosenzweigschen Denkens, wo er, bereits seit

23



1914, ein ganz neues Investigationsfeld erschliesst. Es bedurfte fiir
Rosenzweig langer Jahre, um diesem Begriff die Méglichkeit zu geben,
sich lichtvoll zu entfalten, um zu verstehen, was er darstellt und inner-
halb der menschlichen Sprache erschliesst, wie er zuriickstrémt in die
Geschichte und dort die grossen Bedeutungsspuren wahrzunehmen ein-
lidt, wo sich, mysterios aber nicht widersinnig, die beiden stets ver-
schiedenen und asymetrischen Subjekte der Sprache verbinden : ein
Gott, eine stets vernehmbare Stimme, und der stets im Zustand des
Geborenwerdens befindliche Mensch. Drei Arten von Texten konnen
herangezogen werden, um eine erste Annidherung an diesen Begriff zu
ermoglichen : Atheistische Theologie 8, Urzelle des Sterns der Erlo-
sung ? und der Briefwechsel mit E. Rosenstock.

Atheistische Theologie wurde 1914 geschrieben und damals nicht
veroffentlicht. Rosenzweig fragt sich, wie der schwierige Begriff des
« auserwiéhlten Volkes » zu verstehen sei. Die innerhalb des Judentums
durch die jiingsten Interpretationen hervorgerufenen Schwierigkeiten
gleichen denen, die auf dem christlichen Sektor die Leben-Jesu-Theo-
logie auslost. Sie erkliren sich auf beiden Seiten aus einem vermin-
derten Verstindnis der Offenbarung. Ende des 18. Jahrhunderts, los-
gerissen vom Boden einer dogmatischen und eifersiichtigen Orthodoxie,
wurde die Wahrheit Jesu zuerst in der Form einer aussergewthnlichen,
ja einzigartigen moralischen Doktrin dargestellt und dann, innerhalb
dieser Doktrin, mit der Person Jesu identifiziert. Seine Kraft und seine
Ausstrahlung seien heute noch wahrnehmbar, und die Jahrhunderte,
die uns von Jesus trennen, wiirden nicht einer wohltuenden Vertraut-
heit Abbruch tun. Selbst D.F. Straus, in seinem zweiten Leben Jesu,
vermochte nichts gegen diese allgemeine kulturelle Tendenz. Doch das
Bewusstsein von der Distanz und die Wissenschaft, die in ihrem Fort-
schritt neuerdings die Gestalt Jesu hinter einem eigenartigen, undurch-
dringbaren geschichtlichen Schleier verbarg, liessen ihn wieder in die
Ferne riicken und losten ihn von dieser Néhe, die ihm Sinn verliehen
hatte. Geschah das, um in einen vagen Moralismus zuriickzufallen ?
Muss man auf den Christus des Glaubens zuriickgreifen ? So sieht
heute das Dilemma und die Aufgabe aus. Auf jidischer Seite herrscht
eine #hnliche Verlegenheit. Bedeutet die « Auserwihlung » eine
geheime Disposition zur Bildung einer idealen Menschheit ? Doch wel-
chen Sinn soll man diesen Worten zugrundelegen ? Die Geschichte
scheint im Gegenteil einem Volk eine derartige permanente Funktion
abzusprechen. Jedes Volk hitte seine Stunde ; nach seinem Empor-
streben und der lebendigen Spur, die es der Geschichte aufprigt, sinkt
es ab, ordnet sich ein und versinkt in der Mittelmissigkeit des allge-
meinen Stromes. Bezeichnet die Erwihlung die Rasse, die durch ihre

24



Existenz nichts anderes verteidigen wiirde als sich selbst ? Aber das
ist sinnlos. Man kann nun sehr wohl den Begriff der Rasse verbessern,
indem man an seine Stelle den der Wesenheit setzt ; diese wiirde die
besondere und einzigartige Funktion bestimmen, die ein Volk von innen
her belebt, es inspiriert und ihm den Horizont 6ffnet. So wiirde Ffiir
das jiidische Volk « der Wille zur Einheit, dieser so urjiidische Begriff »,
die beharrliche Aktion der Juden inmitten der Nationen stimulieren.
Der religiose Aspekt des Judentums wire nur ein besonderer Ausdruck
dieses Phinomens. Und diese Wesenheit, die sich ein Volk zuerkennt,
wiirde ihrerseits der Gottheit Jesu gleichen als ein Begriff, der von der
Urgemeinde zu demselben Zweck geschaffen wurde wie das bei jedem
Volk der Fall ist, ndmlich um iiberleben zu kénnen. Von beiden Seiten
her wurde fiir Rosenzweig der Glaube zu einer Projektion herabge-
wiirdigt, die Offenbarung zur Mythologie und zu mythischer Kristalli-
sation, die niitzlich ist, weil sie die Geschichte zu erkliren erscheint,
die aber doch eine Liige bleibt, weil der Mensch nun eben nicht aus
sich herausgeht. Diese Interpretationen sind nun tatséichlich kompli-
ziert ; sie tragen wohl der menschlichen Dualitit Rechnung, legen aber
andererseits eine zu grosse Hast an den Tag, die unkonditionelle Frei-
heit wiederzufinden. Sie vergessen das vordringliche Element oder
16schen es aus, die Differenz zwischen « dem Andern » und dem Men-
schen. Nun ist es richtig — die neueste Philosophie zeigt das sehr deut-
lich —, dass Gott und der Mench zusammen gedacht werden miissen,
doch nicht zugunsten einer illusorischen und sofortigen Vereinfachung
des Menschen, der so in sich selbst die Lésung der durch die Erfahrung
bewiesenen Dualitit finde. Auch die Mystik unterstreicht diese gegen-
seitige Abhéngigkeit von Gott und Mensch, wie wenn Gott durch eine
Art Leidenschaft an den Menschen gebunden wire. Allerdings wird
diese gegenseitige Abhdngigkeit in der Mystik, wie Rosenzweig bemerkt,
« in Gottes Mund gelegt ». Kurz gesagt, man kann den Begriff der
Offenbarung nicht aus der Welt schaffen. Rosenzweig versucht hier
nicht, ihn positiv zu beschreiben. Er schematisiert ihn in der Differenz,
in einer in gewisser Hinsicht heftigen Differenz. Ohne dieses Element
entgeht weder das Judentum noch das Christentum der mythologischen
Abschliessung.

In einem sehr langen, an Rudi Ehrenberg gerichteten Brief vom
18.11.1917, Urzelle des Sterns der Erldsung, voll innerer Bewegung
und Spannung aber auch etwas ineinandergeschachtelt, behauptet
Rosenzweig, sein archimedisches Prinzip gefunden zu haben. Er hat
es lange gesucht und ist nicht so sehr auf absolut neue Ideen gestossen
als auf das fiir ihn neue Gefiihl einer Architektur, einer Ideenorgani-
sation, einer Strukturation, die noch mnicht vollendet ist, deren kraft-

25



volle Linien sich aber bereits abzeichnen. Wir werden diese Seiten
nicht interpretieren, die in ihrer rasch hingeworfenen Form « viel guten
Willen » erfordern ® ; wir werden bloss das Wesentliche festhalten. Es
ist das eine undankbare Aufgabe, weil hier, mehr als jemals, im Empor-
sprudeln der Skizze die Gedankenfolge zu kurz kommt. Die Worte sind
manchmal hart, und der zu vollkommene Sprachausdruck reisst sich
selbst mit fort.

Der Mittelpunkt des Problems ist die Offenbarung. Wie muss man
sie verstehen ? Es ist unméglich, sie auf das zu beschrinken, was gegen
den ersten begierigen Elan des Menschen geht. Und es ist ebenfalls
unmoéglich, sie auf die Intuition Rosenzweigs zu beschrinken, der sie
in der Form strukturiert, dass er von einer traditionellen Interpretation
Christi als Manifestation Gottes ausgeht und der findet, ihre erste
Funktion sei, eine Orientierung zu geben. Durch Christus ist ein Mittel-
punkt da, ein Vorher und ein Nachher, ein Oben und ein Unten. Gewiss
reduziert Rosenstock Christus nicht auf ein objektives Ereignis: in
jedem von uns muss die Originalitit Christi ihre Kraft entfalten und
muss dort in der Tiefe der Erfahrung von Leben und Tod erkannt
werden. Rosenzweig hilt das Bild von der Orientierung fest. Doch
geniigt es nicht, und zwar wegen des Jahres 1800, wegen Hegels und
Goethes, wegen des Denkens, das die Geschichte um die Gestalt Christi
herum neuerdings aufgreift und begreift, wegen des Menschen, der sich
selbst der erste Christ genannt hat, als gliickliche Individualitit im
Bewusstsein seiner Grenzen, stets auf der Suche und Befriedigung fin-
dend in dieser Bewegung. Doch haben sie nicht, der eine so gut wie
der andere, das Unauflosbare aufgeldst, das fiir Rosenzweig das Wesen
der Offenbarung darstellt ?

In seiner Verdeutlichung beginnt Rosenzweig die Maoglichkeit in
Frage zu stellen, welche die Vernunft zu besitzen glaubt, sich auf ihre
eigene Wahrheit zu stiitzen und so die Gesamtheit des Wesens in sich
zusammenzufassen. Doch kiindigt dieses Thema, das Hand in Hand
geht mit der ausdriicklichen Kritik des Idealismus, weitaus mehr den
Stern an als es an dieser Stelle niher ausgefiihrt ist. Rosenzweig findet
es unter einem anderen Blickwinkel wieder, wenn er die Beziechungen
des Menschen zu seinem Denken und zum Produkt seines Denkens
einer Kritik unterzieht. Thm zufolge ist an diesem Punkt die Trennung
auffallend. Ich bin stets nur « Staub und Asche » ; ich existiere und bin
da, bin aber im Hintertreffen im Hinblick auf meine Gedanken, die auf
dem dunklen Hintergrund meiner korperlichen und sterblichen Exi-
stenz wie Traumgespinste erscheinen, oder doch bestenfalls wie
Systeme, innerhalb derer sich viel von all dem breitmacht, wodurch ich
bestehe, jedoch in Form der dritten Person. Das Ich entgeht den Objek-

26



tivierungen, die wohl notwendig sind, aber dennoch keine letzte
Etappe darstellen. Ich bin nicht vollstindig erfasst. Es bleibt eine
undurchsichtige Zone iibrig, die sich diesen Aufhellungen entzieht, und
die nicht als unwichtig abgetan werden kann. Die Evidenz dieses
wesentlichen und eigenartigen vergessenen Elements ist so stark, dass
Rosenzweig dort die Freiheit erblickt, als ein « Wunder » auf dem
Gebiet der Phinomene. Er entdeckt in diesem originellen Charakter
der menschlichen Freiheit, in diesem Nicht-Ort und in dieser Trennung
den wahren Anfang, das Objekt der Denkbewegung.

Was ist es dann, was das Ich aus seiner Stummbheit und aus seiner
uniiberwindlichen Lethargie zu befreien vermag ? Was ist es, was an
diesem unvergleichlichen, nicht objektivierbaren Ich interessiert ist,
sich selbst gegeniiber stets wandelbar und getduscht von seinen eigenen
Werken ? Noch ein Wort, das wie eine Frage an mich herangetreten
ist. Rosenzweig findet sie auf den ersten Seiten der Bibel : « Adam,
wo bist du ? » Es ist das wie ein Auftauen des Gedichtnisses. Indem
ich mir selbst ins Gedichnis zuriickgerufen werde, geschieht mir gleich-
zeitig dasselbe im Hinblick auf einen andern, der mich ruft. Ein Aus-
weichen ist nun nicht mehr moglich. Die Frage dringt bis in die verbor-
gensten Winkel, bis zum Ich, das da vergessen ist inmitten der Worte,
die es ausspricht und der Gesten, die es macht. Zu Beginn ist das
direkt aufgenommene Wort da. Die Folge dieses Eingriffes ist ein defi-
nitiver Bruch des Ichs mit der Natur, mit jeder Realitdt in der dritten
Person. Hand in Hand damit geht die Entdeckung im andern einer
meiner eigenen ebenbiirtigen Alteritit. Auf diesem Punkt des « Auf-
tauchens » bin ich nicht mehr der Bruder der Wilder und der Striu-
cher, der Biaume und des Wassers. Und schliesslich zwingt mich dieses
Wort, das mich erweckt, ebenfalls, mich nun wohl nicht in dem, von
dem es ausgeht, zu versenken, aber seinen Willen zu tun. Das bedeutet
nicht, vom Schauplatz abzutreten oder einer Alienation zuzustimmen,
weil ich mich, indem ich vergesse, vor Selbstvergessen schiitze, und
indem ich an ihm festhalte, mir selbst nahe bleibe. So befreit und
rettet der andere meine Eigenstindigkeit.

Die Offenbarung geht somit im Herzen der Subjektivitit vor sich.
Doch ist das nicht die Ich-Position als absolutes Prinzip. In ihrer Ein-
samkeit und in ihrem Losgel6stsein von allem entdeckt sich die Subjek-
tivitdit darin als angesprochen, angefragt, passiv, als Partnerin, die
niemals ihrem Selbst entrinnen kann, jedoch ohne absolute Initiative
des Beginns. Die Offenbarung bedeutet, dass man lernt, sich zu erken-
nen durch eine Frage, die von anderswo herkommt als von uns selbst,
durch eine dem Ich zugewandte Frage, die eindringlicher ist als jede
von uns selbst kommende Frage. Rosenzweig baut die Struktur dieser

27



fiir ihn originellen Situation im Detail aus, ebenso wie die Sprache, die
darin zum Ausdruck kommt, Absenz und Prisenz, Liebe und Verbind-
lichkeit. Er versucht, zu zeigen, an welchen Zeichen diese Sprache
erkannt werden kann als Sprache Gottes an den Menschen, und in
welcher Weise diese Wechselwirkung Gott-Mensch als initiale und
aktuelle Grosse die Vergangenheit und die Zukunft anspricht, und wie
sie sich zur Schépfung und zur Erl6sung hin 6ffnet. Doch das wesent-
liche Charakteristikum steht somit fest: die Offenbarung ist gleich-
zeitig Offenbarung der Subjektivitit und Offenbarung Gottes. Es han-
delt sich um ein Geschehnis und um ein Ereignis, das mit einer Haltung
verbunden ist, die man sich in der Sprache zueigen macht.

Der Text der Urzelle verhiillt diesen Begriff als solchen weitaus
mehr als er ihn im Detail expliziert. Doch steht es fest, dass er nicht
auf eine Art objektiviertes « iibernatiirliches » Element zuriickgefiihrt
wird, das zu einem bestimmten Zeitpunkt der Geschichte starre Form
annimmt. Er ist auch nicht die unaussprechliche, das Individuum allein
rechtfertigende Erfahrung, ohne jeden Zusammenhang mit der
Geschichte. An diesem Punkt, wie in anderer Beziehung auch, versucht
Rosenzweig einen dritten Weg. Ohne eine besondere, noch auch eine
vollig sidkularisierte Welt darzustellen, formuliert die der Offenbarung
gegeniiber aufgeschlossene Existenz in einer neuen Weise den einzigen
Seinsakt in Hinblick auf Gott und die Welt.

Der Stiitzpunkt dieser Theorie ist die, wie wir gesehen haben, in
ihrem unerreichbaren Charakter und in ihrer Transzendenzbewegung
erkannte Freiheit des Ich, die jede Definition durchbricht, selbst die
als moralische Wesenheit. Rosenzweig bezeichnet den Menschen als
ein metaethisches Wesen. Doch bedeutet die Tatsache, dass man diese
Fluchtdimension im Menschen, diese Realitit, die stets jede Objekii-
vierung vereitelt, als konstitutives Element ansieht, keineswegs, dass
man die Welt, das Denken und die Gedanken auf das Niveau einer
Inhaltslosigkeit reduziert, die gleichsam eine gefangene Subjektivitit
umgibt, die stets Gefahr lduft, sich darin aufzulésen. Im Gegenteil :
die Subjektivitdt, die sich als solche erkennt, findet die Welt wieder.
Diese Welt ist nicht nur am Ende meiner Gedanken : sie geht ihnen
voraus und geht iiber sie hinaus, genau so wie sich das Ich iiber jede
Objektivierung ergiesst. Die Welt ist wie vor den Menschen gestellt
und beschrinkt sich nicht auf die bekannte Welt. Sie ist, zusammen
mit dem Ich, ein Element der totalen Realitiit, zu der fiir uns endliche
Menschen auch Gott gehort. So verbinden sich drei Ordnungen, ver-
kniipfen sich miteinander und bilden ein Ganzes. Die Subjektivitit
entflicht das Ich, die Welt, ja selbst Gott, doch ist das nicht das Ende
der Realitit, sondern im Gegenteil eine Art, sie aufzuzeigen, eine

28



mogliche Erscheinungsform, die uniiberwindliche Neuheit in der
Bewegung, durch die diese drei Ordnungen miteinander in Verbindung
treten.

Andererseits ist es klar, dass in diesem Ereignis der Offenbarung
der Bibel eine besondere Funktion zukommt. Doch ist sie nicht eine
Art dusserer Verstindlichkeit, die jede andere Elaboration iiberholt und
vernichtet. Rosenzweig erkennt an, dass er sich am Rande einer gewis-
sen Barthschen Konzeption bewegt, sich jedoch davon losgesagt hat.
Die HI. Schrift disqualifiziert nicht die anderen Sprachausdriicke, indem
sie sie als Tduschung, Begierde und Herrschsucht entlarvt. Im Gegen-
teil : wenn die Offenbarung ein authentisches Zu-Sich-Kommen in der
Manifestation Gottes bedeutet, so macht sie deutlich, unter welchen
Bedingungen die Sprache ihrem Wesen nach wahr erscheint ; sie ist
Mitteilung, und sie ist es, indem sich jemand ihrer bedient ; im Sprach-
austausch und in der sprachlichen Festlegung trifft man einander und
wird so zur Gesellschaft. Die aus der Offenbarung resultierende Auf-
gabe ist fiir Rosenzweig die menschliche Gesellschaft. Als « Einbre-
chen des Geistes » 3! ist die Offenbarung nicht an sich ausschliesslich
an eine festgelegte Besonderheit gebunden, als die man die Bibel
ansehen kénnte. In ihrer radikalsten Deutung hingegen, wo der Mensch
aufgefordert wird, sich selbst auf dem Weg iiber den andern treu-
zubleiben bis zur Todespriifung, ist die Offenbarung eine solche Beson-
derheit und muss es auch sein. Dass sie mit der Bibel identifiziert
wird und damit mit dem Volk, das sie hervorgebracht hat und mit
Mose, hingt mit ihrem absolut primidren Charakter zusammen : Sie
ist das von jemandem inmitten der anderen erlebte Ergriffenwerden.
Das Wort kann nur im Besonderen seinen Anfang nehmen. Gewiss ist
es an alle gerichtet, aber gerade weil es zuerst dem Individuum zuteil
wird, dem in sich selbst eingekapselten Ich, muss es irgendwo begin-
nen, bei einem einzelnen. Es ist unwesentlich, dass die Schrift jiidisch
ist, doch muss sie notwendigerweise Sondercharakter tragen. Doch
sowie sie einmal in der menschlichen Welt in Erscheinung getreten ist,
verleugnet sie auch nicht mehr ihren Ursprung. Sie ist fiir immer mit
dem jiidischen Volk verbunden. Es ist das keine Begrenzung ihrer
Universalitit, sondern die Vorbedingung dafiir. Nach Beendigung des
Sterns der Erlosung wendet sich Rosenzweig entschlossen der Schrift zu,
aber quer durch die verschiedenen Studien, die er in Hinblick auf die
Ubersetzung und die Bedeutung des Schrifttextes unternehmen wird,
hilt er stets an der Notwendigkeit fest, die Besonderheit der ersten
hebriischen Disposition hervorzuheben, und die an diese Form gebun-
dene Verstidndlichkeit. Unter dem Aspekt eines besonderen Textes, der
die Erfahrung einer Person ausdriickt, zugleich aber in threm Anspruch,

29



fiir alle die letzte Ordnung der Dinge auszudriicken, kann die Offenba-
rung « die absolute symbolische Ordnung » genannt werden .

Die Fruchtbarkeit dieser Interpretation wird von grosster Trag-
weite sein. Sie wird den Stoff fiir eine philosophisch-theologische Aus-
einandersetzung abgeben, doch bevor sie noch diesen Weg nimmt,
beleuchtet sie die Wahrheit der Partikularoptionen, die das Judentum
und das Christentum darstellen. Seit seiner Entscheidung von 1914 ist
Rosenzweig das Opfer einer Frage: die Bedeutung des Judentums.
Das Judentum triigt alle Merkmale einer veralteten, ja einer verkalkten
Institution an sich, neben einem Christentum, das trotz der Wechsel-
fille seiner Geschichte triumphierend das Bewusstsein bewahrt, die
Wahrheit zu sein. Die diesbeziiglichen Positionen, selbst wenn sie
ungeniigend dargelegt werden, kommen am klarsten in der Diskussion
mit Rosenstock zum Ausdruck. Sie ist zuerst oberflichlich, wird aber
dann immer geballter, so dass der Ernst der Entscheidungen rasch die
Notwendigkeit schafft, sich dem Wesentlichen zuzuwenden, wo dann
die Treue zu sich selbst, besonders bei Rosenzweig, in der Unruhe des
Suchens' befangen bleibt. Greifen wir also kurz auf die wichtigsten
Punkte zuriick.

Fiir Rosenzweig ist das Judentum, das er wiederfindet, die einzige
Daseinsberechtigung des Juden. Das jiidische Volk, fiir das eine Initial-
erfahrung, auf deren erlebten und verlorengegangenen Ursprung der
Text stdndig hinweist, konstitutiv ist und ihm seine Identitit verleiht,
hat sozusagen seine Wesenheit hinter sich. Es muss so in die Tiefen
seiner Tradition hinabsteigen, ohne Bedauern die Erwihlung leben,
beim Vater bleiben, bei dem seit Anbeginn sein Platz war und seine
Funktion in der Geschichte erkennen, die seit der Zerstérung des
zweiten Tempels klar zutage tritt : ohne Land, ohne spezifische Mis-
sion im Laufe der Geschichte besteht seine Bedeutung einfach in seiner
Existenz. Es ist wie das konkrete Bild der Ewigkeit, das die Zeit nicht
ausloscht, eine kritische Kraft angesichts aller geschichtlichen Totali-
sierungsversuche. Gewiss, ein derartiges sinnvolles Uberleben in der
Zeit kann nicht auf ein biologisches Phinomen zuriickgefiihrt werden :
Es ist Gemeinschaft, Studium, Gebet. Auf dem grossen allgemeinen
Platz der Geschichte muss sich der Jude ginzlich nach innen wenden,
zu seinen Anfingen zuriickkehren und dort stehenbleiben. Denn dieser
Anfang, soweit ein Mensch eine solche Erfahrung machen kann, und
in den durch viele Situationen gebotenen Formen, ist gleichzeitig das
Ende.

Rosenstock anerkennt wohl in der Erwidhlung eine erste Heilig-
keit, nicht tatsichlich aber der Berufung nach. Aber bedeutet Jude
bleiben nicht sich hochmiitig auf sich selbst fixieren, sich auf sein Pri-

30



vileg versteifen, selbst wenn es Verantwortlichkeit bedeutet, und die
in Christus ausmiindende, innerhalb der HI. Schrift selbst gut feststell-
bare Entwicklung zuriickweisen ? Christus vertieft das erste Bewusst-
sein der Beziehung zu Gott. Er bringt selbst Erlosung vom Volk, indem
er offenbart, dass alle Siinder sind. Und im Gegensatz zu Abraham, der
darbrachte was er besass, hat er sich selbst geopfert. Bedeutet aber das
Judentum nicht das einschrinkende Zuriickgehen auf das niemals genug
gelesene Buch, in der hartniickigen Negation des Umstandes, dass sich
die Wahrheit des Buches anderswo geoffenbart hat ? Bedeutet es nicht
die Ablehnung der Zukunft und der wahren Gemeinschaft aller, als
widerspriichliche Haltung zum Inhalt der Verheissung, worin sich viel-
leicht eine Sehnsucht nach Herrschaft ausdriickt ? Kurz gesagt : ist das
Judentum nicht vielleicht Ablehnung des Lichtes ? Rosenstock fiigt
sogar hinzu, dass das Judentum in Hinkunft jede Bedeutung fiir die
Kirche verloren hat; ihre eigene Geschichte ist Altes Testament
geworden, und sie besitzt ihre Heiligen und Weisen. Das jiidische Volk
ist nicht mehr, wie fiir Rosenzweig, ein nirgendwo verankertes Uber-
leben ; es ist fiir Rosenstock ein sinnloses Uberleben, mit der Alterna-
tive, entweder seine biologische Obstination aufrechtzuerhalten, oder
aber sich mit den Ereignissen und den Vélkern der Welt zu vermischen.

Die Antwort Rosenzweigs ist bewundernswert in ihrer Sicherheit
und Bescheidenheit. Er schitzt die Kraft des Angriffs. Doch ist es ihm
zufolge nicht wahr, dass der Jude sozusagen von sich aus gerettet und
somit eigenstindig ist. Im Gegenteil : alles hingt vom Glauben ab.
Jude sein bedeutet, sich dem vernommenen Wort unterwerfen, daran
inmitten der Priifungen nicht versweifeln, und ihm in der Versuchung
nicht entfliechen. In seiner niemals erreichten Reinheit ist das jiidische
Volk das zum Leben gewordene Wort, eine Spur und eine Gestalt
inmittten der Menschen, eine Art physische Beharrlichkeit des Wortes.
Doch handelt es sich keineswegs um eine krankhafte Selbstfixierung,
sondern um eine Treue zu Gott bis zur Selbstaufopferung. Abraham
hat nicht etwas geopfert, was er besass; er hat das Volk geopfert,
Gegenstand der Verheissung ; aus Gehorsam war er bereit, den ersten
Garanten der Verheissung zu vernichten und sich nur an das Wort
zu binden. Das Judentum ist das durch die initiale Nidhe Gottes einge-
gangene Risiko, Verheissung fiir immer, quer durch die unvorherseh-
baren Wechselfille der Geschichte und unser eigenes Aufgeben. Daher
ist es auch wesentlich fiir die Welt, dass es als geschichtliche Grosse
weiterbesteht. Das Christentum verliert dadurch keineswegs seinen
Sinn. Es ist die Mitteilung nach aussen dieser géttlichen Wahrheit, die
sich manifestiert. Stets im Begriff zu entstehen, stets davon bedroht,
im Heidentum zu versinken, aus dem es hervorging, ist das Christentum

31



ausschliesslich Mitteilung und Mission. Dadurch ist es an die Kulturen
gebunden, an die Geschichte, an alles, was sich in der Geschichte
erneuert und was geschaffen wird ; es ist eine Art Jugend des stets neu
beginnenden Menschen. Das bedeutet nun aber nicht, dass sich das
Christentum selbst geniigt. Weit davon entfernt ist es fiir das Christen-
tum im Gegenteil wesentlich, sich an das Judentum anzulehnen und
sich der jiidischen Obstination zu widersetzen, die in ihm die Energie
zu seiner Mission weckt und ihm anbietet, sich freudig in sich selbst
abzuschliessen, in den Genuss zuriickzufallen und das zu verlieren,
was sein Wesen ausmacht : das Wort Gottes, das nicht von dieser Welt
ist. Weder der Jude noch der Christ besitzen die ganze Wahrheit. Sie
gehort Gott allein. Der Jude und der Christ arbeiten «im selben
Reich ». Thre Aufgabe ist gegensitzlich in der Zeit, ihr Miteinander-
wirken unentbehrlich ; in jedem von ihnen ist das Werk unvollendet
und die Suche stets notwendig.

Zahlreiche Kommentatoren haben die Eigentiimlichkeit dieser Auf-
fassung, die dem Judentum und dem Christentum ihr Teil zuerkennt,
im Rahmen der jiidischen Tradition unterstrichen. Die vollkommene
Manifestation der Wahrheit ans Ende verlegen und sie unserem Zugriff
entziehen bedeutet nicht, dass wir davon ausgeschlossen sind. Doch
bleiben unsere besten Wahrheiten stets zweifelhaft. Anstelle uns in
einem Wissen einzuschliessen, fiihrt uns die Offenbarung nach Rosen-
zweig in die Schule der Zeit und der Sprache ; sie ist Verabsolutierung
der Zeit, schreibt er in einer fast iibertriebenen Formulierung. Die
— bei ihm nicht als eigenes Thema behandelte — Temporalitiit ist dort
zumindest in Form einer gedanklichen Orientierung vorhanden. Die
Offenbarung ist tatsichlich das Hervorbrechen der Zeit fiir das end-
liche Wesen, weil sie den Beginn und das Ende enthilt und so die
Moglichkeit fiir den Menschen zu einer wahren Umwandlung seiner
selbst durch die Beziehungen zu den andern, zur Welt und zu Gott.
Und ebenso wie das eine extreme Aufwertung der Zeit mit sich bringt,
impliziert es gleichzeitig die Anerkennung jeder Partikularitit. Die im
Stern der Erlosung enthaltene Geschichtsphilosophie, die so rasch die
nicht-westlichen Kulturen behandelt, scheint diese Perspektive zu
dementieren. Doch abgesehen davon, dass diese Erwigungen vom
Gesamtzustand der Wissenschaft abhingig sind, lassen sie sich, wie es
scheint, verstehen, wenn man darin ein Pauschalurteil iiber jede Kultur
sieht, die den Anspruch erhebt, im Besitz der Wahrheit zu sein. Die
Sprache ist fiir Rosenzweig nicht in erster Linie Besitz und Abschlies-
sung, sondern Offenheit und Diskussion. Die Arbeit der Wahrheit voll-
zieht sich in der Beziehung — Lehrer-Schiiler, Judentum-Christentum-
Hellenismus, Philosophie-Theologie — von dem Moment an, wo jeder

32



Partei ergreift, sich ausdriickt und sich vom andern ansprechen lésst.
Fiir Rosenzweig ist die Spannung zwischen Judentum und Christentum
ein Testfall — vielleicht der ausschlaggebendste — fiir die Bedeutung
der Partikularititen, ohne dass die eine auf die andere verzichten kann,
und ohne dass die eine die andere abzulbsen vermag.

Wenn nun der Glaube genau die Beziehung zur Offenbarung aus-
driickt, so betrifft er nicht eine private Welt diesseits oder jenseits der
Vernunft. Rosenzweig, der mit dem Wort « Religion » sehr sparsam
umgeht, will dadurch gerade die Antinomien vermeiden, die es her-
vorruft. Der so gefdhrliche Begriff der Offenbarung bedeutet eher
eine aktive Bewegung, die wir weitaus mehr erhalten als sie von uns
ins Leben gerufen wird, und durch die wir an die Wurzel unseres
Wesens gefiihrt werden, zum lallenden, unausrottbaren und sterblichen
Subjekt. Sie verringert den Menschen nicht, iiberlidsst ihm seine Mog-
lichkeiten, zeigt ihm seine Grenzen und o6ffnet ihm eine sich immer
mehr ausweitende mysteriose Zukunft, jedoch nach den Gesetzen der
Langsamkeit und der Geduld der endlichen Welt. Sie ist kein End-
zweck sondern ein Beginn, und weder der Verstand noch die Geschichte,
weder die Aktion noch das Gebet, weder die Liebe noch die Politik
sind zu viel, um das auf sich zu nehmen, was sie im Handeln entdeckt.
Das Vorgehen Rosenzweigs, diese Mischung von Behauptung und stets
wiederholtem behutsamen Zogern, ist die beste Illustration seines
Gedankenganges. Am Schluss eines spéter erschienenen schénen Arti-
kels, in dem er die Werke von Max Brod und Leo Baeck wiirdigt, hilt
er fest, dass die Apologetik nicht wirklich das letzte Wort haben kann.
Der Apologet sieht seine Gedanken, doch verfehlt er sich selbst; er
identifiziert sich mit seinen Gedanken, vergisst ihren Gegenstand, die
mysteriose Verbindung.

« Die letzte Kraft des Erkennens ist ihm versagt, wie das letzte Leiden
des Erkennens ihm erspart bleibt. Denn letztes Erkennen verteidigt nicht mehr ;
letztes Erkennen richtet » 33,

Doch ist diese Anerkennung der Besonderheiten in Sprache und
Zeit nicht gleichbedeutend mit Zersplitterung. Eine Aufgabe und ein
Weg der Einheit zeichnen sich in der Geschichte als solcher ab. Ohne
sie noch deutlich abzukldren, ist Rosenzweig doch der Meinung, dass
diese Vereinigung durch das Spiel von drei Kategorien zustande kommt,
die aus dem Werk der Offenbarung hervorgegangen sind. Es handelt
sich um den Juden, den Griechen und den Christen. Diese Kategorien
sind die letzten Besonderheiten, nach denen sich nun tatsichlich die
menschliche Gemeinschaft vor und mit Gott organisiert. Sie schweben
nicht in heiterer Abgeklirtheit iiber allem, was die tigliche Existenz

33



ausfiillt ; sie gehen mitten durch die anderen Determinationen, denen
sie eine entscheidende Polarisation verleihen. Der Grieche reprisen-
tiert den Heiden in seiner Vollkommenheit, ginzlich wach der Welt
gegeniiber, mit ungezwungener und schoéner Geste, Herr und Mittel-
punkt seines Universums, doch einsam, sich selbst unbekannt und taub,
von unvergleichlicher Ungezwungenheit in der Aufmerksamkeit dus-
seren Erscheinungen gegeniiber, doch ohne noch zu den Situationen
des Zerreissens vorgedrungen zu sein, durch welche die Realitit in
sich selbst in Erscheinung tritt. Der Jude reprisentiert das andere
Extrem ; er ist in dieser Welt das Beispiel der Scheidung von der Welt
und, um den Preis dieses Umweges und dieser Unaufmerksamkeit, des
Hinhorens auf das Wort, das den Menschen sucht und ihn in eine
Beziehung hineinstellt, dessen Zeichen und wirkende Kraft es ist. Der
Jude ist nicht das Ganze, aber der Zeuge des Endes. Der Chirst repri-
sentiert den Ubergang : immer an der Schwelle, immer wiedergeboren
aus dem Heidentum, bedroht von vorschneller Genugtuung, ist er,
durch seine Treue zu Christus, wesentlich mit dem Werk der Erlésung
verbunden. Im Lichte der Offenbarung ist die Geschichte der Treff-
punkt und der Dynamismus dieser drei Kategorien. Wohl gibt es Uber-
ginge von den einen zu den andern, doch werden sie bis zum Ende
bestehen bleiben. Bis zum Ende kann es keine wirklich zum Ziel
gekommenen Menschen geben. Als bemerkenswerte Tatsache muss fest-
gehalten werden, dass die Entdeckung seiner selbst bei Rosenzweig
gleichzeitig die Entdeckung der anderen war ; das Judentum hat einen
Sinn, doch gibt es fiir die anderen andere Sinngebungen. Dieses Spiel
der Verschiedenheiten ist fiir die Menschen der einzige Modus, in
Beziehung zum Absoluten zu treten ; es basiert auf der Offenbarung,
in der das Absolute als solches zutage tritt.

EXISTENZ UND AKTION

Das Judentum theoretisch als eine wesentlich menschliche Kate-
gorie anzuerkennen ist eine Sache. Es leben ist eine andere. In dem
Masse, in dem sich in seinem Denken die neue Vision der Dinge pri-
zisiert, wird auch die Aktionsforderung immer grésser. Wenn es wahr
ist, wie er sagt, dass der Wendepunkt in seinem Leben von der Uber-
legung bedingt wird, so wendet sich diese seit Kriegsende praktischen
Erwigungen zu ; diese Bekehrung scheint uns ein ausschlaggebendes
Element der Personlichkeit Rosenzweigs zu sein. Aus diesem Grunde,
und obwohl in der von uns gewihlten Formationsperiode die auf diese
Frage beziiglichen Texte verhiltnismissig selten sind, gehen wir auch

34



etwas iiber sie hinaus, um die Entwicklung dieser Keime anzuregen.
Die Anstrengungen konzentrieren sich dabei auf zwei Punkte: die
Kultur und das Gesetz.

Die Lehrer, die Methoden, die Werke der deutschen Universitit,
ihre allgemein anerkannte Autoritit und ihre Durchschlagskraft ver-
lichen Rosenzweig im Laufe der Jahre eine sehr prézise Intuition von
der Wichtigkeit der Kultur, die das Wort Bildung zusammenfassend
ausweitet. Unbewusst, zumindest anfinglich, fand Rosenzweig in dieser
der unablissigen Geistesarbeit zuerkannten Wiirde, und in diesem
stillschweigenden Lob der Kenntnis und der Forschung, das geddmpfte
Echo seiner eigenen Tradition, die dem Lernen einen aussergewo6hnli-
chen Platz einrdumt. Doch bestand nicht gerade dabei die Gefahr, dass
die letztere durch die erstere iiberspielt wiirde ? Schon 1916 wirft
Rosenzweig in einem damals nicht verdffentlichten Text, Volksschule
und Reichsschule ®, diese Frage in ihrer ganzen Tragweite auf. Er
stellt darin das Programm fiir eine neue Schule auf in einem Deutsch-
land, das er noch siegreich und die Vormachtstellung in Mitteleuropa
einehmen sah. 1917, in dem Artikel Zeit ist’s 35, entwirft er ein anderes
Programm, das der religiésen Bildung des jungen Juden gewidmet ist,
die, um etwas anderes zu sein als ein Katechismus oder eine blosse
Information, in Kontakt mit den lebendigen Quellen stehen muss :
Bibel, Talmud und andere Texte. 1920 zeigt er dann auf einigen prich-
tigen Seiten, «mehr getanzt als geschrieben», Frucht einer lange Warte-
zeit %%, unter dem Titel Bildung und kein Ende *", die Inspiration dieses
Unterfangens auf, das er dann nochmals als historische Aufgabe und
gegenwirtige Notwendigkeit in Neues Lernen ™ prisentiert, einer
Ansprache , die er zur Er6ffnung des Frankfurter Neuen Jiidischen
Lehrhauses aufgesetzt hat, dessen Griinder er gewesen ist.

(Wird fortgesetzt)

Dieser Artikel wurde erstmalig in franzdsischer Sprache im August-September-
Heft 1973, Bd. 60, Nr. 3 der Recherches de Science Religieuse verstfentlicht. Wir repro-
duzieren ihn hier mit der giitigen Erlaubnis der Direktion dieser Zeitschrift. Deutsche
Bearbeitung von K. H.

ANMERKUNGEN

! Br. vom 11.3.1925 an H. Ehrenberg ; siche Anmerkung 5.

2 Siehe Nachdruck des Artikels in Judaica, Frankfurt 1963, S. 222/23.

3 Die beste Darstellung bleibt die von N.N. GLATZER, Franz Rosenzweigs Life
and Tought, New York 1953.

¢ Br, vom 31.10.1913 an R. Ehrenberg.

35



5 Briefe. Unter Mitwirkung von Emnst Simon. Ausgewihlt und herausgegeben von
Edith Rosenzweig. Schocken Verlag, Berlin 1935, 734 S. Wir zitieren diesen Brief-
wechsel unter dem Zeichen Br., gefolgt vom Briefdatum.

¢ Miinchen-Berlin 1920.

7 Erschienen 1921, neu aufgelegt 1930, mit Untertiteln vom Verfasser und Anmer-
kungen von N.N. Glatzer. 3. Auflage 1954 bei Lambert-Schneider in Heidelberg.
Es gibt ebenfalls eine englische und eine hebriische Version.

8 Schocken, Berlin 1937.

9 Seuil, Paris 1962.

10 « Die meisten seiner Vorziige und Fehler erkliren sich aus der Absicht, als enfant
terrible zu erscheinen », schreibt E. FRIEDMANN in Le Christianisme mis @ nu,
Plon, Paris 1970, S. 182.

11 « Franz Rosenzweig : une pensée juive moderne », Revue de Théologie et de Phi-
losophie, 1965 (4), S. 208-222.

12 Br. vom 3.11.1916 an E. Rosenstock.

13 Br. vom 17.9.1923 an F. Meinecke.

14 « Intensives Dankbarkeitsverhilinis zur deutschen Kultur », Br. vom 8.11.1916 an
E. Rosenstock.

16 Kleinere Schriften (= KS), Realpolitik, 1917, S. 409-415.

16 Br, vom Oktober 1916 an H. Ehrenberg.

17 « Mein intellektueller Mittelpunkt », KS, Urzelle des Stern der Erlosung, S. 358.

18 K8, Geist und Epochen der jiidischen Geschichte, S. 12-26.

19 KS,Urzelle..., S. 870.

20 Br. vom 27.10.1928 an seine Mutter.

21Vgl. H. LIEBESCHUTZ, Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig, Tiibingen
1970, S. 176.

22 Hegel et I'Etat, Vrin, Paris (2) 1966, S. 8.

23 Vgl. Joseph TEWES, Zum Existenzbegriff Franz Rosenzweigs, Meisenheim-am-
Glan 1970.

24 XS, Das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, S. 230-277, beson-
ders S. 273 ff.

25 Br. vom 2.6.1927 an R. Stahl: «Es gibt da keine andere Méglichkeit objetiv zu
sein, als dass man ehrlich von seiner Subjektivitit ausgeht. Die Objektivititspflicht
verlangt nur, dass man wirklich den ganzen Horizont besieht, nicht aber dass man
von einem andern Standpunkt aus sieht als auf dem man steht, oder gar von ’ gar
keinem Standpunkt’. »

26 Br, vom 5.9.1916 an E. Rosenstock.

27 Br. vom 1.12.1917 an R. Ehrenberg.

28 K8, S. 278-291.

29 KS, S. 357-378.

30 KS, Urzelle..., S. 371.

81 Brief an E. Rosenstock, S. 671.

32 Eb., S. 710.

83 KS, Apologetisches Denken (1923), S. 42.

34 K8, S. 420-467.

35 KS, S. 56-79.

36 Br. vom 18.1.1920 an seine Verlobte, Edith Hahn.

37 KS, S. 79-84.

38 XS, S. 94-100.

36



	Existenz und Offenbarung in den ersten Werken von Franz Rosenzweig

