
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 30 (1974)

Artikel: Existenz und Offenbarung in den ersten Werken von Franz Rosenzweig

Autor: Petitdemange, Guy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EXISTENZ UND OFFENBARUNG
IN DEN ERSTEN WERKEN

VON FRANZ ROSENZWEIG

Von Guy Petitdemange, Paris

Die folgenden Seiten sind der gedanklichen Entwicklung von Franz Rosenzweig

gewidmet, wie sie sich während der Kriegsjahre abzeichnet, die der
Veröffentlichung seines Hauptwerkes, Der Stern der Erlösung (1921) vorausgehen. Seine
philosophischen Zweifel über die dem Staat zukommende Funktion in der Politik
und über das System Hegels, sowie die religiösen Fragen über die Daseinsberechtigung

des Judentums gegenüber dem Christentum führten ihn dazu, das
Hauptaugenmerk dem individuellen Standpunkt zuzuwenden, der Partikularität, der Freiheit,

der Verschiedenheit, der Temporalität und der Aktion. Auf diese Weise präzisiert

sich sein Konzept der Offenbarung ; sie geht im Herzen der Subjektivität vor
sich und ist gleicherweise Manifestation des unerreichbaren Ichs und Gottes. Sie

bleibt stets einer besonderen Aussage verbunden, der Geschichte des jüdischen
Volkes und seinen Schriften. Doch ist diese Besonderheit die Bedingung und nicht
die Grenze ihrer Universalität. Die Offenbarung stellt die Verbindung her zwischen
drei Kategorien, deren Grundlage sie bildet und deren Zusammentreffen zur
Geschichte wird : der griechischen, der jüdischen und der christlichen.

In einem Brief, in dem er die Grundabsicht und das Schicksal einiger
seiner Schriften zusammenfasst, bemerkt Rosenzweig mit einer gewissen
Dosis müden Humors, dass man, um überhaupt gelesen zu werden,
höchswahrscheinlich in die Geschichte eingegangen sein müsse 1. Dieses
Urteil trifft irgendwie auf das ganze Werk zu ; ohne unbeachtet zu
bleiben, war ihm doch kein wirklicher Erfolg beschieden. Bereits 1931
bemerkte ein so gewiegter Mann wie G. Scholem, dass es wohl einer
langen Zeit der Stille bedürfe, bis die ganze Bedeutung dieses Werkes
richtig erkannt würde2. Die heroische Haltung des Menschen Rosenzweig

ist zu eindrucksvoll, die glänzende Ausdrucksweise des Schriftstellers

lenkt die Aufmerksamkeit ab ; die äusseren Umstände der
Redaktion, ihr oft etwas hastig wirkender Charakter, die grosse Zahl
der aufgeworfenen Fragen, die in die Debatte implizierten Personen,
und schliesslich der Kontrast zwischen der Redeform, die sich trotz
heftiger Polemik gegen das « System » herausbildet, und einem Plan,
der die Negation davon darstellt : all das sind Gründe, die eine gewisse

12



Distanz notwendig machen. Die Ereignisse haben eine unerwartete
Entwicklung genommen, und das Werk erscheint heute umso
merkwürdiger. Doch lässt es innerhalb seiner sehr gut feststellbaren Grenzen
und in seiner Fremdartigkeit umso besser seine Struktur und seine
Grundkonzeption erkennen. Ohne die Ratschläge Scholems in den Wind
zu schlagen, ohne uns das Werk nuancenlos zueigen zu machen oder
in seiner Gänze ins Auge fassen zu wollen, wollen wir hier mit aller
gebotenen Vorsicht eine Analyse versuchen.

# # #

Zuerst der Mensch. Wenige kennen ihn. Und doch sind die
biographischen Elemente unerlässlich zu seinem Verständnis3. Franz
Rosenzweig wurde im Jahre 1886 in Cassel geboren. Er stammt aus
einer alten, einflussreichen und kultivierten jüdischen Familie und
gehört somit einem deutsch-jüdischen Milieu an, das innerhalb eines
Jahrhunderts fortschreitender Liberalisierung in den Städten mehr
oder weniger vollständig in den Kreis der öffentlichen Verantwortlichkeiten

eingegliedert worden war und sich gleichzeitig oft vom
traditionellen Judentum entfernt hatte. In seiner Familie waren nur ein
Grossvater und ein Onkel wirklich praktizierende Juden geblieben.
Obwohl er sich für Kunst und vor allem für Musik interessiert, studiert
er von 1905 bis 1908 in Göttingen, München und Freiburg Medizin.
Im Winter 1908 wechselt er die Orientierung und wendet sich der
Geschichte und der Philosophie zu. Unter der Leitung von Meinecke,
der ihm stets seine Sympathie bewahrt, schreibt er eine Dissertation
über das politische Denken Hegels, mit der er 1912 promoviert und die
er dann 1920 ergänzt und publiziert. Er hält sich einige Monate in
Leipzig auf um Jura zu studieren. Im Laufe eines weiteren Jahres
lernt er in Berlin Hermann Cohen kennen, der aus Magdeburg gekommen

ist und sich in Hinkunft der Lehre des Judentums widmet. Während

dieser Periode tritt das ausschlaggebende Ereignis seines Lebens
ein. Seine Cousins Hans und Rudolph Ehrenberg ratifizieren eine zur
Tatsache gewordene Assimilation und, damit Hand in Hand gehend,
einen ebenso konkreten Bruch mit dem Judentum, indem sie die Taufe
annehmen. Zum Erstaunen seiner Familie heisst Rosenzweig diesen
Schritt gut. Er selbst hat sich in Leipzig mit Eugen Rosenstock befreundet,

der jünger ist als er selbst, dort als Professor der Rechte wirkt und
ebenfalls Christ geworden ist. Nach einer langen Diskussion beschliesst
Rosenzweig, ebenfalls diesen Schritt zu tun, verzichtet jedoch darauf
aufgrund einer Reihe von Erfahrungen, die er während seines Berliner
Aufenthaltes machte und über die er Diskretion wahrt.

13



ich muss Dir mitteilen, was Dich bekümmern und, zunächst mindestens,
Dir unbegreiflich sein wird : ich bin in langer und, wie ich meine, gründlicher
Überlegung dazu gekommen, meinen Entschluss zurückzunehmen. Er scheint
mir nicht mehr notwendig und daher, in meinem Fall, nicht mehr möglich. Ich
bleibe also Jude 4.

Dann bricht der Krieg aus. Rosenzweig stellt sich in den Dienst des

Roten Kreuzes und geht nach Relgien ; im April 1915 tritt er in die
Artillerie ein und geht in den Balkan, wo er bis zum Ende bleibt. Die
Kriegsläufte führen ihn dahin und dorthin ; Schlachten, Reisen und,
wenn man so sagen darf, Mussestunden wechseln in bunter Reihenfolge.

Während einer bestimmten Zeitspanne spricht Rosenzweig
regelmässig zu den Offizieren über Politik, Geschichte und Philosophie.
Stets aufmerksam für alle äusseren Eindrücke entdeckt er mit Staunen

und innerer Sammlung die jüdischen Gemeinden Polens und
Bulgariens, gleichzeitig aber auch den Islam und andere Ausdrucksformen
des Christentums. Er liest viel, geht dauernd in sich, meditiert und
lässt seine Vorkriegsentschlüsse reifen. Mitten unter anderen Schriften
entsteht plötzlich in dieser zerfallenden Welt innerhalb weniger Monate
sein Hauptwerk, Der Stern der Erlösung, das er regelmässig seiner
Familie auf Postkarten zugehen lässt. Mit dieser Arbeit dachte er
einen Schlusspunkt unter einen gewissen Reflexionsstil gesetzt zu haben
und sich der konkreten Aktion widmen zu können, um so das Judentum
in seiner Heimatstadt wiederzubeleben. Er kehrt nach Frankfurt zurück,
eröffnet eine allen offenstehende Schule, verheiratet sich. Plötzlich
wird er von einer geheimnisvollen Krankheit befallen und ist nach
einigen Monaten völlig gelähmt. Er kann sich weder bewegen, noch
schreiben, noch sprechen ; unterstützt von einigen Freunden fährt er
trotz andauernder Schmerzen acht Jahre hindurch fort zu lesen, zu
übersetzen und zu veröffentlichen, bis zum 10. Dezember 1928. Er
verfügte über eine speziell für ihn konstruierte Maschine und drückte
sich durch eine Reihe von Zeichen aus, die seine Frau mit bewundernswerter

Energie aufnahm und interpretierte. Der Briefwechsel ist,
wiewohl unvollständig erhalten, das schönste Denkmal dieser so völlig
gelebten und so rasch zuendegegangenen Existenz, die stets weitgehend
aufnahmebereit und zugleich spontan blieb, mitten hineingestellt in die
Stürme der deutschen Geschichte, die « Verständniskrise » und die
widersprüchlichen Strömungen innerhalb des Judentums, angefangen
von der « unbegrenzten Aufnahmebereitschaft » der Jugend bis zur
Festlegung durch die Krankheit, die ihn nach so vielen Reisen in
seinem Zimmer in Frankfurt festhält und ihn, den Unabhängigen, von
den Handreichungen anderer abhängig macht, ohne seine wache Lebendigkeit

und eine Art nüchterner Selbstachtung zu beeinträchtigen 5.

14



Trotz all dieser Behinderungen ist das Werk beachtlich. Neben dem
Briefwechsel umfasst es die beiden Bände über Hegel und der Staat6,
die drei Bände des Sterns der Erlösung7, sowie einen Band Kleinere
Schriften8, in dem eine Reihe von Artikeln über verschiedene Themen
zusammengefasst sind. Dazu kommen die mit einem Kommentar
versehenen Ubersetzungen von Gedichten Juda Halevis, und die gemeinsam

mit Martin Buber unternommene Bibelübersetzung. In französischer

Sprache existierien nur einige wesentliche, von A. Neher
vorzüglich übersetzte und in dem Buch L'Existence juive9 veröffentlichte
Briefe.

Auf den ersten Blick wirkt dieses Werk abstossend und von allen
Seiten her stachelbewehrt. Die Stimme tönt stolz, manchmal barsch,
stets selbstsicher. Wissenschaftliche Erwägungen gehen Hand in Hand
mit eigenmächtigen Schlussfolgerungen ; die beabsichtigte Analyse
gegebener Tatsachen erscheint oft wie überflutet von a priori-Erwä-
gungen. Der im Stern an den Tag gelegte Europazentrismus erscheint
heute, wie man behauptet, überlebt. Die abfällige Bewertung Chinas,
Indiens, des Islams einerseits, andererseits aber die Darstellung eines
auf ganzer Ebene sieghaften Christentums, sind zumindest problematisch.

Auch ist es erstaunlich, bei einem derart an Politik interessierten
Historiker und Philosophen keine stetigere Aufmerksamkeit für die
Entwicklung der Industrie sowie für die Arbeiter- und andere
revolutionäre Bewegungen feststellen zu können, die damals Deutschland
im Bann hielten. Selbst fern von der Universität scheint Rosenzweig
doch niemals ihren Horizont zu verlassen. Selbst die Idee vom Judentum,

die Rosenzweig in Vorschlag bringt, erscheint den Juden ziemlich
verdächtig, zu sehr von der christlichen Umgebung beeinflusst, zu
wenig den Quellen gemäss, und darüber hinaus zumalen objektiv falsch
und abwertend in der Darstellung des Christentums. Diese kritischen
Stimmen enthalten gewiss richtige Elemente, doch erscheinen sie sehr
abgeschwächt, wenn man alle äusseren Umstände in Betracht zieht,
die dieses Werk beeinflussen, und wenn man es im Rahmen der lebendigen

Einheit des ihm zugrundeliegenden Planes sieht. Es handelt sich
zweifelsohne um ein hastig skizziertes Werk, das wenig auf
akademische Konventionen Rücksicht nimmt und das in bewusstem Gegensatz

zu Gedankenformen steht, die man als allein wirksam ansah und
die der Verfasser mit oft zu sehr zur Schau getragenem Wohlgefallen
angreift10, das sich aber andererseits durch einen grossen Reichtum an
Vorahnungen auszeichnet, und das voll ist von nicht weiter
ausgeführten oder nicht genügend deutlichen Hinweisen auf alles, was da im
Entstehen war auf dem Gebiete der Philosophie, des religiösen Denkens
oder ganz einfach des menschlichen Ausdrucks. Scholem hat in vieler

15



Hinsicht recht. Es ist ein Werk, das in Ruhe überlesen sein will, mit
dem nötigen Abstand, so dass es sich abklären und wie in einer fernen
und friedlichen Atmosphäre erscheinen kann. Diese Methode ist doppelt

nötig für einen Christen. Obwohl Rosenzweig eine wie vom Abendrot

verklärte Kenntnis seines Erbes erworben hat, ist es dennoch
derart komplex und für gewöhnlich so fremdartig, dass es grosser
Geduld bedarf, seine tiefe und erstaunliche Bedeutung in sich
aufzunehmen.

Indem wir uns all dieser Erfahrungen, die aus der Lektüre der
Werke Rosenzweigs resultieren, bewusst sind, wollen wir nun seinen

Gedankengang in seiner progressiven Gestaltung darstellen. Wir
betrachten ihn nicht als Ganzes, wie das E. Lévinas in einer
bemerkenswerten Synthese getan hat, in der er die Grundinspiration und die
Gesamtlogik des Rosenzweigschen Denkens anschaulich macht11,
sondern beschränken uns auf die Periode vor der Abfassung des Sterns
der Erlösung. Auch diese Zeitspanne behandeln wir nicht gemäss der
historischen Methode, die es sich zum Ziel setzt, die Entstehung des

Werkes in allen Einzelheiten nachzuzeichnen. Unsere Absicht ist, die
stärksten Spannungsmomente hervorzuheben, die der Autor dann
später neuerdings aufnimmt, die sich hier aber noch fragmentarisch
und versuchsweise vorfinden. Wir beziehen uns dabei auf die in den
Kleineren Schriften enthaltenen Abhandlungen aus dieser Zeit, auf die
Arbeit über Hegel und auf den Briefwechsel, unter Bezugnahme auf
den Artikel von Lévinas und die in dem Buch Le Christianisme mis à nu
enthaltene Studie von E. Friedmann. Unsere Arbeitsorientierung lässt
sich durch das Zusammenspiel dreier allgemeiner Begriffe abgrenzen :

Philosophie, Existenz und Offenbarung.

PHILOSOPHIE UND EXISTENZ

Rosenzweig ist nur langsam zur Philosophie gekommen, gibt sich
ihr aber dann ohne Einschränkung hin. Angesichts des reichen
Interessenkreises, der ihn ohne inneres Ordnungsprinzip beschäftigt : Ästhetik,
Wissenschaft, Religion, bot ihm die Philosophie die Möglichkeit einer
festen Perspektive und einer homogenen Wiederaufnahme der einzelnen
Themen. Sie war für ihn ein Weg zur Einheit und stellte das geeignetste
Klima dar, der Sprache und der Klarheit zur Existenz zu verhelfen.
Selbst als er sich von der Universitätsphilosophie lossagt und ihr gegenüber

fast indifferent wird, gibt Rosenzweig doch niemals den
philosophischen Stil und etwas wie eine Art philosophischer Besessenheit
auf.

16



Die äusseren Umstände brachten ihn in Verbindung mit Meinecke.
Dieser führte ihn auf dem Weg über die Geschichte, und somit
vielleicht etwas einseitig, in das Hegeische Denken ein, damit aber auch

in die gedrängteste, ehrgeizigste und am meisten von Fragen durchsetzte

Philosophie. Rosenzweig wehrt sich zumalen dagegen, diesem

Ereignis eine allzugrosse Bedeutung beizumessen. Er meldet seine
Bedenken an gegen die Meineckesche Methode, die seiner Meinung
nach den Einzelheiten, die eine Zeitspanne bestimmen, zu wenig Bedeutung

beimisst. Ja er geht so weit, zu sagen, dass er Marburg Freiburg
vorgezogen hätte 12. Aber im Grunde übte Meinecke auf ihn einen
bedeutenden Einfluss aus, und in der desolaten Nachkriegszeit schätzte

Rosenzweig die etwas traurige aber nie hoffnungslose Weisheit seines
Lehrers 1S. Übrigens : wie es auch im einzelnen um seine Optionen
bestellt sein mag, und trotz des durch seine innere Krise hervorgerufenen

Bruches, anerkennt er stets, wenn er an die in München, Freiburg

und Leipzig verbrachten Jahre zurückdenkt, seine grosse Dank
barkeit gegenüber der deutschen Kultur14, deren Seele die Universität
und deren Philosophie der Hochmut war. Diese deutsche Kultur in
ihrer reinsten Form, die Logik, Geschichte und Existenz vereint, stellt
auch den Rahmen dar, innerhalb dessen sich Rosenzweig zu denken
genötigt fühlt. Auch wenn er, beunruhigt durch die Zweideutigkeit des

hegelschen Systems, grössere Genauigkeit und mehr Mass bei Kant und
mehr Erfindungsgabe bei Schelling entdeckt, und wenn er sich zu
Stilformen hingezogen fühlt, die eher Schopenhauer und Nietzsche
zueigen sind, so bleibt er doch stets dermassen vom hegelschen Denken,
seiner Form und seiner ruhigen Sicherheit beeinflusst, dass es für
ihn auf dem Gebiete der Polemik schlechthin gleichbedeutend mit
Philosophie wird, mit ihren Erwartungen und mit ihren Grenzen. In dem
Zeitabschnitt, der uns hier beschäftigt, stellt die Welt Hegels die
Grundlage dar für den vielschichtigen Konflikt, wo Individuum gegen
Staat, Judentum gegen Christentum, Philosophie gegen Existenz stehen,
eine Welt, die ihn die Erfordernisse seiner These tagtäglich wiederfinden

lässt. In seiner Eigenschaft als « Halbphilosoph » oder, besser

gesagt, als neuer Philosoph, der unter Schwierigkeiten seine eigene
Ausdrucksweise sucht, beginnt Rosenzweig, dem hegelschen Charme
zu unterliegen.

Die Kritik setzt an zwei Punkten ein. Auf der einen Seite stellte
die politische Entwicklung, die Deutschland mit einer Art unbewusster
Gelassenheit dem Krieg entgegentrieb 15, die Apologie des Staates in
Frage, in der sich die führenden Persönlichkeiten sonnten. Gerade sie
ist es, die für Rosenzweig die Vollendung und gleichzeitig den Höhepunkt

der hegelschen Philosophie darstellt. Auf der anderen Seite

17



erforderte seine Entscheidung, Jude zu bleiben, die stärker war als jede
Rechtfertigung und die er auf einer existenziellen, jedem Konzept
abholden Ebene wahrnahm, eine theoretische Arbeit, die ihn nötigte,
sich neuerdings mit Traditionen, Quellen und Haltungen zu beschäftigen,

die er für abgetan angesehen hatte. So gesehen ist die
Zeitspanne, die vor der Abfassung des Sterns der Erlösung liegt, mit dem

tiefgreifenden Einfluss der Untersuchung über Hegel und der Gewissheit

einer stets aktuellen, wenn auch noch nicht formulierten Bedeutung

des Judentums, dem Rhytmus äusserer Ereignisse unterworfen :

Der Sommer 1913 in Leipzig, der Krieg, der Briefwechsel mit Rosenstock,

eine kritische Phase, in der sich unterschwellig die Linien eines
ersten hypothetischen Zusammenhanges abzeichnen. Rosenzweig häuft
Lektüren, Anmerkungen, Skizzen, doch fehlt diesen Bemühungen noch
die richtige Verankerung. Rosenzweig ist sich zu sehr des unsicheren
Charakters seines Denkens bewusst und weiss so auch, trotz der Energie,

mit der er seine Untersuchungen führt und trotz des weitgesteckten
Feldes, das sie umspannen, dass es sich nicht mehr um die unbegrenzte
Aufnahmebereitschaft seiner Jugend handelt. Er tritt jetzt in eine
Welt der Unwissenheit ein 16. Nun darf man allerdings die Kontraste
nicht zu scharf zeichnen und diesem Konflikt nicht eine allzu pathetische

Färbung geben. Rosenzweig selbst hätte das nicht geschätzt,
trotz seiner manchmal pathetischen Ausdrucksweise. So vorzugehen
hiesse das Wesen der Auseinandersetzung verfehlen, das aus zwei
bereits aufgetauchten Fragen besteht : der Wendepunkt von 1800, und
die aktuelle religiöse Erfahrung. Die Philosophie vom Beginn des

19. Jahrhunderts stellt unleugbar das verständlichste Erfassen der
modernen Welt dar, doch ist eine Neuorientierung ebenso unleugbar
notwendig. Es genügt also nicht, sich einfach ablehnend zu verhalten.
Die Kritik selbst ist die Suche nach einer neuen Ausdrucksweise.

Die Bedeutung des Jahres 1800 17 ist die der mit Kant geborenen
und nach ihm weiter entwickelten Philosophie. Es geht nicht darum,
sie zu widerlegen oder anzunehmen. Sie drängt sich auf. Sie stellt
einen Wendepunkt in der Geschichte dar ; sie verdeutlicht eine
Haltung, die eine Stellungnahme zur Gesamtrealität bedeutet, und die
so mehr ist als die Geste eines Philosophen ; sie ist der Ausdruck des

Zeitgeistes. Aufgrund seiner historischen Formation ist Rosenzweig
sehr hellhörig für die Variationen, die Gestalten und die differenzierten
Formen, die sich die menschliche Welt im Laufe der Zeiten zueigen
macht. Der letzte Sinn der Geschichte ist nicht evident, doch gibt es
zweifellos keine Bedeutung ausserhalb der geschichtlichen
Verwirklichungen. So zeichnet sich der Sinn des Christentums von Anfang an
in seiner Geschichte ab. Auch der Sinn des Judentums muss von seiner

18



Geschichte her verstanden werden, im Lichte der Wechselfälle im
Leben des jüdischen Volkes, besonders der Zerstörung des Tempels 18.

Die Philosophie entspricht keineswegs diesem konkreten Entwicklungs-
prozess. So ist auch der Idealismus die Krönung der zur Zeit der
Renaissance mit der Verbreitung der Wissenschaften und der
technischen und systematischen Auswertung der Natur geborenen
anthropologischen Bewegung. Sie ratifiziert eine Art vollständige Besitzergreifung

der Vernunft von allen ihren Möglichkeiten, und bringt eine
Umwandlung aller Dinge in ihrer vernunftgemässen Wesenheit in
Vorschlag. In dem Augenblick, wo er die Phänomenologie des Geistes
entdeckt, wird es Rosenzweig bewusst, dass darin nicht eine neue,
glänzende Philosophie zum Ausdruck kommt, sondern die Philosophie
von heute, die Darstellung der von uns gelebten Wirklichkeit, die unserem

Denken erschlossen ist und die wir in dieser Form überdenken
können. Niemals wird er übrigens den aussergewöhnlichen Platz der
Phänomenologie in Abrede stellen. Die Denkaufgabe hatte in Hegel
ihre moderne Gestalt gefunden. Geschichte und Philosophie führten
gewissermassen zu diesem historisch-logischen Denken hin.

Doch ist es Hegel, der diese Aufgabe zu ihrer Vollendung geführt
hat. Das « System » bringt sie nicht nur zum Abschluss und verleiht
ihr ihre wahre Dimension ; es bedeutet letzthin die Vollendung einer
philosophischen Methode, die weitaus älter ist als Hegel. Indem er
die Überlegungen Heideggers vorwegnimmt, weist Rosenzweig auf die
zum erstenmal von Thaies von Milet unternommene Bemühung hin,
die bei Hegel zur Vollendung kommt, und die alles erklärt und
entwickelt, was das von Selbstvertrauen getragene menschliche Denken
aufzeigen, wenn schon nicht aufbauen kann in Hinblick auf die Welt,
Gott und den Menschen in ihren Beziehungen zueinander, ausgehend
von den Umwälzungen der Geschichte. Wenn dem so ist, sind wir
dann nicht zur Wiederholung verurteilt Nach dem Tode Hegels war
das Denken einem Vertrocknungsprozess unterworfen. Die Philosophen
sind jetzt nur mehr « doctores ». Wenn so die Wiederholung als ein
farbloses Surrogat erscheint und uns nichts anderes bleibt als die
Wechselfälle und die falsche Unschuld der Interpretation, so ist es
ebenso illusorisch, zu behaupten, man könne der von Hegel aufgeworfenen

Frage entgehen. Schleiermacher, der glaubt, dass ihm das zugunsten

der Religion gelingt, verliert dabei eine wesentliche Dimension
des Glaubens, sein Verhältnis zur Autorität. Was den Katholizismus
angeht, so hat er sich in sich selbst abgekapselt. Doch — est handelt
sich dabei um ein unvermeidliches Kulturphänomen — ist die hegelsche
Totalisierung zugleich der Ausdruck einer viel weitergesteckten Tradition.

So ist denn auch das Jahr 1800 für Rosenzweig, trotz des wesent-

19



lichen Anteils des Christentums an diesem Werk, gleichbedeutend mit
Griechenland. Und Griechenland ist das Heidentum. Das Denken, das,

um sich auszudrücken, die Form des hegelschen Systems annimmt, ist
in den Augen Rosenzweigs ein heidnisches Denken19. Hegel hätte sehr

früh, ab der Berner Periode, die Religion im Universum des reinen
Denkens aufgelöst. Ist das noch Religion Geben Geschichte und Freiheit

tatsächlich im Lichte der Selbstbewegung des Konzepts ihre letzte,
für den im Schosse der Realität eingebetteten Menschen befriedigende
Verständlichkeit preis Griechenland und der Idealismus drücken eine
der grundlegenden Gesten der westlichen Tradition aus, die Rosenzweig

im ersten Teil des Sterns beschreiben wird : es geht darum, ein
Ganzes zu erfassen, ein in sich geschlossenes, strukturiertes und
zusammenhängendes Ganzes, unter Ausschluss jedes ablenkenden Elements,
doch « eindimensional ». Diese Theorie gleicht einem allgemeinen
Szientismus.

Für Rosenzweig tritt die konkrete Grenze des Systems in seiner
Politik zutage, und innerhalb dieser in der dem Staat zukommenden
Funktion. Von Glockner 20 angegriffen, aber von anderen als das einzige
Werk Rosenzweigs beurteilt, das lange Zeit hindurch aktuell bleiben
wird 21, ist das Buch Hegel und der Staat in den Augen eines so
versierten Kenners wie E. Weil « beachtenswert durch den Scharfblick,
den der Verfasser in allen Einzelfragen unter Beweis stellt, erscheint
uns jedoch hinsichtlich der Gesamtkonzeption einem Irrtum zu unter
liegen » 22. Dieser Gesamtkonzeption fehlt vielleicht wirklich der richtige

Standpunkt Hegels, zumindest wie er heute interpretiert wird.
Rosenzweig verwahrt sich übrigens dagegen, die steifen Interpretationen

des Staates mit dem Hegelschen Staat zu identifizieren, doch
entdeckt er in dem einen die Verlockungen des andern und konstatiert
eine Art generelle und derart definitive Fixierung der Form der Wahrheit,

dass sie diese furchterweckende Nachkommenschaft legitim
erscheinen lässt. Das System ist die Glückseligkeit, sagt ein Brief, doch
eine zu vorschnell vorausgenommene Glückseligkeit. Die individuelle
so gut wie die historische Erfahrung rechtfertigen dieses Urteil.

Der Staat kann nicht die Funktion beanspruchen, alle Artikulationen

der Freiheit zur Tatsache werden zu lassen. Vielleicht ist das

nur symbolisch wahr, als Bild der endgültigen Gemeinschaft Der
notwendige geschichtliche Staat ist nur durch Gewalt möglich ; ihm
mehr als eine regulierende Bedeutung beimessen zu wollen, hiesse ihn
vergöttern, die Tyrannei legitimieren und ihm das Individuum opfern.
Der Staat stellt das Gleichgewicht her zwischen destruktiven und
gierigen Willensäusserungen ; er verallgemeinert Güter und Dienstleistungen

und stellt eine äusserliche Koexistenz sicher. Doch selbst in

20



seiner modernen Form ist der Staat nicht der wahre Schauplatz der
Freiheit. Nun hat aber nach Rosenzweig gerade eine solche, dem hegel-
schen Konzept untreu gewordene Vorstellung die politische Reflexion
und Praxis Deutschlands im 19. Jahrhundert beherrscht. In seiner
Schlussfolgerung unterstreicht er, dass diese Konzeption von einem
starken und zentralisierten Staat bereits einen Verrat an Hegel
darstellte, indem sie den Zusammenhang mit der lebendigen Moralität
übersah, mit der Sittlichkeit. Ein solcher Staat ist nicht der Ausdruck
realen Lebens. In seiner Eigenschaft als unerreichbarer und absoluter
Herr seiner Untertanen war sein einziges Ideal eine nationalistische
und konservative Ideologie. Mit Bismarck war die Praxis genial, doch
wurde sie unter seinen Nachfolgern unsicher und schwach und führte
dann fast unbewusst zum Krieg. Nun zeigte aber der Krieg deutlich,
dass der deutsche Staat eine Aufgabe blieb. Selbst wenn es sich bei
dieser ganzen Bewegung mehr um ein Hegel gestohlenes Thema als

um eine Realisation seines Denkens handelt, sieht Rosenzweig darin
dennoch eine logische, durch ihre Urheber von der idealistischen
Philosophie losgelöste Konsequenz. Als Gebieter des Realen tendiert das

Denken von sich aus dazu, auf allen Gebieten die Formen anzunehmen,
die eine solche Autorität offenbaren und sicherstellen. Die Geschichte
hat dieser bereits verarmten Interpretation des hegelschen Gedankenguts

einen Stoss versetzt. Es ist dies ein weiteres aber ausschlaggebendes

Zeichen dafür, dass die Philosophie andere Wege sucht, dass

Denken, Geschichte und Sprache überholt werden müssen, wie wenn
innerhalb des hegelschen Zyklons etwas im Rückstand geblieben wäre.

Wenn Rosenzweig dann auf das « Individuum trotz allem » zurückkommt

und denkt, die Lücke entdeckt zu haben, die ihm erlaubt, dem
Zugriff des Systems zu entgehen, denkt er in keiner Weise daran, eine
Bilanz des Idealismus aufzustellen, indem er dieses ablehnt und jenes
beibehält. Der Idealismus muss neu interpretiert werden. Er ist die
Bestätigung einer Bewegung der westlichen Philosophie und in jeder
Hinsicht eine Sonderbewegung in der Geistesgeschichte. Was ihn am
besten ins Licht rückt ist seine Entstehungszeit. Man muss in ihm den
kraftvollsten Ausdruck der deutschen Romantik sehen, doch ist er, wie
diese, begrenzt. Entstanden aus dem Elan von 1789 und dem des

gesamten 18. Jahrhunderts, führt er in einer extremen Willensanstrengung,

Natur und Geschichte zu verstehen, einen seit langem begonnenen

Vorgang der Einheit durch das Denken zuende. Und auch für
Rosenzweig gilt es als richtig, dass Denken nicht ohne Einheit
vorstellbar ist. Die Wissenschaft hat weitgehend dazu beigetragen, die
Forderungen der Einheit zu präzisieren, indem sie selbst Einheit
zwischen den verschiedenen Zielen herstellt. Will man jedoch den auf

21



Einheit hinzielenden und monologischen Denkvorgang der Wissenschaft

bis auf das Gebiet der Philosophie ausdehnen, so wird man dazu
gebracht, die Sprache zu fälschen. Die Philosophie, ihrem Wesen nach
ununterbrochenes Suchen nach Weisheit und unfähig, sich als Wissenschaft

zu gebärden, wird so zum Kreis, zum Spiel, zum Mythos oder
selbst zum politischen Despotismus.

Um nun den Sinn des philosophischen Vorgehens wiederzufinden,
schlägt Rosenzweig vor, die allererste Frage abzuändern. Man muss
sich nicht mehr zuerst fragen : « Was ist das » sondern : « Wozu
dient das » Warum An die Stelle des obsessionellen Verlangens nach
Kenntnis muss das Verlangen nach Werten treten, wie das bei Schopenhauer

geschehen ist. Und dies nicht, um die Kenntnis auszuschalten,
sondern um sie an ihrem Platz zu verwurzeln, das heisst im begrenzten
und sterblichen Menschen. Wenn nun Kant den Grundsatz aufstellt,
dass die Freiheit nicht in die Kategorie der Phänomene gehört, dass
sie stets « Wunder » bleibt, dass ein das All umfassende Denken
möglich und notwendig, jedoch niemals Wissen ist, und dass es so
die Möglichkeit hat, stets vom neuen alle seine Objektivierungen
wiederaufzunehmen, so bleibt er damit an der wahren Quelle jeder modernen
philosophischen Arbeit. Doch mehr noch als Kant will Rosenzweig vom
Individuum ausgehen, als von einer nicht reduzierbaren und stets auf
sich selbst angewiesenen Grösse. Das Denken kann somit niemals
etwas anderes sein als ein « Standpunkt », ein durch seinen engen
Rahmen begrenztes Werk, ohne andere Möglichkeit einer Universalität
als die der Diskussion. Die Exaltiertheit des Individuums, die mit dem
Reginn des Idealismus in Zusammenhang gebracht wurde, wird so
ihre pathetische Note verlieren und wird sich weitaus bescheidener in
eine Kenntnis von Einzelheiten und Redeutungsfaktoren verwandeln,
von denen keiner die Gesamtheit ist23. Indem er so das Individuum
wiederentdeckt, glaubt Rosenzweig auch die Welt wiederzufinden, die
äussere Wirklichkeit in ihren zahllosen, rings um uns verbreiteten
Erscheinungsformen, die Natur, die Geschichte und die Gesellschaft,
die selbst während wir denken, ihren Sinn für uns festzuhalten, nicht
aufhört, wie aus einem Uberschwang an Bedeutsamkeit und nicht
assimilierbarer Objektivität heraus wiedergeboren zu werden, die dem
sprudelnden Leben entspricht. Die Wirklichkeit scheint weiter gesteckt
zu sein als das Denken. Durch sie, in ihrer Verschiedenheit und ohne
uns in ihr aufzulösen, können wir vom neuen lernen zu sprechen, zu
identifizieren ; in diesem Uberschwang vermag jeder, seine Wahl zu
formulieren und zu diskutieren.

Rosenzweig eliminiert deshalb jedoch keineswegs die Perspektive
des Systems. Aber wie bei Kant können wir bloss danach streben 24.

22



Die Persönlichkeit verschwindet im System, und mit ihr die wahre

Objektivität, die nichts anderes ist als die Subjektivität25. Die Subjektivität

purifiziert sich in der Bewegung zur Objektivierung hin, sowie
in der Spannung zum System 26, doch muss der Philosoph « die Form
der Philosophie » bleiben27.

So spielt sich denn die so verfängliche Frage nach dem Status des

Denkens bei Rosenzweig auf zwei Ebenen ab. Er lehnt sie in dem
Masse ab, wo sie sich zum Ziel setzt, die Gesamtheit zu schaffen und
der unaufhörlichen Anstrengung des Individuums die Betrachtung des

Ganzen zu unterstellen, wo es sich verliert und vergisst. Es handelt sich
dabei um eine imaginäre Operation, deren Wahrheit die Politik ist.
Doch betrachtet er sich als Philosoph in dem Masse, wo die Philosophie

das Mass der Sprache darstellt, in der sich die einzelnen Aussagen
suchen und konfrontieren, als einziger Ort, wo die Wahrheit in
Wechselbewegung vorhanden ist, ohne restlos dem einen oder dem andern
zueigen zu sein. Rosenzweig verbindet diesen beschwerlichen Zugang
zur Philosophie, den er hin und wieder zugunsten von besonderen
Fragen verlässt, eng mit seiner « Theologie ». Eine solche Bewertung
des Besonderen, in der eine mögliche Bedeutung des Judentums liegt,
erlaubt ihm, einer doppelten antithetischen Gefahr zu entgehen : die
Assimilation an die christliche Welt, den Verlust seiner selbst in der
dominierenden Umwelt, oder aber das Sich-Begraben in einer anderen
Orthodoxie, das an sich weniger herausfordernd wirkende Ghetto, das

jedoch keinen Blick nach aussen zulässt. Schliesslich entgeht er so
der sinnlosesten Situation, dem steten Schwanken eines Menschen der,
wie G. Simmel, weder die eine noch die andere Welt zu wählen
vermag und, ohne Entschlusskraft, den anderen ebenso fremd ist wie sich
selbst.

EXISTENZ UND OFFENBARUNG

Es ist der Begriff der Offenbarung, der bei Rosenzweig das eigentliche

Prinzip der Aussage darstellt, einer stets Partikularcharakter
tragenden Aussage. Der Begriff ist selbstredend zweideutig, wenn nicht
gefährlich. Er ruft sogleich einen Inhalt wach, eine Art Reserve in der
menschlichen Sprache, die ihn von jeder Kritik fernzuhalten, ihn den
gewöhnlichen Kriterien zu entziehen und ihn in einer unumschränkten
und geringschätzigen Objektivität zu installieren scheint. Diejenigen,
die den Begriff erkennen, würden dies tun, ohne ihn zu verstehen ;

diejenigen, die ihn leugnen, ohne ihn zu vernichten. Und doch ist dieser
Begriff im Herzen des Rosenzweigschen Denkens, wo er, bereits seit

23



1914, ein ganz neues Investigationsfeld erschliesst. Es bedurfte für
Rosenzweig langer Jahre, um diesem Begriff die Möglichkeit zu geben,
sich lichtvoll zu entfalten, um zu verstehen, was er darstellt und innerhalb

der menschlichen Sprache erschliesst, wie er zurückströmt in die
Geschichte und dort die grossen Bedeutungsspuren wahrzunehmen
einlädt, wo sich, mysteriös aber nicht widersinnig, die beiden stets
verschiedenen und asymetrischen Subjekte der Sprache verbinden : ein
Gott, eine stets vernehmbare Stimme, und der stets im Zustand des

Geborenwerdens befindliche Mensch. Drei Arten von Texten können
herangezogen werden, um eine erste Annäherung an diesen Begriff zu
ermöglichen : Atheistische Theologie28, Urzelle des Sterns der Erlösung

29 und der Briefwechsel mit E. Rosenstock.
Atheistische Theologie wurde 1914 geschrieben und damals nicht

veröffentlicht. Rosenzweig fragt sich, wie der schwierige Begriff des

« auserwählten Volkes » zu verstehen sei. Die innerhalb des Judentums
durch die jüngsten Interpretationen hervorgerufenen Schwierigkeiten
gleichen denen, die auf dem christlichen Sektor die Leben-Jesu-Theologie

auslöst. Sie erklären sich auf beiden Seiten aus einem verminderten

Verständnis der Offenbarung. Ende des 18. Jahrhunderts,
losgerissen vom Boden einer dogmatischen und eifersüchtigen Orthodoxie,
wurde die Wahrheit Jesu zuerst in der Form einer aussergewöhnlichen,
ja einzigartigen moralischen Doktrin dargestellt und dann, innerhalb
dieser Doktrin, mit der Person Jesu identifiziert. Seine Kraft und seine

Ausstrahlung seien heute noch wahrnehmbar, und die Jahrhunderte,
die uns von Jesus trennen, würden nicht einer wohltuenden Vertrautheit

Abbruch tun. Selbst D.F. Straus, in seinem zweiten Leben Jesu,
vermochte nichts gegen diese allgemeine kulturelle Tendenz. Doch das

Bewusstsein von der Distanz und die Wissenschaft, die in ihrem
Fortschritt neuerdings die Gestalt Jesu hinter einem eigenartigen, undurch-
dringbaren geschichtlichen Schleier verbarg, Hessen ihn wieder in die
Ferne rücken und lösten ihn von dieser Nähe, die ihm Sinn verliehen
hatte. Geschah das, um in einen vagen Moralismus zurückzufallen
Muss man auf den Christus des Glaubens zurückgreifen So sieht
heute das Dilemma und die Aufgabe aus. Auf jüdischer Seite herrscht
eine ähnliche Verlegenheit. Bedeutet die « Auserwählung » eine
geheime Disposition zur Bildung einer idealen Menschheit Doch
welchen Sinn soll man diesen Worten zugrundelegen Die Geschichte
scheint im Gegenteil einem Volk eine derartige permanente Funktion
abzusprechen. Jedes Volk hätte seine Stunde ; nach seinem Emporstreben

und der lebendigen Spur, die es der Geschichte aufprägt, sinkt
es ab, ordnet sich ein und versinkt in der Mittelmässigkeit des
allgemeinen Stromes. Bezeichnet die Erwählung die Rasse, die durch ihre

24



Existenz nichts anderes verteidigen würde als sich selbst Aber das

ist sinnlos. Man kann nun sehr wohl den Begriff der Rasse verbessern,
indem man an seine Stelle den der Wesenheit setzt ; diese würde die
besondere und einzigartige Funktion bestimmen, die ein Volk von innen
her belebt, es inspiriert und ihm den Horizont öffnet. So würde für
das jüdische Volk « der Wille zur Einheit, dieser so urjüdische Begriff »,
die beharrliche Aktion der Juden inmitten der Nationen stimulieren.
Der religiöse Aspekt des Judentums wäre nur ein besonderer Ausdruck
dieses Phänomens. Und diese Wesenheit, die sich ein Volk zuerkennt,
würde ihrerseits der Gottheit Jesu gleichen als ein Begriff, der von der
Urgemeinde zu demselben Zweck geschaffen wurde wie das bei jedem
Volk der Fall ist, nämlich um überleben zu können. Von beiden Seiten
her wurde für Rosenzweig der Glaube zu einer Projektion herabgewürdigt,

die Offenbarung zur Mythologie und zu mythischer Kristallisation,

die nützlich ist, weil sie die Geschichte zu erklären erscheint,
die aber doch eine Lüge bleibt, weil der Mensch nun eben nicht aus
sich herausgeht. Diese Interpretationen sind nun tatsächlich kompliziert

; sie tragen wohl der menschlichen Dualität Rechnung, legen aber
andererseits eine zu grosse Hast an den Tag, die unkonditionelle Freiheit

wiederzufinden. Sie vergessen das vordringliche Element oder
löschen es aus, die Differenz zwischen « dem Andern » und dem
Menschen. Nun ist es richtig — die neueste Philosophie zeigt das sehr deutlich

—, dass Gott und der Mench zusammen gedacht werden müssen,
doch nicht zugunsten einer illusorischen und sofortigen Vereinfachung
des Menschen, der so in sich selbst die Lösung der durch die Erfahrung
bewiesenen Dualität fände. Auch die Mystik unterstreicht diese gegenseitige

Abhängigkeit von Gott und Mensch, wie wenn Gott durch eine
Art Leidenschaft an den Menschen gebunden wäre. Allerdings wird
diese gegenseitige Abhängigkeit in der Mystik, wie Rosenzweig bemerkt,
« in Gottes Mund gelegt ». Kurz gesagt, man kann den Begriff der
Offenbarung nicht aus der Welt schaffen. Rosenzweig versucht hier
nicht, ihn positiv zu beschreiben. Er schematisiert ihn in der Differenz,
in einer in gewisser Hinsicht heftigen Differenz. Ohne dieses Element
entgeht weder das Judentum noch das Christentum der mythologischen
Abschliessung.

In einem sehr langen, an Rudi Ehrenberg gerichteten Brief vom
18.11.1917, Urzelle des Sterns der Erlösung, voll innerer Bewegung
und Spannung aber auch etwas ineinandergeschachtelt, behauptet
Rosenzweig, sein archimedisches Prinzip gefunden zu haben. Er hat
es lange gesucht und ist nicht so sehr auf absolut neue Ideen gestossen
als auf das für ihn neue Gefühl einer Architektur, einer Ideenorganisation,

einer Strukturation, die noch nicht vollendet ist, deren kraft-

25



volle Linien sich aber bereits abzeichnen. Wir werden diese Seiten
nicht interpretieren, die in ihrer rasch hingeworfenen Form « viel guten
Willen » erfordern80 ; wir werden bloss das Wesentliche festhalten. Es
ist das eine undankbare Aufgabe, weil hier, mehr als jemals, im
Emporsprudeln der Skizze die Gedankenfolge zu kurz kommt. Die Worte sind
manchmal hart, und der zu vollkommene Sprachausdruck reisst sich
selbst mit fort.

Der Mittelpunkt des Problems ist die Offenbarung. Wie muss man
sie verstehen Es ist unmöglich, sie auf das zu beschränken, was gegen
den ersten begierigen Elan des Menschen geht. Und es ist ebenfalls
unmöglich, sie auf die Intuition Rosenzweigs zu beschränken, der sie

in der Form strukturiert, dass er von einer traditionellen Interpretation
Christi als Manifestation Gottes ausgeht und der findet, ihre erste
Funktion sei, eine Orientierung zu geben. Durch Christus ist ein Mittelpunkt

da, ein Vorher und ein Nachher, ein Oben und ein Unten. Gewiss
reduziert Rosenstock Christus nicht auf ein objektives Ereignis : in
jedem von uns muss die Originalität Christi ihre Kraft entfalten und
muss dort in der Tiefe der Erfahrung von Leben und Tod erkannt
werden. Rosenzweig hält das Bild von der Orientierung fest. Doch
genügt es nicht, und zwar wegen des Jahres 1800, wegen Hegels und
Goethes, wegen des Denkens, das die Geschichte um die Gestalt Christi
herum neuerdings aufgreift und begreift, wegen des Menschen, der sich
selbst der erste Christ genannt hat, als glückliche Individualität im
Bewusstsein seiner Grenzen, stets auf der Suche und Befriedigung
findend in dieser Bewegung. Doch haben sie nicht, der eine so gut wie
der andere, das Unauflösbare aufgelöst, das für Rosenzweig das Wesen
der Offenbarung darstellt

In seiner Verdeutlichung beginnt Rosenzweig die Möglichkeit in
Frage zu stellen, welche die Vernunft zu besitzen glaubt, sich auf ihre
eigene Wahrheit zu stützen und so die Gesamtheit des Wesens in sich
zusammenzufassen. Doch kündigt dieses Thema, das Hand in Hand
geht mit der ausdrücklichen Kritik des Idealismus, weitaus mehr den
Stern an als es an dieser Stelle näher ausgeführt ist. Rosenzweig findet
es unter einem anderen Blickwinkel wieder, wenn er die Beziehungen
des Menschen zu seinem Denken und zum Produkt seines Denkens
einer Kritik unterzieht. Ihm zufolge ist an diesem Punkt die Trennung
auffallend. Ich bin stets nur « Staub und Asche » ; ich existiere und bin
da, bin aber im Hintertreffen im Hinblick auf meine Gedanken, die auf
dem dunklen Hintergrund meiner körperlichen und sterblichen
Existenz wie Traumgespinste erscheinen, oder doch bestenfalls wie
Systeme, innerhalb derer sich viel von all dem breitmacht, wodurch ich
bestehe, jedoch in Form der dritten Person. Das Ich entgeht den Objek-

26



tivierungen, die wohl notwendig sind, aber dennoch keine letzte
Etappe darstellen. Ich bin nicht vollständig erfasst. Es bleibt eine
undurchsichtige Zone übrig, die sich diesen Aufhellungen entzieht, und
die nicht als unwichtig abgetan werden kann. Die Evidenz dieses
wesentlichen und eigenartigen vergessenen Elements ist so stark, dass

Rosenzweig dort die Freiheit erblickt, als ein « Wunder » auf dem
Gebiet der Phänomene. Er entdeckt in diesem originellen Charakter
der menschlichen Freiheit, in diesem Nicht-Ort und in dieser Trennung
den wahren Anfang, das Objekt der Denkbewegung.

Was ist es dann, was das Ich aus seiner Stummheit und aus seiner
unüberwindlichen Lethargie zu befreien vermag Was ist es, was an
diesem unvergleichlichen, nicht objektivierbaren Ich interessiert ist,
sich selbst gegenüber stets wandelbar und getäuscht von seinen eigenen
Werken Noch ein Wort, das wie eine Frage an mich herangetreten
ist. Rosenzweig findet sie auf den ersten Seiten der Bibel : « Adam,
wo bist du » Es ist das wie ein Auftauen des Gedächtnisses. Indem
ich mir selbst ins Gedächnis zurückgerufen werde, geschieht mir gleichzeitig

dasselbe im Hinblick auf einen andern, der mich ruft. Ein
Ausweichen ist nun nicht mehr möglich. Die Frage dringt bis in die
verborgensten Winkel, bis zum Ich, das da vergessen ist inmitten der Worte,
die es ausspricht und der Gesten, die es macht. Zu Beginn ist das

direkt aufgenommene Wort da. Die Folge dieses Eingriffes ist ein
definitiver Bruch des Ichs mit der Natur, mit jeder Realität in der dritten
Person. Hand in Hand damit geht die Entdeckung im andern einer
meiner eigenen ebenbürtigen Alterität. Auf diesem Punkt des «

Auftauchens » bin ich nicht mehr der Bruder der Wälder und der Sträucher,

der Bäume und des Wassers. Und schliesslich zwingt mich dieses

Wort, das mich erweckt, ebenfalls, mich nun wohl nicht in dem, von
dem es ausgeht, zu versenken, aber seinen Willen zu tun. Das bedeutet
nicht, vom Schauplatz abzutreten oder einer Alienation zuzustimmen,
weil ich mich, indem ich vergesse, vor Selbstvergessen schütze, und
indem ich an ihm festhalte, mir selbst nahe bleibe. So befreit und
rettet der andere meine Eigenständigkeit.

Die Offenbarung geht somit im Herzen der Subjektivität vor sich.
Doch ist das nicht die Ich-Position als absolutes Prinzip. In ihrer
Einsamkeit und in ihrem Losgelöstsein von allem entdeckt sich die Subjektivität

darin als angesprochen, angefragt, passiv, als Partnerin, die
niemals ihrem Selbst entrinnen kann, jedoch ohne absolute Initiative
des Beginns. Die Offenbarung bedeutet, dass man lernt, sich zu erkennen

durch eine Frage, die von anderswo herkommt als von uns selbst,
durch eine dem Ich zugewandte Frage, die eindringlicher ist als jede
von uns selbst kommende Frage. Rosenzweig baut die Struktur dieser

27



für ihn originellen Situation im Detail aus, ebenso wie die Sprache, die
darin zum Ausdruck kommt, Absenz und Präsenz, Liebe und Verbindlichkeit.

Er versucht, zu zeigen, an welchen Zeichen diese Sprache
erkannt werden kann als Sprache Gottes an den Menschen, und in
welcher Weise diese Wechselwirkung Gott-Mensch als initiale und
aktuelle Grösse die Vergangenheit und die Zukunft anspricht, und wie
sie sich zur Schöpfung und zur Erlösung hin öffnet. Doch das wesentliche

Charakteristikum steht somit fest : die Offenbarung ist gleichzeitig

Offenbarung der Subjektivität und Offenbarung Gottes. Es handelt

sich um ein Geschehnis und um ein Ereignis, das mit einer Haltung
verbunden ist, die man sich in der Sprache zueigen macht.

Der Text der Urzelle verhüllt diesen Begriff als solchen weitaus
mehr als er ihn im Detail expliziert. Doch steht es fest, dass er nicht
auf eine Art objektiviertes « übernatürliches » Element zurückgeführt
wird, das zu einem bestimmten Zeitpunkt der Geschichte starre Form
annimmt. Er ist auch nicht die unaussprechliche, das Individuum allein
rechtfertigende Erfahrung, ohne jeden Zusammenhang mit der
Geschichte. An diesem Punkt, wie in anderer Beziehung auch, versucht
Rosenzweig einen dritten Weg. Ohne eine besondere, noch auch eine
völlig säkularisierte Welt darzustellen, formuliert die der Offenbarung
gegenüber aufgeschlossene Existenz in einer neuen Weise den einzigen
Seinsakt in Hinblick auf Gott und die Welt.

Der Stützpunkt dieser Theorie ist die, wie wir gesehen haben, in
ihrem unerreichbaren Charakter und in ihrer Transzendenzbewegung
erkannte Freiheit des Ich, die jede Definition durchbricht, selbst die
als moralische Wesenheit. Rosenzweig bezeichnet den Menschen als
ein metaethisches Wesen. Doch bedeutet die Tatsache, dass man diese
Fluchtdimension im Menschen, diese Realität, die stets jede Objektivierung

vereitelt, als konstitutives Element ansieht, keineswegs, dass

man die Welt, das Denken und die Gedanken auf das Niveau einer
Inhaltslosigkeit reduziert, die gleichsam eine gefangene Subjektivität
umgibt, die stets Gefahr läuft, sich darin aufzulösen. Im Gegenteil :

die Subjektivität, die sich als solche erkennt, findet die Welt wieder.
Diese Welt ist nicht nur am Ende meiner Gedanken : sie geht ihnen
voraus und geht über sie hinaus, genau so wie sich das Ich über jede
Objektivierung ergiesst. Die Welt ist wie vor den Menschen gestellt
und beschränkt sich nicht auf die bekannte Welt. Sie ist, zusammen
mit dem Ich, ein Element der totalen Realität, zu der für uns endliche
Menschen auch Gott gehört. So verbinden sich drei Ordnungen,
verknüpfen sich miteinander und bilden ein Ganzes. Die Subjektivität
entflicht das Ich, die Welt, ja selbst Gott, doch ist das nicht das Ende
der Realität, sondern im Gegenteil eine Art, sie aufzuzeigen, eine

28



mögliche Erscheinungsform, die unüberwindliche Neuheit in der
Bewegung, durch die diese drei Ordnungen miteinander in Verbindung
treten.

Andererseits ist es klar, dass in diesem Ereignis der Offenbarung
der Bibel eine besondere Funktion zukommt. Doch ist sie nicht eine
Art äusserer Verständlichkeit, die jede andere Elaboration überholt und
vernichtet. Rosenzweig erkennt an, dass er sich am Rande einer gewissen

Bardischen Konzeption bewegt, sich jedoch davon losgesagt hat.
Die Hl. Schrift disqualifiziert nicht die anderen Sprachausdrücke, indem
sie sie als Täuschung, Begierde und Herrschsucht entlarvt. Im Gegenteil

: wenn die Offenbarung ein authentisches Zu-Sich-Kommen in der
Manifestation Gottes bedeutet, so macht sie deutlich, unter welchen
Bedingungen die Sprache ihrem Wesen nach wahr erscheint ; sie ist
Mitteilung, und sie ist es, indem sich jemand ihrer bedient ; im
Sprachaustausch und in der sprachlichen Festlegung trifft man einander und
wird so zur Gesellschaft. Die aus der Offenbarung resultierende
Aufgabe ist für Rosenzweig die menschliche Gesellschaft. Als « Einbrechen

des Geistes » 31 ist die Offenbarung nicht an sich ausschliesslich
an eine festgelegte Besonderheit gebunden, als die man die Bibel
ansehen könnte. In ihrer radikalsten Deutung hingegen, wo der Mensch
aufgefordert wird, sich selbst auf dem Weg über den andern
treuzubleiben bis zur Todesprüfung, ist die Offenbarung eine solche
Besonderheit und muss es auch sein. Dass sie mit der Bibel identifiziert
wird und damit mit dem Volk, das sie hervorgebracht hat und mit
Mose, hängt mit ihrem absolut primären Charakter zusammen : Sie

ist das von jemandem inmitten der anderen erlebte Ergriffenwerden.
Das Wort kann nur im Besonderen seinen Anfang nehmen. Gewiss ist
es an alle gerichtet, aber gerade weil es zuerst dem Individuum zuteil
wird, dem in sich selbst eingekapselten Ich, muss es irgendwo beginnen,

bei einem einzelnen. Es ist unwesentlich, dass die Schrift jüdisch
ist, doch muss sie notwendigerweise Sondercharakter tragen. Doch
sowie sie einmal in der menschlichen Welt in Erscheinung getreten ist,
verleugnet sie auch nicht mehr ihren Ursprung. Sie ist für immer mit
dem jüdischen Volk verbunden. Es ist das keine Begrenzung ihrer
Universalität, sondern die Vorbedingung dafür. Nach Beendigung des
Sterns der Erlösung wendet sich Rosenzweig entschlossen der Schrift zu,
aber quer durch die verschiedenen Studien, die er in Hinblick auf die
Übersetzung und die Bedeutung des Schrifttextes unternehmen wird,
hält er stets an der Notwendigkeit fest, die Besonderheit der ersten
hebräischen Disposition hervorzuheben, und die an diese Form gebundene

Verständlichkeit. Unter dem Aspekt eines besonderen Textes, der
die Erfahrung einer Person ausdrückt, zugleich aber in ihrem Anspruch,

29



für alle die letzte Ordnung der Dinge auszudrücken, kann die Offenbarung

« die absolute symbolische Ordnung » genannt werden32.
Die Fruchtbarkeit dieser Interpretation wird von grösster Tragweite

sein. Sie wird den Stoff für eine philosophisch-theologische
Auseinandersetzung abgeben, doch bevor sie noch diesen Weg nimmt,
beleuchtet sie die Wahrheit der Partikularoptionen, die das Judentum
und das Christentum darstellen. Seit seiner Entscheidung von 1914 ist
Rosenzweig das Opfer einer Frage : die Bedeutung des Judentums.
Das Judentum trägt alle Merkmale einer veralteten, ja einer verkalkten
Institution an sich, neben einem Christentum, das trotz der Wechselfälle

seiner Geschichte triumphierend das Bewusstsein bewahrt, die
Wahrheit zu sein. Die diesbezüglichen Positionen, selbst wenn sie

ungenügend dargelegt werden, kommen am klarsten in der Diskussion
mit Rosenstock zum Ausdruck. Sie ist zuerst oberflächlich, wird aber
dann immer geballter, so dass der Ernst der Entscheidungen rasch die
Notwendigkeit schafft, sich dem Wesentlichen zuzuwenden, wo dann
die Treue zu sich selbst, besonders bei Rosenzweig, in der Unruhe des

Suchens befangen bleibt. Greifen wir also kurz auf die wichtigsten
Punkte zurück.

Für Rosenzweig ist das Judentum, das er wiederfindet, die einzige
Daseinsberechtigung des Juden. Das jüdische Volk, für das eine
Initialerfahrung, auf deren erlebten und verlorengegangenen Ursprung der
Text ständig hinweist, konstitutiv ist und ihm seine Identität verleiht,
hat sozusagen seine Wesenheit hinter sich. Es muss so in die Tiefen
seiner Tradition hinabsteigen, ohne Bedauern die Erwählung leben,
beim Vater bleiben, bei dem seit Anbeginn sein Platz war und seine
Funktion in der Geschichte erkennen, die seit der Zerstörung des
zweiten Tempels klar zutage tritt : ohne Land, ohne spezifische Mission

im Laufe der Geschichte besteht seine Bedeutung einfach in seiner
Existenz. Es ist wie das konkrete Bild der Ewigkeit, das die Zeit nicht
auslöscht, eine kritische Kraft angesichts aller geschichdichen Totali-
sierungsversuche. Gewiss, ein derartiges sinnvolles Uberleben in der
Zeit kann nicht auf ein biologisches Phänomen zurückgeführt werden :

Es ist Gemeinschaft, Studium, Gebet. Auf dem grossen allgemeinen
Platz der Geschichte muss sich der Jude gänzlich nach innen wenden,
zu seinen Anfängen zurückkehren und dort stehenbleiben. Denn dieser
Anfang, soweit ein Mensch eine solche Erfahrung machen kann, und
in den durch viele Situationen gebotenen Formen, ist gleichzeitig das
Ende.

Rosenstock anerkennt wohl in der Erwählung eine erste Heiligkeit,

nicht tatsächlich aber der Berufung nach. Aber bedeutet Jude
bleiben nicht sich hochmütig auf sich selbst fixieren, sich auf sein Pri-

30



vileg versteifen, selbst wenn es Verantwortlichkeit bedeutet, und die
in Christus ausmündende, innerhalb der Hl. Schrift selbst gut feststellbare

Entwicklung zurückweisen Christus vertieft das erste Bewusst-
sein der Beziehung zu Gott. Er bringt selbst Erlösung vom Volk, indem
er offenbart, dass alle Sünder sind. Und im Gegensatz zu Abraham, der
darbrachte was er besass, hat er sich selbst geopfert. Bedeutet aber das

Judentum nicht das einschränkende Zurückgehen auf das niemals genug
gelesene Buch, in der hartnäckigen Negation des Umstandes, dass sich
die Wahrheit des Buches anderswo geoffenbart hat Bedeutet es nicht
die Ablehnung der Zukunft und der wahren Gemeinschaft aller, als

widersprüchliche Haltung zum Inhalt der Verheissung, worin sich
vielleicht eine Sehnsucht nach Herrschaft ausdrückt Kurz gesagt : ist das

Judentum nicht vielleicht Ablehnung des Lichtes Rosenstock fügt
sogar hinzu, dass das Judentum in Hinkunft jede Bedeutung für die
Kirche verloren hat ; ihre eigene Geschichte ist Altes Testament
geworden, und sie besitzt ihre Heiligen und Weisen. Das jüdische Volk
ist nicht mehr, wie für Rosenzweig, ein nirgendwo verankertes Überleben

; es ist für Rosenstock ein sinnloses Uberleben, mit der Alternative,

entweder seine biologische Obstination aufrechtzuerhalten, oder
aber sich mit den Ereignissen und den Völkern der Welt zu vermischen.

Die Antwort Rosenzweigs ist bewundernswert in ihrer Sicherheit
und Bescheidenheit. Er schätzt die Kraft des Angriffs. Doch ist es ihm
zufolge nicht wahr, dass der Jude sozusagen von sich aus gerettet und
somit eigenständig ist. Im Gegenteil : alles hängt vom Glauben ab.

Jude sein bedeutet, sich dem vernommenen Wort unterwerfen, daran
inmitten der Prüfungen nicht versweifein, und ihm in der Versuchung
nicht entfliehen. In seiner niemals erreichten Reinheit ist das jüdische
Volk das zum Leben gewordene Wort, eine Spur und eine Gestalt
inmittten der Menschen, eine Art physische Beharrlichkeit des Wortes.
Doch handelt es sich keineswegs um eine krankhafte Selbstfixierung,
sondern um eine Treue zu Gott bis zur Selbstaufopferung. Abraham
hat nicht etwas geopfert, was er besass ; er hat das Volk geopfert,
Gegenstand der Verheissung ; aus Gehorsam war er bereit, den ersten
Garanten der Verheissung zu vernichten und sich nur an das Wort
zu binden. Das Judentum ist das durch die initiale Nähe Gottes
eingegangene Risiko, Verheissung für immer, quer durch die unvorhersehbaren

Wechselfälle der Geschichte und unser eigenes Aufgeben. Daher
ist es auch wesentlich für die Welt, dass es als geschichtliche Grösse
weiterbesteht. Das Christentum verliert dadurch keineswegs seinen
Sinn. Es ist die Mitteilung nach aussen dieser göttlichen Wahrheit, die
sich manifestiert. Stets im Begriff zu entstehen, stets davon bedroht,
im Heidentum zu versinken, aus dem es hervorging, ist das Christentum

31



ausschliesslich Mitteilung und Mission. Dadurch ist es an die Kulturen
gebunden, an die Geschichte, an alles, was sich in der Geschichte
erneuert und was geschaffen wird ; es ist eine Art Jugend des stets neu
beginnenden Menschen. Das bedeutet nun aber nicht, dass sich das

Christentum selbst genügt. Weit davon entfernt ist es für das Christentum

im Gegenteil wesentlich, sich an das Judentum anzulehnen und
sich der jüdischen Obstination zu widersetzen, die in ihm die Energie
zu seiner Mission weckt und ihm anbietet, sich freudig in sich selbst
abzuschliessen, in den Genuss zurückzufallen und das zu verlieren,
was sein Wesen ausmacht : das Wort Gottes, das nicht von dieser Welt
ist. Weder der Jude noch der Christ besitzen die ganze Wahrheit. Sie

gehört Gott allein. Der Jude und der Christ arbeiten « im selben
Reich ». Ihre Aufgabe ist gegensätzlich in der Zeit, ihr Miteinander-
wirken unentbehrlich ; in jedem von ihnen ist das Werk unvollendet
und die Suche stets notwendig.

Zahlreiche Kommentatoren haben die Eigentümlichkeit dieser
Auffassung, die dem Judentum und dem Christentum ihr Teil zuerkennt,
im Rahmen der jüdischen Tradition unterstrichen. Die vollkommene
Manifestation der Wahrheit ans Ende verlegen und sie unserem Zugriff
entziehen bedeutet nicht, dass wir davon ausgeschlossen sind. Doch
bleiben unsere besten Wahrheiten stets zweifelhaft. Anstelle uns in
einem Wissen einzuschliessen, führt uns die Offenbarung nach Rosenzweig

in die Schule der Zeit und der Sprache ; sie ist Verabsolutierung
der Zeit, schreibt er in einer fast übertriebenen Formulierung. Die
— bei ihm nicht als eigenes Thema behandelte — Temporalität ist dort
zumindest in Form einer gedanklichen Orientierung vorhanden. Die
Offenbarung ist tatsächlich das Hervorbrechen der Zeit für das
endliche Wesen, weil sie den Reginn und das Ende enthält und so die
Möglichkeit für den Menschen zu einer wahren Umwandlung seiner
selbst durch die Beziehungen zu den andern, zur Welt und zu Gott.
Und ebenso wie das eine extreme Aufwertung der Zeit mit sich bringt,
impliziert es gleichzeitig die Anerkennung jeder Partikularität. Die im
Stern der Erlösung enthaltene Geschichtsphilosophie, die so rasch die
nicht-westlichen Kulturen behandelt, scheint diese Perspektive zu
dementieren. Doch abgesehen davon, dass diese Erwägungen vom
Gesamtzustand der Wissenschaft abhängig sind, lassen sie sich, wie es

scheint, verstehen, wenn man darin ein Pauschalurteil über jede Kultur
sieht, die den Anspruch erhebt, im Besitz der Wahrheit zu sein. Die
Sprache ist für Rosenzweig nicht in erster Linie Besitz und Abschlies-
sung, sondern Offenheit und Diskussion. Die Arbeit der Wahrheit
vollzieht sich in der Beziehung — Lehrer-Schüler, Judentum-Christentum-
Hellenismus, Philosophie-Theologie — von dem Moment an, wo jeder

32



Partei ergreift, sich ausdrückt und sich vom andern ansprechen lässt.
Für Rosenzweig ist die Spannung zwischen Judentum und Christentum
ein Testfall — vielleicht der ausschlaggebendste — für die Bedeutung
der Partikularitäten, ohne dass die eine auf die andere verzichten kann,
und ohne dass die eine die andere abzulösen vermag.

Wenn nun der Glaube genau die Beziehung zur Offenbarung
ausdrückt, so betrifft er nicht eine private Welt diesseits oder jenseits der
Vernunft. Rosenzweig, der mit dem Wort « Religion » sehr sparsam
umgeht, will dadurch gerade die Antinomien vermeiden, die es
hervorruft. Der so gefährliche Begriff der Offenbarung bedeutet eher
eine aktive Bewegung, die wir weitaus mehr erhalten als sie von uns
ins Leben gerufen wird, und durch die wir an die Wurzel unseres
Wesens geführt werden, zum lallenden, unausrottbaren und sterblichen
Subjekt. Sie verringert den Menschen nicht, überlässt ihm seine
Möglichkeiten, zeigt ihm seine Grenzen und öffnet ihm eine sich immer
mehr ausweitende mysteriöse Zukunft, jedoch nach den Gesetzen der
Langsamkeit und der Geduld der endlichen Welt. Sie ist kein
Endzweck sondern ein Beginn, und weder der Verstand noch die Geschichte,
weder die Aktion noch das Gebet, weder die Liebe noch die Politik
sind zu viel, um das auf sich zu nehmen, was sie im Handeln entdeckt.
Das Vorgehen Rosenzweigs, diese Mischung von Behauptung und stets
wiederholtem behutsamen Zögern, ist die beste Illustration seines
Gedankenganges. Am Schluss eines später erschienenen schönen Artikels,

in dem er die Werke von Max Brod und Leo Baeck würdigt, hält
er fest, dass die Apologetik nicht wirklich das letzte Wort haben kann.
Der Apologet sieht seine Gedanken, doch verfehlt er sich selbst ; er
identifiziert sich mit seinen Gedanken, vergisst ihren Gegenstand, die
mysteriöse Verbindung.

« Die letzte Kraft des Erkennens ist ihm versagt, wie das letzte Leiden
des Erkennens ihm erspart bleibt. Denn letztes Erkennen verteidigt nicht mehr ;
letztes Erkennen richtet » 33.

Doch ist diese Anerkennung der Besonderheiten in Sprache und
Zeit nicht gleichbedeutend mit Zersplitterung. Eine Aufgabe und ein
Weg der Einheit zeichnen sich in der Geschichte als solcher ab. Ohrte
sie noch deutlich abzuklären, ist Rosenzweig doch der Meinung, dass
diese Vereinigung durch das Spiel von drei Kategorien zustande kommt,
die aus dem Werk der Offenbarung hervorgegangen sind. Es handelt
sich um den Juden, den Griechen und den Christen. Diese Kategorien
sind die letzten Besonderheiten, nach denen sich nun tatsächlich die
menschliche Gemeinschaft vor und mit Gott organisiert. Sie schweben
nicht in heiterer Abgeklärtheit über allem, was die tägliche Existenz

33



ausfüllt ; sie gehen mitten durch die anderen Determinationen, denen
sie eine entscheidende Polarisation verleihen. Der Grieche repräsentiert

den Heiden in seiner Vollkommenheit, gänzlich wach der Welt
gegenüber, mit ungezwungener und schöner Geste, Herr und Mittelpunkt

seines Universums, doch einsam, sich selbst unbekannt und taub,
von unvergleichlicher Ungezwungenheit in der Aufmerksamkeit
äusseren Erscheinungen gegenüber, doch ohne noch zu den Situationen
des Zerreissens vorgedrungen zu sein, durch welche die Realität in
sich selbst in Erscheinung tritt. Der Jude repräsentiert das andere
Extrem ; er ist in dieser Welt das Beispiel der Scheidung von der Welt
und, um den Preis dieses Umweges und dieser Unaufmerksamkeit, des
Hinhörens auf das Wort, das den Menschen sucht und ihn in eine
Beziehung hineinstellt, dessen Zeichen und wirkende Kraft es ist. Der
Jude ist nicht das Ganze, aber der Zeuge des Endes. Der Chirst
repräsentiert den Übergang : immer an der Schwelle, immer wiedergeboren
aus dem Heidentum, bedroht von vorschneller Genugtuung, ist er,
durch seine Treue zu Christus, wesentlich mit dem Werk der Erlösung
verbunden. Im Lichte der Offenbarung ist die Geschichte der
Treffpunkt und der Dynamismus dieser drei Kategorien. Wohl gibt es

Übergänge von den einen zu den andern, doch werden sie bis zum Ende
bestehen bleiben. Bis zum Ende kann es keine wirklich zum Ziel
gekommenen Menschen geben. Als bemerkenswerte Tatsache muss
festgehalten werden, dass die Entdeckung seiner selbst bei Rosenzweig
gleichzeitig die Entdeckung der anderen war ; das Judentum hat einen
Sinn, doch gibt es für die anderen andere Sinngebungen. Dieses Spiel
der Verschiedenheiten ist für die Menschen der einzige Modus, in
Beziehung zum Absoluten zu treten ; es basiert auf der Offenbarung,
in der das Absolute als solches zutage tritt.

EXISTENZ UND AKTION

Das Judentum theoretisch als eine wesentlich menschliche Kategorie

anzuerkennen ist eine Sache. Es leben ist eine andere. In dem
Masse, in dem sich in seinem Denken die neue Vision der Dinge
präzisiert, wird auch die Aktionsforderung immer grösser. Wenn es wahr
ist, wie er sagt, dass der Wendepunkt in seinem Leben von der
Überlegung bedingt wird, so wendet sich diese seit Kriegsende praktischen
Erwägungen zu ; diese Bekehrung scheint uns ein ausschlaggebendes
Element der Persönlichkeit Rosenzweigs zu sein. Aus diesem Grunde,
und obwohl in der von uns gewählten Formationsperiode die auf diese
Frage bezüglichen Texte verhältnismässig selten sind, gehen wir auch

34



etwas über sie hinaus, um die Entwicklung dieser Keime anzuregen.
Die Anstrengungen konzentrieren sich dabei auf zwei Punkte : die
Kultur und das Gesetz.

Die Lehrer, die Methoden, die Werke der deutschen Universität,
ihre allgemein anerkannte Autorität und ihre Durchschlagskraft
verliehen Rosenzweig im Laufe der Jahre eine sehr präzise Intuition von
der Wichtigkeit der Kultur, die das Wort Bildung zusammenfassend
ausweitet. Unbewusst, zumindest anfänglich, fand Rosenzweig in dieser
der unablässigen Geistesarbeit zuerkannten Würde, und in diesem
stillschweigenden Lob der Kenntnis und der Forschung, das gedämpfte
Echo seiner eigenen Tradition, die dem Lernen einen aussergewöhnli-
chen Platz einräumt. Doch bestand nicht gerade dabei die Gefahr, dass

die letztere durch die erstere überspielt würde Schon 1916 wirft
Rosenzweig in einem damals nicht veröffentlichten Text, Volksschule
und Reichsschule34, diese Frage in ihrer ganzen Tragweite auf. Er
stellt darin das Programm für eine neue Schule auf in einem Deutschland,

das er noch siegreich und die Vormachtstellung in Mitteleuropa
einehmen sah. 1917, in dem Artikel Zeit ist's 35, entwirft er ein anderes
Programm, das der religiösen Bildung des jungen Juden gewidmet ist,
die, um etwas anderes zu sein als ein Katechismus oder eine blosse
Information, in Kontakt mit den lebendigen Quellen stehen muss :

Bibel, Talmud und andere Texte. 1920 zeigt er dann auf einigen prächtigen

Seiten, «mehr getanzt als geschrieben», Frucht einer lange Wartezeit

86, unter dem Titel Bildung und kein Ende 37, die Inspiration dieses

Unterfangens auf, das er dann nochmals als historische Aufgabe und
gegenwärtige Notwendigkeit in Neues Lernen38 präsentiert, einer
Ansprache die er zur Eröffnung des Frankfurter Neuen Jüdischen
Lehrhauses aufgesetzt hat, dessen Gründer er gewesen ist.

(Wird fortgesetzt)

Dieser Artikel wurde erstmalig in französischer Sprache im August-September-
Heft 1973, Bd. 60, Nr. 3 der Recherches de Science Religieuse veröffentlicht. Wir
reproduzieren ihn hier mit der gütigen Erlaubnis der Direktion dieser Zeitschrift. Deutsche
Bearbeitung von K. H.

ANMERKUNGEN

1 Br. vom 11.3.1925 an H. Ehrenberg ; siehe Anmerkung 5.
2 Siehe Nachdruck des Artikels in Judaica, Frankfurt 1963, S. 222/23.
3 Die beste Darstellung bleibt die von N.N. GLATZER, Franz Rosenzweigs Life

and Tought, New York 1953.
4 Br. vom 31.10.1913 an R. Ehrenberg.

35



5 Briefe. Unter Mitwirkung von Ernst Simon. Ausgewählt und herausgegeben von
Edith Rosenzweig. Schocken Verlag, Berlin 1935, 734 S. Wir zitieren diesen
Briefwechsel unter dem Zeichen Br., gefolgt vom Briefdatum.

0 München-Berlin 1920.
7 Erschienen 1921, neu aufgelegt 1930, mit Untertiteln vom Verfasser und Anmerkungen

von N.N. Glatzer. 3. Auflage 1954 bei Lambert-Schneider in Heidelberg.
Es gibt ebenfalls eine englische und eine hebräische Version.

8 Schocken, Berlin 1937.
0 Seuil, Paris 1962.

10 « Die meisten seiner Vorzüge und Fehler erklären sich aus der Absicht, als enfant
terrible zu erscheinen », schreibt E. FRIEDMANN in Le Christianisme mis à nu,
Pion, Paris 1970, S. 182.

11 « Franz Rosenzweig : une pensée juive moderne », Revue de Théologie et de
Philosophie, 1965 (4), S. 208-222.

12 Br. vom 3.11.1916 an E. Rosenstock.
13 Br. vom 17.9.1923 an F. Meinecke.
14 « Intensives Dankbarkeitsverhältnis zur deutschen Kultur », Br. vom 8.11.1916 an

E. Rosenstock.
15 Kleinere Schriften KS), Realpolitik, 1917, S. 409-415.
16 Br. vom Oktober 1916 an H. Ehrenberg.
17 « Mein intellektueller Mittelpunkt », KS, Urzells des Stern der Erlösung, S. 358.
18 KS, Geist und Epochen der jüdischen Geschichte, S. 12-26.
19 KS,Urzelle..., S. 370.
20 Br. vom 27.10.1928 an seine Mutter.
21 Vgl. H. LIEBESCHÜTZ, Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig, Tübingen

1970, S. 176.
22 Hegel et l'Etat, Vrin, Paris (2) 1966, S. 8.
23 Vgl. Joseph TEWES, Zum Existenzbegriff Franz Rosenzweigs, Meisenheim-am-

Glan 1970.
24 KS, Das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, S. 230-277, besonders

S. 273 ff.
25 Br. vom 2.6.1927 an R. Stahl : « Es gibt da keine andere Möglichkeit objetiv zu

sein, als dass man ehrlich von seiner Subjektivität ausgeht. Die Objektivitätspflicht
verlangt nur, dass man wirklich den ganzen Horizont besieht, nicht aber dass man
von einem andern Standpunkt aus sieht als auf dem man steht, oder gar von ' gar
keinem Standpunkt '. »

26 Br. vom 5.9.1916 an E. Rosenstock.
27 Br. vom 1.12.1917 an R. Ehrenberg.
28 KS, S. 278-291.
29 KS, S. 357-373.
30 KS, Urzelle..., S. 371.
31 Brief an E. Rosenstock, S. 671.
32 Eh., S. 710.
33 KS, Apologetisches Denken (1923), S. 42.
34 KS, S. 420-467.
35 KS, S. 56-79.
36 Br. vom 18.1.1920 an seine Verlobte, Edith Hahn.
37 KS, S. 79-84.
38 KS, S. 94-100.

36


	Existenz und Offenbarung in den ersten Werken von Franz Rosenzweig

