Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 29 (1973)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

F. Stolz, JAHWES UND ISRAELS KRIEGE. Kriegstheorien und Kriegserfah-
rungen des alten Israels. Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testamentes. Herausgeg. von O.Cullmann und H.J. Stoebe. Theologischer
Verlag Ziirich 1972. 211 S. 32 Fr.

Wie ist die Bedeutung des «heiligen Krieges» im A.T. einzuordnen ? Sind
die im A.T. erwihnten Kriege eine spezifische Erscheinung der israelitischen
Geschichte P Worin besteht das spezifisch israelitische Erleben des Jahwe-Krie-
ges P Uber alle diese Fragen herrschen unter den Fachgelehrten sehr verschieden
Ansichten. '

Der Vf. analysiert die Elemente des religivsen Krieges im A.T. — die Studie
ist auf die vorexilische Zeit beschrinkt — nach folgenden Sachgruppen : I. Vor-
stellungen religivser Kriegsfiihrung im Deuteronomium — II. Die Lade und ihre
Kriege — III. Landnahmekriege — IV. Exodus als Kriegstat Jahwes — V. Der
Amalekiterkrieg — VI. Die Richter und ihre Kriege — VII. Saul und David —
VIII. Prophet und Kénig im Krieg — IX. Der Bann — X. Die Aufforderungen
zur Flucht und zum Kampf — XI. Der Tag Jahwes.

Er zieht dann folgende Schlussfolgerungen (S. 199) :

Es erscheint also historisch wahrscheinlich, dass Jahwe in den Konflikten
zwischen noch nicht endgiiltig sesshaften, spiter israelitischen Gruppen und
den kananiischen Bevolkerungsteilen als Garant der Sache der ersteren
gesehen wurde. Diese Kriege geschahen in seinem Namen... In derselben Art
wurden Konflikte gegen andere Volkerschaften, welche diese Gruppen in
ihrer Existenz bedrohten, ... empfunden. Ob es sich um Offensiv- oder Defen-
sivkriege handelte, ist ganz egal. Im Zuge der Landnahme konnte offenbar
auch ein Offensivkrieg als Kampf um die Existenz aufgefasst werden ; und
diese Art Kampf war Gegenstand des Jahwekrieges.

Und dann S. 204 :

Ganz anders haben die Erfahrungen des Jahwekrieges da nachgewirkt,
wo sie in einen Staatskult einmiindeten. An der Situation von Jerusalem wird
das deutlich. Die Erfahrung von Jahwes Hilfe gegen den iibermichtigen
Feind verbindet sich hier mit der durch den kosmologischen Kult bestimmten
Vorstellung von der alleinigen Wirksamkeit des chaos- und feindvélker-
bekimpfenden Gottes, der im Gottesschrecken wirkt. Es ist deutlich, dass
zwischen beiden Verstellungen eine gewisse Nihe besteht, Aber der Erfah-
rungsgehalt ist ein vollig anderer... < H

J. Maier - K. Schubert, DIE QUMRAN-ESSENER. Texte der Schriftrollen und
Lebensbild der Gemeinde. Emst Reinhardt Verlag, Miinchen-Basel 1973.
UNI-Taschenbiicher Nr. 224 (UTB Reinhardt). 315 S. 14,80 DM.

Seit der Entdeckung der sogenannten « Handschriften vom Toten Meer » im
Jahre 1947 ist eine neue Literaturgattung entstanden: die Qumran-Literatur.

168



Wollte man eine erschopfende Bibliographie all dessen geben, was auf diesem
Gebiete bereits publiziert wurde, so konnte man schon damit allein leicht einen
Band fiillen. Bis dahin galt ja in der Palistinakunde der Leitsatz, der Boden des
Hl. Landes habe mit Ausnahme von Epigraphen keinerlei Dokumente preis-
gegeben.

Es war unvermeidlich, dass diese Funde zum Teil auch tendenzits ausge-
wertet wurden und dass man Versuche unternommen hat, aus ihnen Beweise
gegen die Authentizitit des Christentums zu konstruieren. Doch ist in Wirklich-
keit, religionsgeschichtlich gesehen, eben auch das Christentum eine Erscheinung
des Spitjudentums, das wir jetzt, dank der Funde von Qumran, so viel besser
kennen als vorher. Die in Qumran aufgefundenen Handschriften von biblischen
Biichern und von Fragmenten solcher Biicher sind wiederum ein Beweis fiir die
Treue des sogenannten « masoretischen » Textes des A.T. ‘

Es war nun eine dankenswerte Aufgabe, diese Literatur in handlicher Form
auch einem breiteren Leserpublikum zugiinglich zu machen, gehort sie doch
heute schon zum Riistzeug jedes ernsthaften Bibellesers. Der erste Teil des vor-
liegenden Bandes, « Lebensbild der Gemeinde », stammt aus der Feder von Prof.
Dr. Kurt Schubert, Professor fiir Judaistik an der Universitit Wien. Der zweite
Teil, « Texte der Schriftrollen », ist die Arbeit von Prof. Dr. Johann Maier, Leiter
des Martin-Buber-Instituts fiir Judaistik an der Universitit Koln. Sie ist mit der
von H. Bardtke heute wohl die beste und sorgfiltigste Ubersetzung der Qumran-
schriften im deutschen Sprachraum. Wir verfiigen so iiber ein wertvolles und
zugleich handliches Hilfsmittel fiir das Studium der Qumranliteratur und ihres
religions- und zeitgeschichtlichen Hintergrundes. Die hohe wissenschaftliche
Qualifikation der beiden VI. ist die beste Garantie fiir die hervorragende Qualitiit
ihrer Arbeit. Man kénnte nur wiinschen, das von allen Publikationen dieser Art
sagen zu diirfen. K. H.

The Code of Maimonides, Book Four, THE BOOK OF WOMEN. Translated
from the Hebrew by Isaac Klein. Yale Judaica Series, Vol. XIX. Yale Univer-
sity Press, New Haven and London 1972. 506 S. § 20.

Der vorliegende Band enthilt die vorziigliche englische Ubersetzung mit
erklirendem Kommentar des vierten Hauptteils des Mischneh Torah, des grossen
religionsgesetzlichen Kodex von Maimonides. Wiewohl der Mischneh Torah auf
dem Gebiete der rabbinischen Jurisprudenz im 16. Jahrhundert grossteils dtirch
den Schulchan ’Arukh von R. Josef Qaro abgelost wurde, bewahrt er doch durch
die Klarheit seiner Darstellung einen sehr grossen Wert, was man nicht so ohne
weiteres von sehr vielen anderen aus dem 18. Jahrhundert stammenden Werken
sagen kann,

Das «Buch von den Frauen», Sefer Naschim, zerfillt in fiinf Traktate :
Eheschliessung, Scheidung, Leviratsehe, Jungfernschaft und die ehebruchsver-
diichtige Frau.

In der Einleitung gibt der Ubersetzer und Kommentator, Rabbi Isaac Klein,
Professor fiir jiidisches Recht am Jewish Theological Seminary of America und
Rabbiner des Tempels Shaarey Zedek in Buffalo, N.Y., einen kurzen Uberblick
iiber die Entwicklung des jiidischen Eherechtes und zeigt dabei auf, wie die
Frau juristisch gesehen langsam und progressiv aus der altorientalischen Inferio-
ritit in die Kategorie einer freien Person aufriickt.

169



Prof. Klein weist auch darauf hin, mit welch kritischer Einsicht Maimonides
die Texte gehandhabt hat, ein wahrlich mehr als seltenes Vorgehen zu einer Zeit,
und auch heute noch in streng orthodoxen Kreisen alles andere als selbstverstind-
lich. So sagt er im vorliegenden Band (I,XI,13,S.72): « Diese Autorititen (er
meint die Schuloberhiupter in Babylonien) stiitzten sich auf einen (talmudischen)
Textirrtum. Ich habe .. viele alte Kopien durchgesehen und die Sache so
befunden, wie wir sie dargestellt haben ».

Wir finden im Sefer Naschim auch ein kulturhistorisches Kuriosum. Maimo-
nides driickt sich an einer Stelle folgendermassen aus (I,XXI,10, S.133): «Eine
Frau, die es ablehnt, eine Arbeit zu tun, zu der sie verpflichtet ist, kann dazu
gendtigt werden, selbst wenn man sie deshalb mit einer Rute ziichtigen muss ».
Prof. Klein bemerkt dazu, dass diese Ansicht des Maimonides, die in Wider-
spruch steht zu seinen sonst so hohen ethischen Anforderungen, vom Einfluss der
islamischen Lebensgewohnheiten her erklirt werden muss. Der grosse Gegner des
Maimonides — nicht auf religionsgesetzlichem aber auf religionsphilosophischem
Gebiet —, R. Abraham b. David aus Posquiéres, sagt dazu: «Ich habe niemals
gehort, dass eine Frau mit einer Rute geschlagen wurde». Der Enkel des
berilhmten Bibel- und Talmudkommentators R.Salomo b.Isaak aus Troyes
(Raschi), Rabbenu Tam, bemerkt seinerseits : « Ein Weib zu schlagen ist unerhért
unter den Kindern Israels ». R.Israel aus Krems (14./15.Jahrhundert) sagt zur
Interpretation von Baba Qama 32a im Kommentar von R.Ascher b. Jechiel
(12./13. Jahrhundert) : « Es ist einem Manne verboten, sein Weib zu schlagen,
wie er iiberhaupt verantwortlich ist fiir alle Beleidigungen, die er ihr zufiigt. Ist
es aber seine Gewohnheit, sie zu schlagen oder sie stindig 6ffentlich zu belei-
digen, dann muss man ihn zwingen, sich scheiden zu lassen und ihr die Ketubbah
zu bezahlen (d.h. die im Ehevertrag fiir diesen Fall festgestetze Summe). »
R. Simchah b. Samuel aus Speyer, ein leitendes Mitglied der 1223 abgehaltenen
rheinlindischen Synode, geht noch dariiber hinaus, indem er erklirt, der rabbi-
nische Gerichtshof sei sogar berechtigt, gegen einen solchen Mann, der sich
seinen Entscheidungen nicht unterwirft, die nichtjiidischen Autorititen anzu-
rufen, damit sie ihn dazu zwingen. Es handelt sich dabei um eine #usserst seltene
Verfiigung. K. H.

J. Rothenberg, THE JEWISH RELIGION IN THE SOVIET UNION. Ktav
Publishing House, Inc., New York 1971, 142 S.

Dadurch, dass die sowjetrussische Regierung seit einigen Jahren manchen
Juden die Auswanderung nach Israel gestattet, dass die wahren Kriterien — falls
solche iiberhaupt existieren — dieser permissiven Praxis grossteils unbekannt
geblieben sind, und dass dabei vonseiten der Behorden nach dem System « Zuk-
kerbrot und Peitsche » vorgegangen wird (iibrigens weitaus mehr Peitsche als
Zuckerbrot), ist das Problem des sowjetrussischen Judentums wieder in das
Blickfeld des allgemeinen Interesses geriickt. Und damit haben sich auch die
dieser Frage gewidmeten Publikationen gemehrt. Nun spricht man stets von
« sowjetrussischen Juden », unterstreicht mit Recht, dass die Erhaltung der jiidi-
schen Nationalitiit im heutigen Russland auch negative Griinde hat, unter anderem
den, dass Juden auf ihrer Identititskarte als solche gekennzeichnet sind, doch
ist das alles noch keine Antwort auf die Frage, wie die Juden Russlands nach

170



Unterdriickung jeder kulturellen Autonomie und Eigenstindigkeit in der stali-
nistischen Ara iiberhaupt Juden bleiben konnten, und in welchem Masse sie es
tatsichlich geblieben sind. Natiirlich rithrt diese Frage an die schwierige Defi-
nition des « Judeseins », auf die wir uns hier nicht einlassen wollen. Wir méchten
in diesem Zusammenhang nur feststellen, dass der jiidischen Religion als Haupt-
reprisentantin des kulturellen Erbes dabei noch immer eine nicht zu unter-
schitzende Funktion zukommt. Wie steht es nun damit in einem atheistischen,
religionsfeindlichen Land wie die Sowjetunion, wo sich die jiidische Frage gegen-
iiber der Behandlung anderer Glaubensgemeinschaften und ethnischer Gruppen
noch dadurch kompliziert, dass der Antisemitismus der zaristischen Zeit und Ver-
waltung in sdkularisierter Form in der Praxis der Sowjetbehoérden nicht nur wei-
terlebt, sondern von Zeit zu Zeit eine besorgniserregende Intensivierung kennt ?

Die Antwort darauf erteilt uns das Buch von R., das sich dafiir auf eine
grosse Anzahl von Belegen aus Russland selbst und auch auf Statistiken stiitzt.

Der Vf. geht von den gesetzlichen Bestimmungen iiber religiose Praxis und
religises Leben aus, die ja von den Sowjetbehérden periodisch aus dem Staub
der Amtsschubladen hervorgeholt werden, um zu « beweisen », dass alle Nach-
richten iiber religiose Beschrinkungen «imperialistische Propagandatricks » seien.
Ins tigliche Leben iibertragen sehen die Dinge dann ganz anders aus, fehlt es
doch einem autoritiren Polizeiregime, sei es auch « sozialistisch », niemals an
Mitteln, das Gesetz zu umgehen bzw. im Sinne seiner Bestrebungen auszulegen.
Das Resultat ist mehr als mager. Eine aufmerksame Lektiire der Ausfithrungen
des Vf.’s zeigt deutlich, dass man heute von einem organisierten jiidisch-reli-
giosen Leben in Russland iiberhaupt nicht mehr reden kann, da von den Syna-
gogen angefangen bis zu den Schulen us.w. alle Gemeindeinstitutionen radikal
zerschlagen wurden. Was davon in Grossstidten wie Moskau, Leningrad und
Odessa noch zu sehen ist, sind praktisch Fassaden fiir auslindische Touristen.
Dass unter diesen Umstinden nicht nur jede jiidisch-religitse Praxis sehr ersch-
wert, wenn nicht unmoglich gemacht ist, liegt auf der Hand, wie ja auch die
Vormahme der Riten und Zeremonien, die fiir die jiidische Identitiit bestimmend
sind, wie Beschneidung, Eheschliessung und Begribnis, weitgehend zur Unmé-
glichkeit werden. Doch das grosste Problem bleibt natiirlich das véllige Fehlen
jeder Moglichkeit fiir eine religiose Erziehung der Jugend.

Auch der Vf. bestitigt, was man seit der Einwanderung von georgischen
Juden in Israel immer wieder beobachten konnte: Die repressive Praxis der
sowjetrussischen Behorden ist in den orientalischen Gemeinden weitaus weniger
fithlbar. Wahrscheinlich ist das darauf zuriickzufiihren, dass sie die Moskauer
Zentralstellen als « kulturell unterentwickelt » betrachten und ihnen so auch ein
gewisses Mass an « Aberglauben » zugestehen. K H.

P. Merchav, DIE ISRAELISCHE LINKE. Zionismus und Arbeiterbewegung in
der Geschichte Israels. Europiische Verlagsanstalt GmbH, Frankfurt a. M.

1972. 315 S. 18 DM.

Uber Israels politisches System herrscht heute schon deshalb weitgehend
Verwirrung, weil man Tendenz hat, es je nach dem personlichen Standort des
Beobachters mit Schlagworten zu bezeichnen, die der Realitit meist nicht gerecht
werden. So sprechen die einen von einem « sozialistischen Regime », die andern

171



von einem « kapitalistisch-plutokratischen ». In Wahrheit wird Israel durch eine
Koalition regiert, in deren Rahmen die «Partei der Arbeit» die zahlenmissig
stirkste Gruppe darstellt, das heisst also eine sozialdemokratische Partei. Und
diese ist wiederum eine « Linkspartei», soweit eine solche Bezeichnung heute
angesichts der allgemeinen Verschiebung der Fronten iiberhaupt noch etwas aus-
sagt. Gleichzeitig ist sie, der israelischen Realitit gemiss, eine « zionistisch »
ausgerichtete Partei. Doch gibt es daneben in Israel noch andere Linksparteien,
die wiederum ihrerseits, am Programm der « Partei der Arbeit » gemessen, extre-
mere Linkstendenzen vertreten.

Klarheit in dieses fiir einen uneingeweihten Beobachter etwas verworren
anmutende Parteiensystem in einem relativ so kleinen Land wie Israel bringt nun
die Studie von M., einem der Mapam (« Vereinigte Arbeiterpartei») angehd-
renden Politiker, der durch mehrere Jahre das Informationssekretariat seiner
Partei in Israel selbst leitete und dann von 1959 bis 1961 Reprisentant dieser
kurz vor der Staatsgriindung im Jahre 1948 durch Spaltung der Mapai (Israelische
Arbeiterpartei) ins Leben gerufenen politischen Formation in Europa gewesen ist.
Der Vf. skizziert kurz die historische Entwicklung der jiidischen Arbeiterbewe-
gung in der Diaspora und fiihrt uns dann ein in die Besonderheit des zionisti-
schen Sozialismus. Er schenkt dabei der seit 1948 eingetretenen Situation beson-
dere Beachtung. Gerade die israelische Arbeiterbewegung musste ja von Haus
aus mit einer Reihe ganz spezifischer Probleme fertigwerden. Sie musste auf-
grund ihrer zionistischen Option und Ausrichtung das Land aufbauen, eine echte
israelische Arbeiterklasse entstehen lassen und gleichzeitig den Klassenkampf in
den Gewerkschaften und auf politischer Ebene fiithren, und das unter sich sehr rasch
verindernden #usseren Bedingungen. Dann galt es, einen Weg zur Einheit der
Arbeiterklasse zu finden. Wie der VIi. richtig bemerkt (Vorwort, S. 20), ist das
an sich noch kein spezifisch israelisches Problem, doch nimmt es in Israel infolge
des weitgehenden Konsensus der Linksparteien auf dem Gebiete der Einwan-
derung, der Eingliederung der Neueinwanderer und der Landesverteidigung spe-
zielle Formen an. Und dann gibt es in der Histadrut eine Grossgewerkschaft,
deren Ziel es ist, die Forderungen der Arbeiterklasse auf iiberparteilicher Ebene
durchzusetzen. Ein ausgesprochen israelisches Problem der Linken ist auch das
Verhiltnis zwischen jiidischem, zionistischem und israelischem Patriotismus und
dem sozialistischen Internationalismus.

Im Anhang kommen dann in 9 Kapiteln einzelne Aspekte, wie die Zusam-
mensetzung der Histadrut, die Position der Mapam, die Formen der jiidischen
Dorfsiedlung in Israel u.dgl.m. gesondert zur Sprache. Ein nach Sachgruppen
aufgeschliisseltes Literaturverzeichnis ist ein wertvolles Hilfsmittel zur Vertiefung
einzelner, in diesem Buch aufgezeigter Probleme. H.K.

J.R. Nelson u. W. Pannenberg, UM EINHEIT UND HEIL DER MENSCHHEIT,
W.A. Visser't Hooft gewidmet. Mit einer Bibliographie der Verdffentlichun-
gen von W.A. Wisser't Hooft. Verlag Otto Lembeck, Frankfurt a. M. 1973,
342 S. 34 DM.

An diesem Sammelband haben jiidische, christliche, moslemische und hin-
duistische Theologen mitgearbeitet. Ausgangspunkt war das Streben nach der
Einheit der christlichen Kirche, wie es am 2. Vatikanischen Konzil und anlisslich
der 4. Vollversammlung des Okumenischen Weltkirchenrates in Uppsala beson-

172



ders deutlich zum Ausdruck kam. Nun ist aber diese « Katholizitit » der Kirche
nicht ein Selbstzweck, sondern ihrerseits ein « Signum », ein Zeichen fiir die Ein-
heit des Menschengeschlechts. In christlicher Sicht muss eine solche Einheit
eschatologisch verstanden werden: sie wird realisiert durch die um Christus
gescharte neue Gemeinschaft.

In dieses eschatologisch ausgerichtete Einheitsbestreben miissen notwendiger-
weise auch die nichtchristlichen Religionen einbezogen werden, bzw. der Dialog
zwischen Christen und den Vertretern dieser Religionen, die ja ihrerseits ebenfalls
einen wesentlichen Teil der Menschheit reprisentieren. Es geht dabei vor allem
darum, das nichteuropiische Menschenbild zur Sprache kommen zu lassen. Denn
wahre Einheit kann niemals Uniformitit sein; sie ist notwendigerweise richtig
verstandener Pluralismus und wahre Konziliaritit.

Hier die Liste der Mitarbeiter : J.G. Arapura (Inder) ; Hassan Askari (Mos-
lem) ; Louis Gonziles Rodriguez (kath. Theologe); Moshe Greenberg (Jude,
Prof. an der Hebriischen Universitiit Jerusalem) ; Christian Maurer (Professor fiir
N.T. an der Evang.-theol. Fakultit Bern) ; Jiirgen Moltmann (Prof. fiir systema-
tische Theologie, Tiibigen) ; J. Robert Nelson (Prof. fiir systematische Theologie
an der Universitit Boston) ; Eugene A. Nida (Ubersetzungssekretiir der Amerika-
nischen Bibelgesellschaft) ; Nikos A. Nissiotis (Direktor des Okumenischen Insti-
tuts in Bossey) ; Wolfhardt Pannenberg (Prof. fiir systematische Theologie, Miin-
chen) ; David A. Robinson (Direktor des Forschungsprojekts China) ; Stanley J.
Samartha (Inder, Okum. Rat der Kirchen, Genf); Bernard Towers (Fellow of
Jesus College, Cambridge) ; Lukas Vischer (Direktor des Sekretariats fiir Glauben
u. Kirchenverfassung am Weltkirchenrat). K. H.

E. Wiesel, LE SERMENT DE KOLVILLAG. Roman. Editions du Seuil, Paris
1973. 355 S.

E. W.s Kindheitserlebnisse aus der Zeit des grossen jiidischen Blutopfers im
zweiten Weltkrieg lassen ihn nicht loskommen vom Mysterium des jiidischen
Leidens. So ist auch sein letztes Buch die Geschichte eines Pogroms, der in
einer «idealen » Atmosphire langsam und dramatisch Gestalt annimmt und dann
endlich auch zum Ausbruch kommt.

Kolvillig existiert, wie W. sagt, auf keiner Landkarte, doch ist es eine Art
Prototyp jiidischer Lebensbedingungen in W.’s transsylvanischer Heimat, mit
ihren so vielfiltigen ethnischen, sprachlichen und religiésen Aspekten. Die Juden
leben dort seit langer Zeit in scheinbar friedlicher Symbiose mit der nichtjiidi-
schen Bevolkerung. Es gibt unter ihnen Chassidim und Chassidimgegner, Mysti-
ker, prosaische Geschiftsleute und « Assimilanten », Man erzihlt wohl noch, dass
es in alter Zeit Progrome gegeben hat, aber niemand hilt es fiir moglich, dass
sich derartige Dinge heute noch ereignen kénnen. Doch geniigt es, dass ein junger
nichjiidischer Taugenichts und Tagedieb verschwindet, um den ganzen Hass und
die eingefleischte Abneigung gegen die Juden wieder aufleben zu lassen und
sie vollig zu isolieren. So entlddt sich dann auch die Katastrophe, doch fallen ihr
diesmal letzten Endes die Juden so gut wie die Nichtjuden zum Opfer, mit einer
einzigen Ausnahme. Es handelt sich um den Sohn des Chronisten der jiidischen
Gemeinde, der als einziger um diese Vorfille weiss, doch durch eine feierliche
Eidesverpflichtung gebunden ist, dariiber absolutes Stillschweigen zu bewahren.

173



Bis jetzt haben die Juden in ihren Chroniken und « Memorbiichern » die lange
Serie der Verfolgungen aufgezeichnet, die sie erdulden mussten, doch hat das
nicht verhindert, dass sich diese Ereignisse periodisch wiederholten. Nun wollen
sie es anders machen. Auf die Aufforderung des « nirrischen Mosche » hin, eines
Mystikers, der sich zuerst filschlich bezichtigt, am Verschwinden des nichtjiidi-
schen Taugenichts schuldig zu sein, um so die Gemeinde zu retten, verpflichten
sich die Juden von Kolvillag feierlich, unter Androhung des Synagogenbannes,
absolutes Stillschweigen iiber die Vorfille zu bewahren (S. 217) :

« Wir sind gezwungen, ein Ende zu setzen », ruft Mosche in der Syna-
goge aus. « Wir miissen ein- fiir allemal schlussmachen. Zu lange schon sind
wir das Gedichtnis und das Herz der Menschheit, zu lange auch das Gespott
der Nationen, die unsere Gschichten erheitern oder denen sie auf die Nerven
gehen. So werden wir uns denn ein neues Gesetz zueigen machen, das Gesetz
des Schweigens ».

Der einzige mit dem Leben davongekommene Zeuge der Ereignisse von
Kolvillag ist ein alter Mann geworden, der schwer an diesem Wissen triigt, sich
aber an das Gesetz des Schweigens gebunden fiihlt, bis er einen jungen Mann
trifft, der am Rand des Selbstmords steht und dem er es schliesslich nach langem
Zogemn verrit, damit er in diesem Wissen und in der Treue gegen die Toten
einen neuen Lebensinhalt findet. K. H.

H. Giinther, PHILOSOPHIE DES FORTSCHRITTS. Hermann Cohens Rechtfer-
tigung der biirgerlichen Gesellschaft. Das wissenschaftliche Taschenbuch.
Goldmann Verlag, Miinchen 1972.

Trotz ihres bescheidenen Umfanges enthilt diese Arbeit eine klare, dokumen-
tierte, gut zusammengefasste und wirklich interessante Darstellung des Denkens
von H. Cohen. Allerdings will sie keineswegs eine Rekapitulation des gesamten
philosophischen Werkes des Marburger Meisters sein. Wie G. Rohrmoser in
seiner kurzen Einleitung ausfiihrt (S. 5-6), bemiiht sich der V{. hier, den Versuch
Cohens darzustellen, die unsichere Zukunft der biirgerlichen Gesellschaft anders
zu verstehen, als es der Pragmatismus und der materialistische Marxismus tun. Zur
grossen Verwunderung vieler ist H. Cohen einer der strengsten und scharfsin-
nigsten Denker vom Ausgang des 19.Jahrhunderts, die sich mit Gesellschafts-
problemen beschiftigt haben. Man hat verschiedentlich auf die Verbindungen
und auf die verwandten Ziige hingewiesen, die zwischen der Marburger Schule
und der Sozialdemokratie bestanden (vgl. E. Cassierer, La Philosophie des
Lumiéres. Franz. Ausgabe, 1966. Vorwort von P. Quillet, S. 15). Es moge geniigen,
auf das Interesse hinzuweisen, das Lange fiir Cohen an den Tag legte, und das
Urteil Hellers zu zitieren : « Es war allerdings der grosse Wiederewecker Kants,
H. Cohen, der mit Recht darauf hingewiesen hatte, dass die Ethik Kants den
philosophischen Ausdruck fiir die Menschheitsziele des Sozialismus darstellte »
(Dussort, L’Ecole de Marbourg, PUF 1963, S. 146). Dieser Aspekt des Werkes
Cohens wurde bislang fast vollig vergessen. Man hatte von ihm nur das Bild des
Professors im Gedichtnis behalten, der, in diirftigen Verhiltnissen lebend, doch
voll Idealismus im Schatten Kants versuchte, die Ethik und das Judentum im
Rahmen eines ein wenig gezwungen wirkenden Rationalismus zu vereinigen.
Lukacs sah diese ganze Bewegung als bedeutungslos an. Cohen teilte so den

174



schlechten Ruf, der die ganze Marburger Schule traf. Ein seltsammes Verkennen !
Cohens Rationalismus machte ihn den Juden verdichtig, seine immer grosser
werdende Offenheit gegeniiber religiosen Problemen, seine Kritik der deutschen
Realitit und seine politischen Optionen, sowie seine stolze personliche Unab-
hangigkeit liessen ihn in fortschreitendem Masse zu einer Randerscheinung der
Universititskreise werden. Die Arbeit G.’s lisst einem lange Zeit hindurch abge-
lehnten Manne Gerechtigkeit widerfahren. Rosenzweig war seinerzeit der einzige,
der nach anfinglichem Zégern auf Cohens Kraft und Originalitit, aber auch auf
seine Isoliertheit hingewiesen hatte. Die Entwicklung der Philosophie Heideg-
gers und des Marxismus verstirkte, wenigstens teilweise, diese Isoliertheit, die
1929 in Davos ebenfalls in derart offensichtlicher Weise das Schicksal einer
anderen grossen Marburger Gestalt, E. Cassierers, gewesen ist. Der National-
sozialismus trieb dann diesen Ostrazismus bis zum Hass (Dussort, a.a.0., S. 23).
So wie es sich darstellt, ist das Buch G.’s eine Neuheit von grosser Qualitit. Die
einzige Einschrinkung, die man machen konnte, ist, dass es dem Vf., der mit
Vorbedacht den etwas starren Rahmen der Thesen wihlt, infolge des geringen
Umfanges des Buches nicht gelingt, den mobilen Charakter und die so bezeich-
nende progressive Vertiefung des Denkens Cohens ins rechte Licht zu riicken,
wie das auf anderen Gebieten Rosenzweig und Dussort getan haben.

Vom Standpunkt der Methode aus ist dieses Buch keine schulmiissige, neu-
trale, ausserhalb der Geschichte stehende Darstellung des philosophischen und
politischen Denkens Cohens. Im Gegenteil : es zeigt die systematischen Verbin-
dungen auf, welche zwischen den einzelnen Elementen bestehen und den Zusam-
menhang zwischen ihnen herstellen. Schliesslich konfrontiert es sie ohne Auf-
dringlichkeit aber hdufig und mit grossen Scharfblick mit anderen wichtigen, der
modernen Gesellschaft gewidmeten Thesen (Hegel, Marx, Pragmatismus). In
siecben gut struckturierten Kapiteln kénnen wir so das System durchlaufen und
nacheinander seine Kraft, aber auch das, was in den Augen des Vi.s seine
Schwiichen — oder doch zumindest seine unsicheren Elemente — ausmacht,
feststellen.

Das grundlegende Charakteristikum der modernen Gesellschaft ist fiir Cohen
mit dem Begriff der Emanzipation gegeben. Sie erklért sich aus dem Fortschritt
der Wissenschaften, der in radikaler Weise das Verhiltnis des Menschen zur
Welt, seine Aktivitit und damit das gesamte System der Produktion und der
daraus resultierenden sozialen Beziehungen beeinflusst hat. Der Mensch ist zum
Gebieter dieser Bedingungen geworden. Mit einer unermiidlichen und genialen
Treue interpretiert Cohen diese Verwandlung im Lichte Kants, doch versteht er
sie in einer historisch viel tiefer gehenden Sicht. Er sieht darin ein progressiv
aber bestimmend in Erscheinung getretenes Merkzeichen der jiidischen und der
christlichen Religion, die beide dem westlichen Denken geholfen haben, sich von
der Ontologie freizumachen. Doch kann diese fiir uns zum Wertobjekt gewor-
dene Emanzipation nicht dem blinden Pragmatismus oder einem leicht totalitire
Formen annehmenden Materialismus iiberlassen werden. Von da her erklirt sich
die Wichtigkeit der theoretischen Aufgabe auf allen Gebieten des Wissens, der
Moral und der Organisation des Staates. Diese theoretische Aufgabe ist iibrigens
nur ein Aspekt einer allgemeineren Aufgabe des modernen Menschen, der in
seiner Eigenschaft als aufbauender Faktor und damit autonomer Produzent des
gesamten menschlichen Universums zur gleichen Zeit sein Macht und seine Ver-

175



antwortlichkeit entdeckt. So ist denn Cohen bestrebt, unter den Auspizien der
transzendentalen Methode systematisch eine zusammenhingende Vision von der
Welt zu entwerfen, die es auf dem Boden der gegenwiirtigen Bedingungen auf-
zubauen gilt. Der Sozialismus erscheint ihm dabei als ein wichtiger Impuls, da
er allein imstande ist, das Individuum und die Gesellschaft zu versdhnen. Und
es ist die Stirke einer Fortschrittsgesellschaft wie der unsrigen, den Weg zum
Sozialismus einschlagen zu konnen, ohne zur Gewaltanwendung einer Revolution
zu greifen. Doch wird dieser Ubergang nur im Lichte einer von allen anerkannten
und im Staat verkorperten moralischen Regel moglich und tatsichlich zu ver-
wirklichen sein. In diesem Rahmen einer freien konzeptuellen Ausarbeitung fasst
Cohen die moderne Gestalt der Religion ins Auge und zeichnet ihre grossen
Linien. Die Religion bleibt eine Notwendigkeit, denn keine soziale Organisation
erreicht das Individuum in den geheimsten Tiefen seines Herzens ; und gerade
das tut die Religion. Die Form dieser Religion wird sich am Erbe der Propheten
Israels und am reinsten und anspruchvollsten Monotheismus inspirieren. Diese
Funktion, die Cohen als wesentlich fiir die moderne Gesellschaft ansieht,
besteht darin, dass die Religion eben diese Gesellschaft vor jeder Illusion der
Un-Sinnigkeit schiitzt, indem sie ihr mit dem Namen Gottes den einzig realen
Pol bietet. Es handelt sich dabei um ein gedanklich nicht beweisbares Postulat,
dessen Wahrheit jedoch durch seine Wirksamkeit dargelegt wird: Gott, der
bildnislose Gott, stellt die Wahrheit des Systems sicher, bleibt aber selbst ausser-
halb dieses Systems. Er stellt die Garantie dar fiir die Soliditit der Zukunft, die
der Mensch aufgrund seiner eigenen Geschichte mit seinen Hinden aufzubauen
berufen ist.

Es ist gleicherweise unméglich, das Buch G.’s kurz zusammenzufassen und
alle Fragen aufzuzeigen, die durch seine Lektiire wachgerufen werden, und die
wieder ihrerseits zueinander in engem Zusammenhang stehen. Wir greifen daher
auf die vom Vf. selbst aufgeworfene Frage zuriick. Ist nicht vielleicht der auf
dem Mut des Verstandes basierende, niichterne und jeder Illusion bare Optimismus
Cohens, der dem Schmerz — ohne ihn auszuschalten oder zu verherrlichen —
einen so bedeutenden Platz einriumt, und der die Religion als notwendiges
Element in das Bestreben, den Fortschritt weiter aufzubauen, eingliedert, eine
Art gebrechliche Rechtfertigung der Gesellschaft und der Religion ? Verlangt
nicht Cohen vom Menschen eine unmégliche und woméglich auch unniitze
Umkehr, in dem Masse, wo die konstitutiven Krifte der biirgerlichen Gesell-
schaft nicht in erster Linie vom Individuum abhingen P In seiner Schlussfolge-
rung beruft sich G. gegen Cohen auf Hegel, um den Akzent mehr auf die Gegen-
wart zu legen und sie nicht einfach von einer problematischen Zukunft aus zu
akzeptieren. Cohen, sagt Rohrmoser in seinem Vorwort, hat das Problem der
modernen Gesellschaft gesehen. Was er uns vorschligt, scheint nicht die ange-
messene Antwort zu sein. Ist aber Hegel die Antwort ?

Guy Petitdemange
(Aus dem Franzosischen iibertragen von K. H.)

176



	Rezensionen

