
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

F. Stolz, JAHWES UND ISRAELS KRIEGE. Kriegstheorien und Kriegserfah¬
rungen des alten Israels. Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testamentes. Herausgeg. von O. Cullmann und H.J. Stoebe. Theologischer
Verlag Zürich 1972. 211 S. 32 Fr.

Wie ist die Bedeutung des « heiligen Krieges » im A.T. einzuordnen Sind
die im A.T. erwähnten Kriege eine spezifische Erscheinung der israelitischen
Geschichte Worin besteht das spezifisch israelitische Erleben des Jahwe-Krieges

Über alle diese Fragen herrschen unter den Fachgelehrten sehr verschiedene
Ansichten.

Der Vf. analysiert die Elemente des religiösen Krieges im A.T. — die Studie
ist auf die vorexilische Zeit beschränkt — nach folgenden Sachgruppen : I.
Vorstellungen religiöser Kriegsführung im Deuteronomium — II. Die Lade und ihre
Kriege — III. Landnahmekriege — IV. Exodus als Kriegstat Jahwes — V. Der
Amalekiterkrieg — VI. Die Richter und ihre Kriege — VII. Saul und David —
VIII. Prophet und König im Krieg — IX. Der Bann — X. Die Aufforderungen
zur Flucht und zum Kampf — XI. Der Tag Jahwes.

Er zieht dann folgende Schlussfolgerungen (S. 199) :

Es erscheint also historisch wahrscheinlich, dass Jahwe in den Konflikten
zwischen noch nicht endgültig sesshaften, später israelitischen Gruppen und
den kananäischen Bevölkerungsteilen als Garant der Sache der ersteren
gesehen wurde. Diese Kriege geschahen in seinem Namen... In derselben Art
wurden Konflikte gegen andere Völkerschaften, welche diese Gruppen in
ihrer Existenz bedrohten, empfunden. Ob es sich um Offensiv- oder
Defensivkriege handelte, ist ganz egal. Im Zuge der Landnahme konnte offenbar
auch ein Offensivkrieg als Kampf um die Existenz aufgefasst werden ; und
diese Art Kampf war Gegenstand des Jahwekrieges.

Und dann S. 204 :

Ganz anders haben die Erfahrungen des Jahwekrieges da nachgewirkt,
wo sie in einen Staatskult einmündeten. An der Situation von Jerusalem wird
das deutlich. Die Erfahrung von Jahwes Hilfe gegen den übermächtigen
Feind verbindet sich hier mit der durch den kosmologischen Kult bestimmten
Vorstellung von der alleinigen Wirksamkeit des chaos- und feindvölker-
bekämpfenden Gottes, der im Gottesschrecken wirkt. Es ist deutlich, dass
zwischen beiden Verstellungen eine gewisse Nähe besteht. Aber der
Erfahrungsgehalt ist ein völlig anderer...

K. H.

J. Maier - K. Schubert, DIE QUMRAN-ESSENER. Texte der Schriftrollen und
Lebensbild der Gemeinde. Ernst Reinhardt Verlag, München-Basel 1973.
UNI-Taschenbücher Nr. 224 (UTB Reinhardt). 315 S. 14,80 DM.

Seit der Entdeckung der sogenannten « Handschriften vom Toten Meer» im
Jahre 1947 ist eine neue Literaturgattung entstanden : die Qumran-Literatur.

168



Wollte man eine erschöpfende Bibliographie all dessen geben, was auf diesem
Gebiete bereits publiziert wurde, so könnte man schon damit allein leicht einen
Band füllen. Bis dahin galt ja in der Palästinakunde der Leitsatz, der Boden des
Hl. Landes habe mit Ausnahme von Epigraphen keinerlei Dokumente
preisgegeben.

Es war unvermeidlich, dass diese Funde zum Teil auch tendenziös
ausgewertet wurden und dass man Versuche unternommen hat, aus ihnen Beweise

gegen die Authentizität des Christentums zu konstruieren. Doch ist in Wirklichkeit,

religionsgeschichtlich gesehen, eben auch das Christentum eine Erscheinung
des Spätjudentums, das wir jetzt, dank der Funde von Qumran, so viel besser
keimen als vorher. Die in Qumran aufgefundenen Handschriften von biblischen
Büchern und von Fragmenten solcher Bücher sind wiederum ein Beweis für die
Treue des sogenannten « masoretischen » Textes des A.T.

Es war nun eine dankenswerte Aufgabe, diese Literatur in handlicher Form
auch einem breiteren Leserpublikum zugänglich zu machen, gehört sie doch
heute schon zum Rüstzeug jedes ernsthaften Bibellesers. Der erste Teil des

vorliegenden Bandes, « Lebensbild der Gemeinde », stammt aus der Feder von Prof.
Dr. Kurt Schubert, Professor für Judaistik an der Universität Wien. Der zweite
Teil, « Texte der Schriftrollen », ist die Arbeit von Prof. Dr. Johann Maier, Leiter
des Martin-Buber-Instituts für Judaistik an der Universität Köln. Sie ist mit der
von H. Bardtke heute wohl die beste und sorgfältigste Übersetzung der Qumran-
schriften im deutschen Sprachraum. Wir verfügen so über ein wertvolles und
zugleich handliches Hilfsmittel für das Studium der Qumranliteratur und ihres
religions- und zeitgeschichtlichen Hintergrundes. Die hohe wissenschaftliche
Qualifikation der beiden Vf. ist die beste Garantie für die hervorragende Qualität
ihrer Arbeit. Man könnte nur wünschen, das von allen Publikationen dieser Art
sagen zu dürfen. K. ff.

The Code of Maimonides, Book Four, THE BOOK OF WOMEN. Translated
from the Hebrew by Isaac Klein. Yale Judaica Series, Vol. XIX. Yale University

Press, New Haven and London 1972. 506 S. $ 20.

Der vorliegende Band enthält die vorzügliche englische Übersetzung mit
erklärendem Kommentar des vierten Hauptteils des Mischneh Torah, des grossen
religionsgesetzlichen Kodex von Maimonides. Wiewohl der Mischneh Torah auf
dem Gebiete der rabbinischen Jurisprudenz im 16. Jahrhundert grossteils ctarch
den Schulchan 'Arukh von R. Josef Qaro abgelöst wurde, bewahrt er doch durch
die Klarheit seiner Darstellung einen sehr grossen Wert, was man nicht so ohne
weiteres von sehr vielen anderen aus dem 13. Jahrhundert stammenden Werken
sagen kann.

Das « Buch von den Frauen », Sefer Naschim, zerfällt in fünf Traktate :

Eheschliessung, Scheidung, Leviratsehe, Jungfernschaft und die ehebruchsverdächtige

Frau.
In der Einleitung gibt der Übersetzer und Kommentator, Rabbi Isaac Klein,

Professor für jüdisches Recht am Jewish Theological Seminary of America und
Rabbiner des Tempels Shaarey Zedek in Buffalo, N.Y., einen kurzen Überblick
über die Entwicklung des jüdischen Eherechtes und zeigt dabei auf, wie die
Frau juristisch gesehen langsam und progressiv aus der altorientalischen Inferiorität

in die Kategorie einer freien Person aufrückt.

169



Prof. Klein, weist auch darauf hin, mit welch kritischer Einsicht Maimonides
die Texte gehandhabt hat, ein wahrlich mehr als seltenes Vorgehen zu einer Zeit,
und auch heute noch in streng orthodoxen Kreisen alles andere als selbstverständlich.

So sagt er im vorliegenden Band (I,XI,13, S. 72) : « Diese Autoritäten (er
meint die Schuloberhäupter in Babylonien) stützten sich auf einen (talmudischen)
Textirrtum. Ich habe viele alte Kopien durchgesehen und die Sache so
befunden, wie wir sie dargestellt haben ».

Wir finden im Sefer Naschim auch ein kulturhistorisches Kuriosum. Maimonides

drückt sich an einer Stelle folgendermassen aus (I,XXI,10, S. 133) : « Eine
Frau, die es ablehnt, eine Arbeit zu tun, zu der sie verpflichtet ist, kann dazu
genötigt werden, selbst wenn man sie deshalb mit einer Rute züchtigen muss ».
Prof. Klein bemerkt dazu, dass diese Ansicht des Maimonides, die in Widerspruch

steht zu seinen sonst so hohen ethischen Anforderungen, vom Einfluss der
islamischen Lebensgewohnheiten her erklärt werden muss. Der grosse Gegner des
Maimonides — nicht auf religionsgesetzlichem aber auf religionsphilosophischem
Gebiet —, R. Abraham b. David aus Posquières, sagt dazu : « Ich habe niemals
gehört, dass eine Frau mit einer Rute geschlagen wurde ». Der Enkel des
berühmten Bibel- und Talmudkommentators R. Salomo b. Isaak aus Troyes
(Raschi), Rabbenu Tarn, bemerkt seinerseits : « Ein Weib zu schlagen ist unerhört
unter den Kindern Israels». R.Israel aus Krems (14./15.Jahrhundert) sagt zur
Interpretation von Baba Qama 32a im Kommentar von R. Ascher b. Jechiel
(12./13. Jahrhundert) : «Es ist einem Manne verboten, sein Weib zu schlagen,
wie er überhaupt verantwortlich ist für alle Beleidigungen, die er ihr zufügt. Ist
es aber seine Gewohnheit, sie zu schlagen oder sie ständig öffentlich zu
beleidigen, dann muss man ihn zwingen, sich scheiden zu lassen und ihr die Ketubbah
zu bezahlen (d.h. die im Ehevertrag für diesen Fall festgestetze Summe). »

R. Simchah b. Samuel aus Speyer, ein leitendes Mitglied der 1223 abgehaltenen
rheinländischen Synode, geht noch darüber hinaus, indem er erklärt, der rabbi-
nische Gerichtshof sei sogar berechtigt, gegen einen solchen Mann, der sich
seinen Entscheidungen nicht unterwirft, die nichtjüdischen Autoritäten
anzurufen, damit sie ihn dazu zwingen. Es handelt sich dabei um eine äusserst seltene
Verfügung. K. H.

J. Rothenberg, THE JEWISH RELIGION IN THE SOVIET UNION. Ktav
Publishing House, Inc., New York 1971, 142 S.

Dadurch, dass die sowjetrussische Regierung seit einigen Jahren manchen
Juden die Auswanderung nach Israel gestattet, dass die wahren Kriterien — falls
solche überhaupt existieren — dieser permissiven Praxis grossteils unbekannt
gebheben sind, und dass dabei vonseiten der Behörden nach dem System « Zuk-
kerbrot und Peitsche » vorgegangen wird (übrigens weitaus mehr Peitsche als

Zuckerbrot), ist das Problem des sowjetrussischen Judentums wieder in das

Blickfeld des allgemeinen Interesses gerückt. Und damit haben sich auch die
dieser Frage gewidmeten Publikationen gemehrt. Nun spricht man stets von
« sowjetrussischen Juden », unterstreicht mit Recht, dass die Erhaltung der
jüdischen Nationalität im heutigen Russland auch negative Gründe hat, unter anderem
den, dass Juden auf ihrer Identitätskarte als solche gekennzeichnet sind, doch
ist das alles noch keine Antwort auf die Frage, wie die Juden Russlands nach

170



Unterdrückung jeder kulturellen Autonomie und Eigenständigkeit in der
stalinistischen Ära überhaupt Juden bleiben konnten, und in welchem Masse sie es

tatsächlich geblieben sind. Natürlich rührt diese Frage an die schwierige
Definition des « Judeseins », auf die wir uns hier nicht einlassen wollen. Wir möchten
in diesem Zusammenhang nur feststellen, dass der jüdischen Religion als

Hauptrepräsentantin des kulturellen Erbes dabei noch immer eine nicht zu
unterschätzende Funktion zukommt. Wie steht es nun damit in einem atheistischen,
religionsfeindlichen Land wie die Sowjetunion, wo sich die jüdische Frage gegenüber

der Behandlung anderer Glaubensgemeinschaften und ethnischer Gruppen
noch dadurch kompliziert, dass der Antisemitismus der zaristischen Zeit und
Verwaltung in säkularisierter Form in der Praxis der Sowjetbehörden nicht nur
weiterlebt, sondern von Zeit zu Zeit eine besorgniserregende Intensivierung kennt

Die Antwort darauf erteilt uns das Buch von R., das sich dafür auf eine

grosse Anzahl von Belegen aus Russland selbst und auch auf Statistiken stützt.
Der Vf. geht von den gesetzlichen Bestimmungen über religiöse Praxis und

religiöses Leben aus, die ja von den Sowjetbehörden periodisch aus dem Staub
der Amtsschubladen hervorgeholt werden, um zu « beweisen », dass alle
Nachrichten über religiöse Beschränkungen « imperialistische Propagandatricks » seien.
Ins tägliche Leben übertragen sehen die Dinge dann ganz anders aus, fehlt es

doch einem autoritären Polizedregime, sei es auch « sozialistisch », niemals an
Mitteln, das Gesetz zu umgehen bzw. im Sinne seiner Bestrebungen auszulegen.
Das Resultat ist mehr als mager. Eine aufmerksame Lektüre der Ausführungen
des Vf.'s zeigt deutlich, dass man heute von einem organisierten jüdisch-religiösen

Leben in Russland überhaupt nicht mehr reden kann, da von den
Synagogen angefangen bis zu den Schulen u.s.w. alle Gemeindeinstitutionen radikal
zerschlagen wurden. Was davon in Grossstädten wie Moskau, Leningrad und
Odessa noch zu sehen ist, sind praktisch Fassaden für ausländische Touristen.
Dass unter diesen Umständen nicht nur jede jüdisch-religiöse Praxis sehr erschwert,

wenn nicht unmöglich gemacht ist, liegt auf der Hand, wie ja auch die
Vornahme der Riten und Zeremonien, die für die jüdische Identität bestimmend
sind, wie Beschneidung, Eheschliessung und Begräbnis, weitgehend zur
Unmöglichkeit werden. Doch das grösste Problem bleibt natürlich das völlige Fehlen
jeder Möglichkeit für eine religiöse Erziehung der Jugend.

Auch der Vf. bestätigt, was man seit der Einwanderung von georgischen
Juden in Israel immer wieder beobachten konnte : Die repressive Praxis der
sowjetrussischen Behörden ist in den orientalischen Gemeinden weitaus weniger
fühlbar. Wahrscheinlich ist das darauf zurückzuführen, dass sie die Moskauer
Zentralstellen als « kulturell unterentwickelt » betrachten und ihnen so auch ein
gewisses Mass an « Aberglauben » zugestehen. K. H.

P. Merchav, DIE ISRAELISCHE LINKE. Zionismus und Arbeiterbewegung in
der Geschichte Israels. Europäische Verlagsanstalt GmbH, Frankfurt a. M.
1972. 315 S. 18 DM.

Über Israels politisches System herrscht heute schon deshalb weitgehend
Verwirrung, weil man Tendenz hat, es je nach dem persönlichen Standort des
Beobachters mit Schlagworten zu bezeichnen, die der Realität meist nicht gerecht
werden. So sprechen die einen von einem « sozialistischen Regime », die andern

171



von einem « kapitalistisch-plutokratischen ». In Wahrheit wird Israel durch eine
Koalition regiert, in deren Rahmen die « Partei der Arbeit » die zahlenmässig
stärkste Gruppe darstellt, das heisst also eine sozialdemokratische Partei. Und
diese ist wiederum eine « Linkspartei », soweit eine solche Bezeichnung heute
angesichts der allgemeinen Verschiebung der Fronten überhaupt noch etwas
aussagt. Gleichzeitig ist sie, der israelischen Realität gemäss, eine « zionistisch »

ausgerichtete Partei. Doch gibt es daneben in Israel noch andere Linksparteien,
die wiederum ihrerseits, am Programm der « Partei der Arbeit » gemessen, extremere

Linkstendenzen vertreten.
Klarheit in dieses für einen uneingeweihten Beobachter etwas verworren

anmutende Parteiensystem in einem relativ so kleinen Land wie Israel bringt nun
die Studie von M., einem der Mapam («Vereinigte Arbeiterpartei») angehörenden

Politiker, der durch mehrere Jahre das Informationssekretariat seiner
Partei in Israel selbst leitete und dann von 1959 bis 1961 Repräsentant dieser
kurz vor der Staatsgründung im Jahre 1948 durch Spaltung der Mapai (Israelische
Arbeiterpartei) ins Leben gerufenen politischen Formation in Europa gewesen ist.
Der Vf. skizziert kurz die historische Entwicklung der jüdischen Arbeiterbewegung

in der Diaspora und führt uns dann ein in die Besonderheit des zionistischen

Sozialismus. Er schenkt dabei der seit 1948 eingetretenen Situation besondere

Beachtung. Gerade die israelische Arbeiterbewegung musste ja von Haus
aus mit einer Reihe ganz spezifischer Probleme fertigwerden. Sie musste
aufgrund ihrer zionistischen Option und Ausrichtung das Land aufbauen, eine echte
israelische Arbeiterklasse entstehen lassen und gleichzeitig den Klassenkampf in
den Gewerkschaften und auf politischer Ebene führen, und das unter sich sehr rasch
verändernden äusseren Bedingungen. Dann galt es, einen Weg zur Einheit der
Arbeiterklasse zu finden. Wie der Vf. richtig bemerkt (Vorwort, S. 20), ist das

an sich noch kein spezifisch israelisches Problem, doch nimmt es in Israel infolge
des weitgehenden Konsensus der Linksparteien auf dem Gebiete der Einwanderung,

der Eingliederung der Neueinwanderer und der Landesverteidigung
spezielle Formen an. Und dann gibt es in der Histadrut eine Grossgewerkschaft,
deren Ziel es ist, die Forderungen der Arbeiterklasse auf überparteilicher Ebene
durchzusetzen. Ein ausgesprochen israelisches Problem der Linken ist auch das
Verhältnis zwischen jüdischem, zionistischem und israelischem Patriotismus und
dem sozialistischen Internationalismus.

Im Anhang kommen dann in 9 Kapiteln einzelne Aspekte, wie die
Zusammensetzung der Histadrut, die Position der Mapam, die Formen der jüdischen
Dorfsiedlung in Israel u.dgl.m. gesondert zur Sprache. Ein nach Sachgruppen
aufgeschlüsseltes Literaturverzeichnis ist ein wertvolles Hilfsmittel zur Vertiefung
einzelner, in diesem Buch aufgezeigter Probleme. H. K.

J.R. Nelson u. W. Pannenberg, UM EINHEIT UND HEIL DER MENSCHHEIT,
W.A. Visser't Hooft gewidmet. Mit einer Bibliographie der Veröffentlichungen

von W.A. Wisser't Hooft. Verlag Otto Lembeck, Frankfurt a. M. 1973.

342 S. 34 DM.

An diesem Sammelband haben jüdische, christliche, moslemische und hin-
duistische Theologen mitgearbeitet. Ausgangspunkt war das Streben nach der
Einheit der christlichen Kirche, wie es am 2. Vatikanischen Konzil und anlässlich
der 4. Vollversammlung des ökumenischen Weltkirchenrates in Uppsala beson-

172



ders deutlich zum Ausdruck kam. Nun ist aber diese « Katholizität » der Kirche
nicht ein Selbstzweck, sondern ihrerseits ein « Signum », ein Zeichen für die Einheit

des Menschengeschlechts. In christlicher Sicht muss eine solche Einheit
eschatologisch verstanden werden : sie wird realisiert durch die um Christus
gescharte neue Gemeinschaft.

In dieses eschatologisch ausgerichtete Einheitsbestreben müssen notwendigerweise

auch die nichtchristlichen Religionen einbezogen werden, bzw. der Dialog
zwischen Christen und den Vertretern dieser Religionen, die ja ihrerseits ebenfalls
einen wesentlichen Teil der Menschheit repräsentieren. Es geht dabei vor allem
darum, das nichteuropäische Menschenbild zur Sprache kommen zu lassen. Denn
wahre Einheit kann niemals Uniformität sein; sie ist notwendigerweise richtig
verstandener Pluralismus und wahre Konziliarität.

Hier die Liste der Mitarbeiter : J.G. Arapura (Inder) ; Hassan Askari (Moslem)

; Louis Gonzales Rodriguez (kath. Theologe) ; Moshe Greenberg (Jude,
Prof. an der Hebräischen Universität Jerusalem) ; Christian Maurer (Professor für
N. T. an der Evang.-theol. Fakultät Rem) ; Jürgen Moltmann (Prof. für systematische

Theologie, Tübigen) ; J. Robert Nelson (Prof. für systematische Theologie
an der Universität Roston) ; Eugene A. Nida (Übersetzungssekretär der Amerikanischen

Ribelgesellschaft) ; Nikos A. Nissiotis (Direktor des Ökumenischen Instituts

in Bossey) ; Wolfhardt Pannenberg (Prof. für systematische Theologie, München)

; David A. Robinson (Direktor des Forschungsprojekts China) ; Stanley J.
Samartha (Inder, Ökum. Rat der Kirchen, Genf) ; Bernard Towers (Fellow of
Jesus College, Cambridge) ; Lukas Vischer (Direktor des Sekretariats für Glauben
u. Kirchenverfassung am Weltkirchenrat). K. H.

E. Wiesel, LE SERMENT DE KOLVILLÀG. Roman. Editions du Seuil, Paris
1973. 355 S.

E. W.'s Kindheitserlebnisse aus der Zeit des grossen jüdischen Blutopfers im
zweiten Weltkrieg lassen ihn nicht loskommen vom Mysterium des jüdischen
Leidens. So ist auch sein letztes Buch die Geschichte eines Pogroms, der in
einer « idealen » Atmosphäre langsam und dramatisch Gestalt annimmt und dann
endlich auch zum Ausbruch kommt.

Kolvillàg existiert, wie W. sagt, auf keiner Landkarte, doch ist es eine Art
Prototyp jüdischer Lebensbedingungen in W.'s transsylvanischer Heimat, mit
ihren so vielfältigen ethnischen, sprachlichen und religiösen Aspekten. Die Juden
leben dort seit langer Zeit in scheinbar friedlicher Symbiose mit der nichtjüdischen

Bevölkerung. Es gibt unter ihnen Chassidim und Chassidimgegner, Mystiker,

prosaische Geschäftsleute und « Assimilanten ». Man erzählt wohl noch, dass

es in alter Zeit Progrome gegeben hat, aber niemand hält es für möglich, dass
sich derartige Dinge heute noch ereignen können. Doch genügt es, dass ein junger
nichjüdischer Taugenichts und Tagedieb verschwindet, um den ganzen Hass und
die eingefleischte Abneigung gegen die Juden wieder aufleben zu lassen und
sie völlig zu isolieren. So entlädt sich dann auch die Katastrophe, doch fallen ihr
diesmal letzten Endes die Juden so gut wie die Nichtjuden zum Opfer, mit einer
einzigen Ausnahme. Es handelt sich um den Sohn des Chronisten der jüdischen
Gemeinde, der als einziger um diese Vorfälle weiss, doch durch eine feierliche
Eidesverpflichtung gebunden ist, darüber absolutes Stillschweigen zu bewahren.

173



Bis jetzt haben die Juden in ihren Chroniken und « Memorbiichern » die lange
Serie der Verfolgungen aufgezeichnet, die sie erdulden mussten, doch hat das
nicht verhindert, dass sich diese Ereignisse periodisch wiederholten. Nun wollen
sie es anders machen. Auf die Aufforderung des « närrischen Mosche » hin, eines
Mystikers, der sich zuerst fälschlich bezichtigt, am Verschwinden des nichtjüdischen

Taugenichts schuldig zu sein, um so die Gemeinde zu retten, verpflichten
sich die Juden von Kolvillàg feierlich, unter Androhung des Synagogenbannes,
absolutes Stillschweigen über die Vorfälle zu bewahren (S. 217) :

«Wir sind gezwungen, ein Ende zu setzen», ruft Mosche in der Synagoge

aus. « Wir müssen ein- für allemal schlussmachen. Zu lange schon sind
wir das Gedächtnis und das Herz der Menschheit, zu lange auch das Gespött
der Nationen, die unsere Gschichten erheitern oder denen sie auf die Nerven
gehen. So werden wir uns denn ein neues Gesetz zueigen machen, das Gesetz
des Schweigens ».

Der einzige mit dem Leben davongekommene Zeuge der Ereignisse von
Kolvillàg ist ein alter Mann geworden, der schwer an diesem Wissen trägt, sich
aber an das Gesetz des Schweigens gebunden fühlt, bis er einen jungen Mann
trifft, der am' Rand des Selbstmords steht und dem er es schliesslich nach langem
Zögern verrät, damit er in diesem Wissen und in der Treue gegen die Toten
einen neuen Lebensinhalt findet. K. H.

H. Günther, PHILOSOPHIE DES FORTSCHRITTS. Hermann Cohens Rechtfer¬

tigung der bürgerlichen Gesellschaft. Das wissenschaftliche Taschenbuch.
Goldmann Verlag, München 1972.

Trotz ihres bescheidenen Umfanges enthält diese Arbeit eine klare, dokumentierte,

gut zusammengefasste und wirklich interessante Darstellung des Denkens

von H. Cohen. Allerdings will sie keineswegs eine Rekapitulation des gesamten
philosophischen Werkes des Marburger Meisters sein. Wie G. Rohrmoser in
seiner kurzen Einleitung ausführt (S. 5-6), bemüht sich der Vf. hier, den Versuch
Cohens darzustellen, die unsichere Zukunft der bürgerlichen Gesellschaft anders

zu verstehen, als es der Pragmatismus und der materialistische Marxismus tun. Zur
grossen Verwunderung vieler ist H. Cohen einer der strengsten und scharfsinnigsten

Denker vom Ausgang des 19. Jahrhunderts, die sich mit Gesellschaftsproblemen

beschäftigt haben. Man hat verschiedentlich auf die Verbindungen
und auf die verwandten Züge hingewiesen, die zwischen der Marburger Schule
und der Sozialdemokratie bestanden (vgl. E. Cassierer, La Philosophie des

Lumières. Franz. Ausgabe, 1966. Vorwort von P. Quillet, S. 15). Es möge genügen,
auf das Interesse hinzuweisen, das Lange für Cohen an den Tag legte, und das
Urteil Hellers zu zitieren : « Es war allerdings der grosse Wiederewecker Kants,
H. Cohen, der mit Recht darauf hingewiesen hatte, dass die Ethik Kants den
philosophischen Ausdruck für die Menschheitsziele des Sozialismus darstellte »

(Dussort, L'Ecole de Marbourg, PUF 1963, S. 146). Dieser Aspekt des Werkes
Cohens wurde bislang fast völlig vergessen. Man hatte von ihm nur das Bild des

Professors im Gedächtnis behalten, der, in dürftigen Verhältnissen lebend, doch
voll Idealismus im Schatten Kants versuchte, die Ethik und das Judentum im
Rahmen eines ein wenig gezwungen wirkenden Rationalismus zu vereinigen.
Lukacs sah diese ganze Bewegung als bedeutungslos an. Cohen teilte so den

174



schlechten Ruf, der die ganze Marburger Schule traf. Ein seltsammes Verkennen
Cohens Rationalismus machte ihn den Juden verdächtig, seine immer grösser
werdende Offenheit gegenüber religiösen Problemen, seine Kritik der deutschen

Realität und seine politischen Optionen, sowie seine stolze persönliche
Unabhängigkeit liessen ihn in fortschreitendem Masse zu einer Randerscheinung der
Universitätskreise werden. Die Arbeit G.'s lässt einem lange Zeit hindurch
abgelehnten Manne Gerechtigkeit widerfahren. Rosenzweig war seinerzeit der einzige,
der nach anfänglichem Zögern auf Cohens Kraft und Originalität, aber auch auf
seine Isoliertheit hingewiesen hatte. Die Entwicklung der Philosophie Heideggers

und des Marxismus verstärkte, wenigstens teilweise, diese Isoliertheit, die
1929 in Davos ebenfalls in derart offensichtlicher Weise das Schicksal einer
anderen grossen Marburger Gestalt, E. Cassierers, gewesen ist. Der
Nationalsozialismus trieb dann diesen Ostrazismus bis zum Hass (Dussort, a.a.O., S. 23).
So wie es sich darstellt, ist das Buch G.'s eine Neuheit von grosser Qualität. Die
einzige Einschränkung, die man machen könnte, ist, dass es dem Vf., der mit
Vorbedacht den etwas starren Rahmen der Thesen wählt, infolge des geringen
Umfanges des Buches nicht gelingt, den mobilen Charakter und die so bezeichnende

progressive Vertiefung des Denkens Cohens ins rechte Licht zu rücken,
wie das auf anderen Gebieten Rosenzweig und Dussort getan haben.

Vom Standpunkt der Methode aus ist dieses Buch keine schulmässige,
neutrale, ausserhalb der Geschichte stehende Darstellung des philosophischen und
politischen Denkens Cohens. Im Gegenteil : es zeigt die systematischen Verbindungen

auf, welche zwischen den einzelnen Elementen bestehen und den
Zusammenhang zwischen ihnen herstellen. Schliesslich konfrontiert es sie ohne
Aufdringlichkeit aber häufig und mit grossen Scharfblick mit anderen wichtigen, der
modernen Gesellschaft gewidmeten Thesen (Hegel, Marx, Pragmatismus). In
sieben gut struckturierten Kapiteln können wir so das System durchlaufen und
nacheinander seine Kraft, aber auch das, was in den Augen des Vf.s seine
Schwächen — oder doch zumindest seine unsicheren Elemente — ausmacht,
feststellen.

Das grundlegende Charakteristikum der modernen Gesellschaft ist für Cohen
mit dem Begriff der Emanzipation gegeben. Sie erklärt sich aus dem Fortschritt
der Wissenschaften, der in radikaler Weise das Verhältnis des Menschen zur
Welt, seine Aktivität und damit das gesamte System der Produktion und der
daraus resultierenden sozialen Beziehungen beeinflusst hat. Der Mensch ist zum
Gebieter dieser Bedingungen geworden. Mit einer unermüdlichen und genialen
Treue interpretiert Cohen diese Verwandlung im Lichte Kants, doch versteht ei
sie in einer historisch viel tiefer gehenden Sicht. Er sieht darin ein progressiv
aber bestimmend in Erscheinung getretenes Merkzeichen der jüdischen und der
christlichen Religion, die beide dem westlichen Denken geholfen haben, sich von
der Ontologie freizumachen. Doch kann diese für uns zum Wertobjekt gewordene

Emanzipation nicht dem blinden Pragmatismus oder einem leicht totalitäre
Formen annehmenden Materialismus überlassen werden. Von da her erklärt sich
die Wichtigkeit der theoretischen Aufgabe auf allen Gebieten des Wissens, der
Moral und der Organisation des Staates. Diese theoretische Aufgabe ist übrigens
nur ein Aspekt einer allgemeineren Aufgabe des modernen Menschen, der in
seiner Eigenschaft als aufbauender Faktor und damit autonomer Produzent des

gesamten menschlichen Universums zur gleichen Zeit sein Macht und seine Ver-

175



antwortlichkeit entdeckt. So ist denn Cohen bestrebt, unter den Auspizien der
transzendentalen Methode systematisch eine zusammenhängende Vision von der
Welt zu entwerfen, die es auf dem Boden der gegenwärtigen Bedingungen
aufzubauen gilt. Der Sozialismus erscheint ihm dabei als ein wichtiger Impuls, da
er allein imstande ist, das Individuum und die Gesellschaft zu versöhnen. Und
es ist die Stärke einer Fortschrittsgesellschaft wie der unsrigen, den Weg zum
Sozialismus einschlagen zu können, ohne zur Gewaltanwendung einer Revolution
zu greifen. Doch wird dieser Übergang nur im Lichte einer von allen anerkannten
und im Staat verkörperten moralischen Regel möglich und tatsächlich zu
verwirklichen sein. In diesem Rahmen einer freien konzeptuellen Ausarbeitung fasst
Cohen die moderne Gestalt der Religion ins Auge und zeichnet ihre grossen
Linien. Die Religion bleibt eine Notwendigkeit, denn keine soziale Organisation
erreicht das Individuum in den geheimsten Tiefen seines Herzens ; und gerade
das tut die Religion. Die Form dieser Religion wird sich am Erbe der Propheten
Israels und am reinsten und anspruchvollsten Monotheismus inspirieren. Diese
Funktion, die Cohen als wesentlich für die moderne Gesellschaft ansieht,
besteht darin, dass die Religion eben diese Gesellschaft vor jeder Illusion der
Un-Sinnigkeit schützt, indem sie ihr mit dem Namen Gottes den einzig realen
Pol bietet. Es handelt sich dabei run ein gedanklich nicht beweisbares Postulat,
dessen Wahrheit jedoch durch seine Wirksamkeit dargelegt wird : Gott, der
bildnislose Gott, stellt die Wahrheit des Systems sicher, bleibt aber selbst ausserhalb

dieses Systems. Er stellt die Garantie dar für die Solidität der Zukunft, die
der Mensch aufgrund seiner eigenen Geschichte mit seinen Händen aufzubauen
berufen ist.

Es ist gleicherweise unmöglich, das Buch G.'s kurz zusammenzufassen und
alle Fragen aufzuzeigen, die durch seine Lektüre wachgerufen werden, und die
wieder ihrerseits zueinander in engem Zusammenhang stehen. Wir greifen daher
auf die vom Vf. selbst aufgeworfene Frage zurück. Ist nicht vielleicht der auf
dem Mut des Verstandes basierende, nüchterne und jeder Illusion bare Optimismus
Cohens, der dem Schmerz — ohne ihn auszuschalten oder zu verherrlichen —
einen so bedeutenden Platz einräumt, und der die Religion als notwendiges
Element in das Bestreben, den Fortschritt weiter aufzubauen, eingliedert, eine
Art gebrechliche Rechtfertigung der Gesellschaft und der Religion Verlangt
nicht Cohen vom Menschen eine unmögliche und womöglich auch unnütze
Umkehr, in dem Masse, wo die konstitutiven Kräfte der bürgerlichen Gesellschaft

nicht in erster Linie vom Individuum abhängen In seiner Schlussfolgerung

beruft sich G. gegen Cohen auf Hegel, um den Akzent mehr auf die Gegenwart

zu legen und sie nicht einfach von einer problematischen Zukunft aus zu
akzeptieren. Cohen, sagt Rohrmoser in seinem Vorwort, hat das Problem der
modernen Gesellschaft gesehen. Was er uns vorschlägt, scheint nicht die
angemessene Antwort zu sein. Ist aber Hegel die Antwort

Guy Petitdemange
(Aus dem Französischen übertragen von K. H.)

176


	Rezensionen

