Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 29 (1973)

Artikel: Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren
Ligen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des
Reformators (1543) [Fortsetzung]

Autor: Maser, Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LUTHER SCHRIFTAUSLEGUNG
IN DEM TRAKTAT
« VON DEN JUDEN UND IHREN LUGEN »

Ein Beitrag zum « christologischen Antisemitismus »
des Reformators
(1543)

Von Peter Maser, Halle/S. (DDR)

(Fortsetzung)

d) Hag.2,6-9: « So spricht der HERR : Es ist noch umb ein
kleine zeit, das ich Himel und Erden, das Meer und Trocken bewe-
gen werde, ja alle Heiden wil ich bewegen, Da sol denn komen der
Heiden trost, Hemdath. Und ich wil dis Haus vol herrligkeit machen,
spricht der HERR Zebaoth, Es sol die herrligkeit dieses letzten
Hauses grosser sein, denn des Ersten gewesen ist, spricht der HERR
Zebaoth » (WA 53,476,6). Luther versteht diese Stelle so : « Er (d.i.
der Heiden Trost) sol komen, wenn derselbige Tempel (d.i. der, an
dem Haggai baut) noch stehet » (WA 53,476,23). Nun ist aber der
Tempel zerstort, und der Messias, d.i. der Trost der Heiden, ist nach
jiidischer Anschauung nicht erschienen. Heftig polemisiert Luther
gegen die jiidischen Ausleger, die das « Hemdath » « creutzigen »
und es mit « Gold und Silber aller Heiden » (WA 53,477,15) iiber-
setzen. Zwar haben die Juden «nach der Grammatica » (WA 583,
477,16) nicht so unrecht, denn chdmdah bedeutet ja tatsichlich « die
begird ». Dass aber die Heiden Gold und Silber begehren sollen,
ist fiir Luther nur Anlass zu bissigen Bemerkungen iiber den « geit-
zigen verstand » der Juden, die ihre eigene Habgier in den Text
hineinlesen : « Pfu euch hie, pfu euch dort, und wo jr seid, jr ver-
dampten Jiiden, das jr diese ernste, herrliche, trostliche wort Gottes
so schendlich auff ewern sterblichen, madichten Geitzwanst zihen
thiiret, und schemet euch nicht, ewern Geitz so groblich an den tag

149



zu geben » (WA 53,478,27). Nach Luthers Meinung, der sich hier
auf seine iiblichen Gewihrsminner Nikolaus von Lyra und Paulus
von Burgos stiitzt, haben die « alten Vorfaren diesen Spruch Haggei
von Messia verstanden » (WA 53,480,1). Die Juden lassen also sogar
von den Lehren ihrer Vorfahren ab. « Summa, es ist Messia, an dem
die ungleubigen, verstockten Jiiden eitel unlust, ekel und grewel
solten haben... Aber den Heiden solt er Wilkomen heissen, als jres
hertzen freude, lust, aller wunsch und begird. Denn er bringt jnen
erlésung von Siinden, Tod, Teufel, Helle und allem ubel, ewiglich.
Ja, das ist der Heiden begird, hertzen lust, freude und trost » (WA
53,480,18) %0, Die Juden « wollens nicht, sie kénnens nicht leiden,
das wir Heiden solten jnen fur Gott gleich sein, Und der Messia
solt so wol unser, als jrer trost und freude sein » (WA 53,481,9).

e) Dan. 9,24 : « Siebenzig Wochen sind bestimpt uber dein
Volck und uber deine heilige Stad, das dem ubertreten gewehret,
die sunde versiegelt, die missethat versiinet, ein ewige Gerechtig-
keit bracht, und die Gesicht und Weissagung versiegelt, und der
Allerheiligest gesalbet werden » (WA 53,492,10). Diesen Spruch
hilt Luther fiir den « furnemesten einer... in der gantzen Schrifft »
(WA 53,492,15). Grundsitzlich versteht er die Stelle als Weissagung
auf Christus hin ¥, hier aber will er sich vornehmlich auf die Zeit-
angabe innerhalb der Verheissung beschrinken. Sie soll die Frage
beantworten, « ob solcher Messia oder Priester komen sey oder noch
komen solle, unsern Glauben zu stercken wider alle Teufel und
Menschen » (WA 53,492,20). Die siebzig Wochen, von denen Daniel
spricht, sind nicht « Tagewochen », sondern « Jarwochen », so « das
eine wochen sieben jar heisse, und macht in Summa .CCCCXC. »
(WA 53,492,23) %. Diese 490 Jahre sind vollendet worden im Jahr 70,
als die Romer Jerusalem zerstorten 3. Der Messias aber muss in der
letzten, also in der 69. Woche getétet worden sein. « Doch also, das
er wider lebendig werde. Denn er sol in der selbigen letzten wochen
*vielen den Bund leisten’ » (WA 53,493,7). Um sein Verstindnis
der Stelle zu untermauern, unternimmt Luther einen weiten Ausflug
in die Geschichte des Judentums #°. Dabei setzt er sich zugleich mit
einigen jiidischen Interpretationen der Stelle auseinander, die er mit
dem Hinweis auf die historischen Tatsachen widerlegt.

150



3. LUTHERS SCHRIFTAUSLEGUNG IN
« VON DEN JUDEN UND IHREN LUGEN »

Im Jahr 1920 konnte K. Holl noch schreiben : « Die Geschichte
der Auslegung gehort bei uns zu den allervernachlissigsten Gebieten.
Und insbesondere fiir Luther ist hierin noch kaum etwas getan. Es
gibt eine Reihe wertvoller Arbeiten iiber Luthers Stellung zur Hei-
ligen Schrift... Die andere wichtigere Seite, wie Luther den Text
selbst anfasst, auf welche Schwierigkeiten grundsitzlicher Art er
dabei stosst und welche Losungen sich ihm ergeben, wird iiberall
kaum gestreift » 4!, Die Lage hat sich seit Holls Zeiten gewandelt.
Das neuerwachte Interesse am hermeneutischen Problem hat auch
die Arbeit an der Geschichte der Auslegungskunst vorangetrieben.
Luther ist dabei zu einem beliebten Objekt entsprechender Unter-
suchungen geworden. Leider sind dabei seine Judenschriften nur
gelegentlich ausgewertet worden, obwohl in ihnen eine reiche Fiille
der Auslegungen zu finden ist. So bleibt zumindest fiir Luthers
Judenschriften die Aufgabe weiterhin bestehen, die Holl 1920 for-
muliert hat.

Die Analyse von Luthers Schriftauslegung in seinem Traktat
« Von den Juden und ihren Liigen » soll unter drei Gesichtspunkten
geschehen : 1. Wie wird die Schrift als Gegenstand der Auslegung
beurteilt 7 2. Welche Anforderungen werden an den Ausleger
gestellt 7 3. Welche Aufgaben werden der Auslegung gestellt 42 ?
Es ist leicht einzusehen, dass das Material, das uns der Traktat
bietet, zu einer vollstindigen Darlegung der Probleme nicht aus-
reicht. Es wird deshalb, wenn es sich als notwendig erweist, aus
anderen Schriften des Reformators erginzt werden.

a) Wie wird die Schrift als Gegenstand der Auslegung
beurteilt ?

Beim Studium des Traktats « Von den Juden und ihren Liigen »
fillt dem Leser wohl zuerst die Tatsache auf, dass Luther die Aus-
einandersetzung mit den Juden als eine vorwiegend exegetisch-
hermeneutische betreibt. Die iiblichen Beschuldigungen der Juden
als Wucherer, Brunnenvergifter, Hostienschinder usw. kennt Luther

151



zwar auch — und er hilt sie zunehmend fiir glaubhaft —, aber sie
stehen doch sehr am Rande seiner Polemik 3, Thm geht es um das
unterschiedliche Verstindnis, den unterschiedlichen Umgang mit der
Heiligen Schrift. Luther hort von den jiidischen Listerungen Christi
und von der Proselytenmacherei der Juden in Bshmen %, Angesichts
dieser Tatbestinde entbrennt sein Zorn, und er beginnt den Kampf
an der Stelle, wo der Streit am tiefsten geht, wo die moglichen bzw.
schon eingetretenen Folgen die schwerwiegendsten sind. Er kimpft
gegen das fiir seine Begriffe listerliche Schriftverstindnis der Juden,
denn in diesem sind fiir ihn alle unseligen und verwerflichen Erschei-
nungen am Judentum begriindet. So also ist es zu erkliren, dass
Luthers Judenschriften letztlich nichts anderes als Erérterungen
strittiger Bibelstellen sind %,

Der bestindige Vorwurf Luthers den Juden gegeniiber ist der,
dass sie der klaren Autoritit der Heiligen Schrift gegeniiber unge-
horsam sind “. Denn nur als Ungehorsam gegen die Autoritiit der
Schrift kann Luther sich das jiidische Deuteln am Bibelwort erkliren,
und diesen Ungehorsam will er mit allen Mitteln bekdmpfen.

Die Juden « sind die rechten Liigener und Bluthunde, die... die
gantze Schrifft mit jrn erlogenen glosen, von anfang bis noch daher,
on auffhoren verkeret und verfelscht haben » (WA 53,433,13). Immer
wieder erhebt Luther diesen Vorwurf gegen die Juden*’. In der
Schriftauslegung der Juden wird ihm einerseits der typische Umgang
des «superbus », wie ihn Augustin beschrieb *8, mit dem Wort
Gottes sichtbar : « Ja, das heisst recht verstehen, Was Gottes gebot
sey,... Nemlich, wenn wir erkennen, ja auch fiilen, das wir sie haben
und nicht halten noch halten kénnen, derhalben fur Gott arme
Sunder und schiildig sein miissen, Und allein aus bloser Gnade und
Barmbhertzigkeit solcher schuld und ungehorsam vergebung erlangen
durch den Man, auff welchen Gott solche Sund gelegt hat... Die
Jiiden aber sind so heilig wie die Barfiisser Miinche... da ist blind-
heit und hoffart, so fest als ein eisern Berg. Sie haben recht, Gott
hat unrecht » (WA 53,445,21) . Andererseits wird gerade in der
verkehrten Schriftauslegung durch die Juden der Zorn Gottes iiber
diesem Volk sichtbar : « Darumb hiite dich, lieber Christ, fur den
Jiiden, die du hieraus sihest, wie sie durch Gottes zorn dem Teufel
ubergeben sind, Der sie nicht allein des rechten verstands in der

152



Schrifft, sondern auch gemeiner menschlicher vernunfft, scham und
sinn, beraubt hat, und treibt durch sie nur eitel spott mit der heiligen
Schrifft... Denn wer so spéttisch und schendlich mit dem schreck-
lichen Wort Gottes gauckeln thar, ... der mus keinen guten Geist bey
sich haben » (WA 53,479,24) . Worin erkennt nun Luther im ein-
zelnen das Listerliche der jiidischen Schriftauslegung ? Die Haupt-
siinde der Juden ist ihre pervertierte Messiaserwartung. In unserer
Schrift nennt er denjenigen Teil das « Heuptstiick » (WA 53,449,3),
in dem er die jiidische Messiashoffnung behandelt und gegen sie
polemisiert. Nur das interessiert Luther wirklich, dass die Juden
« jren Messia bei jnen selbs abgemalet (haben), also, das er solchen
fleischlichen, hoffertigen dunkel, vom Adel des gebliits und stammes,
stercken und erhéhen (sol) » (WA 53,421,4). Die Fixierung der Juden
auf einen erdichteten Messias hindert sie daran, in Jesus Christus
den durch das ganze Alte Testament verheissenen Messias zu erken-
nen und anzunehmen. Den Juden ist der Gedanke unertriglich, dass
sie mit den Heiden den Messias gemeinsam haben konnten : « Sie
wollen den Messia allein haben und der Welt Herrn sein, Die ver-
fluchten Gojim sollen Knechte sein » (WA 53,481,18). Sie haben die
Hoffnung auf einen Messias aufgegeben, der sie von Siinde und
Tod erlosen wird, und erwarten einen politischen Messias, der sie
in irdische Herrlichkeit geleiten soll 5. Mit dieser Hoffnung befinden
sich die Juden fiir Luther in einem so krassen Gegensatz zu den
klaren Aussagen der Schrift und dem Verlauf der Geschichte, dass
sie die Schrift, « Gottes wort (so) lestern, verfolgen, spotten... Das
man solch Volck mus nach den Historien nennen :... Gottes worts
Feinde » (WA 53,436,11). Dies ist der Vorwurf, den Luther immer
wieder neu erhebt : « Die itzigen Jiiden (sind) seer grobe Lerer und
unvleissige Schiiler der Schrifft » (WA 53,471,20). Als solche machen
sie Zusitze zu Gottes Geboten %, fallen vom Text %, zerreissen ihn 3
und legen ihn eigensinnig aus %. Die Juden sondern die von Gott
gebotenen Werke (z.B. die Beschneidung) als « ein opus operatum,
eigen werck. vom wort Gottes » (WA 53,437,5). Ja, sie haben Gottes
Gebot empfangen, sie wissen darum und halten es doch nicht, son-
dern handeln unentwegt dagegen %*. Dieser Ungehorsam wird von
Luther daran erkannt, dass die Juden die #usseren Zeremonien
sorgfilltig beachten, Gott aber nicht ihren Gott sein lassen 5. Thnen

153



gilt die gottliche Autoritit der Schrift weniger als die der « Rabinen,
Thalmudisten, Kochabisten » (WA 53,502,21) 58,

In der Verkehrung des _Séhriftsinns, in der Ablehnung Christi
erfilllt sich das Schicksal der Juden. Denn « wer den Son nicht
ehret, der ehret auch den Vater nicht, der jn gesandt hat etc. Das
sind (Gott sey lob) deudliche, verstendliche wort, Nemlich, das alles,
was zu ehren oder unehren dem Son geschicht, das geschicht gewis-
lich Gott dem Vater selbs.. Wer nu den Jhesum von Nazareth,
Marien der Jungfrauen Son, leugnet, lestert, flucht, der leugnet,
lestert flucht auch Gott den Vater selbs, der Himmel und Erden
geschaffen hat. Solchs thun aber die Jiiden » (WA 53,531,16). Als
Listerer Christi, des Erlosers und der Mitte der Schrift, und Gottes,
des Schopfers Himmels und der Erden, sind die Juden fiir Luther
deutliche Beispiele endgiiltiger Verdammnis.

Luther ist der Uberzeugung, dass « Mose und alle rechte Jsrae-
liten die Spriiche von Messia verstanden (haben) aus lauter gnaden
und barmhertzigkeit, on busse und verdienst geschenckt » (WA 53,
501,27) 5. Den « Keisers Jiiden » ist im Unterschied zu den « Moses
Jiiden » das rechte Verstindnis der Schrift verloren gegangen, weil
sie Christus nicht als die Erfiillung der Verheissung angenommen
haben %. Luther steht vor dem Missbrauch der Heiligen Schrift
durch die Juden mit dem Gefiihl tiefsten Entsetzens. Nur der Zorn
Gottes und das Wirken Satans kénnen ihm die Maoglichkeit solcher
Verdammnis erkliren 5. Nur der Teufel kann Menschen in solche
Finsternis des Herzens fithren 2. Die furchtbare Blindheit der Juden
geht sogar so weit, dass auch noch den Christen das rechte Verstind-
nis der Schrift zunichte gemacht werden soll . Luther wiirde das
alles zuletzt vielleicht doch unverstindlich bleiben, wenn er nicht
den gleichen Frevel gegen die Heilige Schrift als Wort Gottes bei
den Papisten ®, den Schwirmern® und Mohammedanern ® beo-
bachtet hiitte 7.

Luther kimpft in dem Bewusstsein, dass er mit allen rechten
Christen das richtige Verstindnis der Schrift hat : « Wir haben die
Schrifft besser denn sie (d.s. die Juden), das wissen wir (Gott lob)
fur war, Und sol alle Teufel uns die selbige nicht nemen, schweige
denn die elenden Jiiden » (WA 53,450,16). Es gibt fiir ihn keine
eigentlichen Unsicherheiten in der Schriftauslegung, denn «der

154



Text ist zu mechtig und hell » (WA 53,468,24) %. Die Uberzeugung
von der Klarheit der Heiligen Schrift ist einer der wichtigsten Punkte
in der Auseinandersetzung Luthers mit seinen theologischen Geg-
nern. Seine Anschauungen dariiber hat Luther bereits 1525 in « De
servo arbitrio » in der Auseinandersetzung mit Erasmus umfassend
dargelegt. Die Klarheit oder Eindeutigkeit der Schrift (claritas, evi-
dentia, perspicuitas usw.) ist letztlich in der Auferstehung Christi
begriindet : « Quid enim potest in scripturis augustius latere reli-
quum, postquam fractis signaculis et uoleto ab hostio sepulchri
lapide, illud summum mysterium proditum est, Christum filium Dei
factum hominem, Esse Deum trinum et unum, Christum pro nobis
passum et regnaturum aeternaliter ?... Tolle Christum e scripturis,
quid amplius in illis inuenies ? » (WA 18,606,24). Von Christus her
und durch Christus wird der eigentliche Sinn der Schrift eréffnet @,
Ist so die Klarheit der Schrift in ihrer Christusbezogenheit begriindet,
so kann man doch auch auf die Anschauung von der Autorschaft
des Heiligen Geistes hinweisen. Dann gilt : « Der heilige Geist ist
der aller einfiltigste Schreiber und Redner, der im Himmel und
auf Erden ist; darumb haben seine Worte auch nicht mehr als einen
einfdltigen Sinn, welchen wir den schriftlichen oder buchstabischen
Zungensinn nennen » (WA 7,650) ™.

Nun weiss natiirlich auch Luther davon, dass sich viele Texte
der Heiligen Schrift nicht ohne weiteres verstindlich machen lassen.
Hier hilft er sich mit der Unterscheidung von res und signum, die
schon Augustin vertrat ', Die Sache (res) liegt in klarstem Licht
vor aller Welt offen, einzelne Merkmale (signa) kénnen im Dunkel
verborgen sein. In dieses Dunkel fillt dann aber von der Sache her
das Licht so hell, dass die Dunkelheit aufgehoben wird ™. Das Pro-
blem des Verhiltnisses von res und signum kann Luther auch unter
dem Gesichtspunkt betrachten, dass die Worte deutlich und fassbar
vorliegen, aber doch nicht der eigentlich-sachliche Gehalt der Hei-
ligen Schrift sind. Er sieht dann das Verhéltnis von «Wort» (signum)
und « Sache » (res) so : « Porro natura sic ordinatum est, ut verba
testante etiam Philosopho debeant servire rebus, non res verbis...
Igitur in omni expositione primo subiectum considerari debet, hoc
est, videndum est, de qua re agatur. Hoc postquam factum est,
deinde verba, si ita fert grammatices ratio, ad rem ducenda sunt, et

155



non res as verba... Quia enim non habent cogitationes dignas spiri-
tualibus rebus, de quibus sacrae literae tractant, a re aberrant, et
verba trahunt ad vanas et carnales cogitationes » (WA 42,195,3)
In diesen Zusammenhang gehért auch der oft genannte Grundsatz :
« Scriptura sacra... ipsa per sese certissima, facillima, apertissima,
sui ipsius interpres, omnium omnia probans, iudicans et illuminans »
(WA 7,97,28). Dieser wendet sich, als er 1520 notiert wurde, wohl
in erster Linie gegen die katholische Schriftauslegung, die neben
der Heiligen Schrift auch die kirchliche Tradition als Quelle der
Offenbarung und darum als Norm der Lehre und Inhalt der Ver-
kiindigung anerkannte ™. Spiter hat Luther dann das Prinzip « Sola
scriptura » in Verbindung mit der Uberzeugung von der Klarheit
der Schrift auch gegeniiber Schwirmern und Juden vertreten.
Luthers Lehre von der Klarheit der Heiligen Schrift muss noch
insofern niher ausgefiihrt werden, als die Unterscheidung von cla-
ritas « in uerbi ministerio » und claritas «in cordis cognitione »
(WA 18,609,4) spiter fiir die Frage nach der Person des Auslegers
wichtig wird. Die claritas «in cordis cognitione » oder « claritas
interna » ist nur dem Menschen gegeben, der den Heiligen Geist
besitzt . Sie ist Geschenk Gottes und als solches der Verfiigbar-
keit des Menschen entzogen. Ja, Luther ist der Uberzeugung, dass
eigentlich alle Menschen ein verfinstertes Herz haben, das sich dem
rechten Erkennen der Schrift widersetzt, solange der Geist den
Menschen nicht in eine neue Kreatur verwandelt hat . K. Holl hat
das in dieser Anschauung verborgene Problem so umschrieben :
« Was Gott, was der Geist dem Menschen zu sagen hat, ist nirgends
so klar und eindringlich ausgesprochen wie in dem Wort. Aber dass
das Wort gerade im bestimmten Augenblick den Menschen ergreift,
das ist Wirkung des gottlichen Hauchs, der jetzt eben fiir diesen
Menschen dariiber streift. Dieser * ohn Mittel * von Gott ausgehende
Geist belebt das Wort, aber andrerseits erhélt der Geist, das Ungreif-
bare, eben dadurch, dass er das Wort belebt, bestimmten Inhalt und
Ausfiillung. Verstindnis des * Buchstabens * und geistliches Verstind-
nis sind darum nicht * auseinanderzuspalten’. Man kann das eine
nicht gewinnen, ohne auch das andere zu haben » 7. Das Reden
von der « claritas externa », unter Mithilfe des Worts geschaffen, ist
eigentlich die Behauptung der « scriptura sui ipsius interpres », Zur

156



Deutung der Schrift sind keine weiteren Autorititen notwendig. Alle
Aussagen in der Schrift werden durch das Wort in das gewisseste
Licht gebracht und aller (1) Welt offen dargelegt ™.

Luthers Traktat « Von den Juden und ihren Liigen » ist vorwie-
gend als Auslegung messianisch verstandener Texte des Alten Tes-
taments abgefasst. Das wirft die Frage auf, weshalb Luther den
Beweis fiir die Messianitit Jesu Christi gerade aus dem Alten Testa-
ment erhebt. Man konnte meinen, dass er in einer Auseinander-
setzung, in der die Juden die stindig apostrophierten Gegner sind,
es als reizvolle Aufgabe ansehen konnte, diese auf ihrem eigenen
Feld zu schlagen. Aber diese Anschauung ist angesichts der Tat-
sache, dass Luther ja gerade nicht (mehr) mit den Juden disputieren
will, sondern nur noch zu seinen christlichen Glaubensbriidern
spricht , nicht zu halten. Weiter ist darauf hinzuweisen, dass der
Reformator die Messianitit Christi auch in Schriften, die mit den
Juden und ihrer Schriftauslegung nichts zu tun haben, aus dem Alten
Testament erhebt 8, das ihm « eine ununterbrochene Kette von Aus-
sagen prophetischer Vorschau » auf Christus ist®. Uns ist dieses
Verstdndnis schwierig, ja unméglich geworden: « Die moderne
historische Forschung... kann die durchgreifende prophetisch-christo-
logische Deutung vieler Stiicke des Alten Testaments, die Luther
selbstverstindlich war, nicht erneuern. Sie ist unausweichlich so auf
die jeweilige geschichtliche Absicht des Textes gerichtet, dass fiir
eine direkte Beziehung auf den kiinftigen Christus kein Raum
bleibt, und eine Doppelexegese ist ihr durch Luther selbst verbo-
ten » 82, Luther empfand seine Auslegung des Alten Testaments kei-
neswegs als « Doppelexegese », und wir miissen versuchen, in aller
Kiirze die theologischen Motive aufzuweisen, die ihn bei seiner Aus-
legung bestimmten. Da ist zuerst die Uberzeugung von der Einheit
der beiden Testamente zu nennen. Die Trennung der Schrift in
Altes und Neues Testament ist fiir Luther keine tiefgehende. Tief-
gehend dagegen ist die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium,
die sich durch beide Testamente hindurchzieht. An Paulus hat
Luther gelernt, dass das Alte Testament voller Evangelium sei, das
durch rechtes Verstiindnis erkannt werden kann #. Das Evangelium
im Alten Testament wird in den Verheissungen horbar, die auf
Christus bezogen werden miissen. Diese Bezugnahme auf Christus

157



ist aber nur vom Neuen Testament her méglich. Auf diese Weise
kann das eine nicht ohne das andere sein. Die Uberzeugung von der
Einheit beider Testamente beruht also auf dem Wissen um Christus
als dem einzigen Inhalt oder Scopus der Schrift : « Universa Scrip-
tura de solo Christo est ubique » (WA 46,414,15) 8, Seinerzeit hat
A. Schleiff darauf hingewiesen, dass fiir Luther auch die Vorstellung
von der « Historia sacra », der einheitlichen Geschichte Alten und
Neuen Testaments, bedeutsam gewesen sei und seine Bibelinterpre-
tation beeinflusst habe. Ob dieses zutreffend ist, scheint fraglich zu
sein .

Mit der bisher skizzierten Einstellung zur Heiligen Schrift kann
Luther in die Einzelexegese, die eigentliche Auseinandersetzung mit
den Juden, treten. Es geht ihm um Christus als dem Kern der Schrift
und offenbaren Scopus der messianischen Weissagungen. Dass es
schon im Alten Testament solch starkes Zeugnis von und fiir Christus
gibt, bedeutet ihm eine Stirkung des Glaubens %. Dieses Zeugnis
zu erheben und zu verdeutlichen, ist die Aufgabe, vor die sich
Luther als Exeget gestellt sieht.

b) Welche Forderungen werden an den Ausleger gestellt P

Zunichst sind einige Beobachtungen zu notieren, die Luthers
technisch-methodische Voraussetzungen betreffen. Offensichtlich
besitzt er recht gute Hebriischkenntnisse, die er in der polemischen
Auseinandersetzung zu nutzen versteht ®. Die Ergebnisse der exege-
tischen Arbeit vor ihm kennt er vorwiegend aus der « Postilla per-
petua in Vetus et Novum Testamentum » des Nikolaus v. Lyra, die
« eine Fundgrube fiir Protestanten und Katholiken » genannt
wurde ®, Aus der « Postilla » bezieht Luther vor allem seine Kennt-
nisse der rabbinischen Schriftauslegung #. Neben Nikolaus v. Lyra
hat Luther die « Additiones » des Paulus v. Burgos ausgewertet, der
ihm besonders als Zeuge gegen die Juden wertvoll sein musste, weil
er getaufter Jude war %. Daneben hat Luther noch «Der gantz
Jidisch glaub » des Antonius Margaritha %!, « Victoria adversus
impios Hebraeos » von Salvagus Porchetus ® und wahrscheinlich
auch Raymund Martins « Pugio fidei » % gekannt und benutzt. Even-
tuell sind ihm sogar Salomon b. Isaaks (Raschi) Komentare direkt
zuginglich gewesen . Neben diesen mehr oder weniger theolo-

158



gischen Autoren erwihnt Luther in unserer Schrift eine ganze Reihe
antiker Autoren, von denén er vor allem historische Nachrichten
iibernimmt : Philo (WA 53,493,33), Josephus (WA 53,488,13; 494,
36), Platon (WA 53,420,9) und der Bischof Eusebius (WA 53,497,
11; 546,37). Asop; Pseudo-Cato und Terenz (WA 53,491,1), sowie
Vergil (WA 53,503;34 ohne Namensnennung zitiert), Cicero (WA 54,
490,31) und Homer (WA 53;451,23) werden nur ganz gelegentlich
genannt:

Der Traktat « Von den Juden und ihren Liigen » enthilt ausfiihr-
liche historische Exkiirse, die auf der « Supputatio annorum mundi »,
einer Art von Geschichtstabelle, die fiir den Gebrauch am Schreib-
tisch von Luther hergestellt wurde %, basieren. Die « Supputatio »
ist im Bereich der biblischen Geschichte weitgehend auf Grund der
Angaben des Nikolaus v. Lyra und des Paulus v. Burgos verfasst
worden. Fiir die nachbiblische Geschichte stiitzt sie sich dann vor-
wiegend auf die von Melanchthon inspirierte « Chronica » des
J. Carion %, In welcher Weise Luther seine historischen Kenmtnisse
theologisch verwertete, wird spiter noch zu zeigen sein 7. Im iibri-
gen muss darauf hingewiesen werden, dass unser Traktat kaum ein
neues Argument, einen neuen exegetischen Gedanken vortrigt und
sich so als Zusammenfassung einer seit langem anhaltenden Aus-
einandersetzung ausweist %.

Die exegetische Methode Luthers ist ganz von dem Scopus
bestimmt, den er in der Schrift findet. Die exegetische Praxis des
Mittelalters, die von der literalen, allegorischen, moralisch-tropolo-
gischen und anagogisch-eschatologischen Deutung der Bibel be-
herrscht war, ist fiir ihn nicht mehr massgeblich. Der ehemalige
« artifex in allegoriis » hat sich ganz und gar auf den « sensus lite-
ralis propheticus », die aus dem prophetischen Geist herriihrende
Deutung auf Christus hin, konzentriert. An der Abzielung auf Chri-
stus misst Luther den Wert exegetischer Methoden und versteht
deshalb seine « prophetische » Deutung des Alten Testaments als
« buchstibliche » %, Nikolaus v. Lyra hatte unter dem « buchsti-
blichen Sinn » den historisch-faktischen verstanden und war damit
nach Meinung Luthers in die Gefahr geraten, den jiidischen Ausle-
gungskiinsten zu erliegen '®¥. Wenn der spitere Luther Nikolaus
v. Lyra doch fast durchweg zustimmend zitiert, so liegt dies darin

159



begriindet, dass er ihn nun vorwiegend als Historiker wertet und
als solchen seiner Auslegung nutzbar macht. Die literale Auslegungs-
weise dient Luther nur zu einem Zweck : « Christus als Inhalt der
Schrift dem einzelnen zu Gericht und Gnade gegenwirtig zu
machen » 1%, 'Wer nicht zu diesem Zweck an der Auslegung der
Schrift arbeitet, hat von vornherein das Ziel verfehlt und listert
Gott, den « Autor » der Schrift. Aus dieser Einstellung heraus sind
die bereits besprochenen bésartigen Angriffe Luthers gegen die
Juden motiviert.

Wie aber ist die Schrift richtig zu deuten ? Luther antwortet :
« Der vihisch Mensch vernimpt nicht Géttliche sachen, Es mus ein
geistlicher verstand da sein. Sonst bleibts, wie Jsaias VI sagt : Mit
sehenden augen sehen sie nicht, Mit hérenden ohren horen sie nicht.
Denn sie wissen nicht, was sie horen, sehen, reden oder setzen »
(WA 53,448,31) 12, Hier begegnet die aristotelische Formel « Glei-
ches versteht Gleiches » die besonders fiir das Schriftverstindnis des
Faber Stapulensis wichtig war 1%, Es kann also nur der geistliche
Mensch den geistgewirkten Sinn der Schrift erfassen. Der Mensch
muss zuerst umgewandelt werden, er muss sich unter die Schrift
stellen, ehe er sie richtig verstehen kann. K. Holl hat diesen Zusam-
menhang so beschrieben : « Da die Bibel auf etwas ausgeht, was der
natiirlichen Selbstliebe aufs stirkste widerstrebt, auf eine jeden
Eigenruhm preisgebende Unterwerfung unter Gott und eine sich
selbst vergessende Sittlichkeit, so liegt es dem Menschen von Haus
aus viel niher, sie nach seinem eigenen Wunsch zu deuten und ihr
Wort so aufzufassen, wie er meint ihm geniigen zu kénnen. Es
bedarf erst einer inneren Umwandlung, ehe einer die Schrift das
sagen lisst, was sie wirklich sagt. Aber diese Umwandlung ist nicht
das Werk des Menschen selbst; sie erfolgt durch Gott, und das
Mittel, dessen er sich bedient, um sie herbeizufiihren, ist wiederum
kein anderes als eben die Schrift. Gott gibt dem Wort im bestimmten
Augenblick Gewalt, so dass es den Menschen als ein jetzt eben
gesprochenes und auf ihn persénlich hingerichtetes erscheint. Indem
es das Gewissen des Menschen ergreift und ihn in seinem Selbst-
gefiihl erschiittert, schafft es sich selbst den Hoérer, der es zu fassen
imstande ist. Der vom Wort getroffene kommt so in Berithrung mit
Gott selbst, er erlebt die Sache, die in dem Wort gemeint ist, und

160



von da aus lernt er das Wort verstehen. Die Furcht Gottes, die
Demut, die den Willen zur Wahrhaftigkeit in sich schliesst, ist des-
halb der Anfang alles Verstehens » 1%,

Die Zusammenhinge mit Luthers Rechtfertigungslehre sind an
dieser Stelle uniibersehbar. Man konnte formulieren, dass nur der
aus Glauben Gerechtfertigte die Heilige Schrift richtig zu verstehen
vermag, die ihm die Rechtfertigung des Siinders zuspricht 1%, Nur
der kann durch «hohen prophetischen verstand » (WA 53,445,4)
wissen, was Gottes Gebot ist, der aus der Rechtfertigung lebend auf
die helle und klare Stimme der Schrift in Demut horen kann. So
etwa konnten Luthers Vorstellungen von dem rechten Ausleger
zusammengefasst werden. Dieser Ausleger ist dann aber auch von
einer bedenklichen Selbstsicherheit im Urteil iiber die Schrift selber
und seine Gegner geprigt. Gerade der Traktat « Von den Juden und
ihren Liigen » spiegelt diese fatale Selbstsicherheit stindig wider :
z.B. « Wir Christen haben unser new Testament, das zeuget uns
gewis und gnug von Messia, Das aber dem die Jiiden nicht gleuben,
da fragen wir nichts nach... und lassen sie jmer hin faren und harren
jres Messia » (WA 53,450,4). Hier muss an alles erinnert werden,
was oben iiber Luthers Anschauung von der Klarheit der Heiligen
Schrift gesagt wurde. Einerseits konnte diese « religiose Selbstge-
wissheit » (K. Holl) bewundert werden, andererseits aber weckt sie
doch tiefes Unbehagen. Der hier sichtbar werdende Zirkel wurde von
K. Holl so beschrieben : « Man muss den Geist haben, um das Wort
zu verstehen, aber wiederum ist es das Wort allein, das den Geist
vermittelt. Durch das Wort und nur durch das Wort vermag man
in die Sache einzudringen; aber umgekehrt muss man wieder mit
der Sache, mit Gott und Christus, in Beriihrung gekommen sein, um
den Sinn der Worte zu begreifen » 1%. Woher aber weiss der Mensch,
dass er den Geist hat, und wird durch dieses Zirkeldenken nicht
letztendlich die Gottheit Gottes angetastet 17 P

c) Welche Aufgaben werden der Auslegung gestellt ?

Diese Frage ist anhand des Traktats « Von den Juden und ihren
Liigen » in dreifacher Weise zu beantworten. Es soll zum ersten
der Glaube der Christen gestirkt werden: « So wollen wir nu,
unsern Glauben zu stercken, der Jiiden etliche grobe thorheit in

161



jrem glauben und auslegung der Schrifft handeln » (WA 53,419,16).
Der Glaube wird durch die Eindeutigkeit der biblischen Beweis-
stellen gefestigt. Die Auslegung richtet sich nur noch an die Christen.
Luther redet im innerchristlichen Raum, und die Absicht missiona-
rischer Einwirkung auf die Nichtchristen ist aufgegeben worden.
Es ist erschreckend, wie pointiert sich Luther von dem Unglidubigen
abgrenzt und diesen seinem Schicksal iiberldsst : « (Das) die Jiiden
nicht gleuben, da fragen wir nichts nach... und lassen sie jmer hin
faren und harren jres Messia. Ir unglaub schadet uns nicht... (so) wir
doch irer bekerung gar nicht begeren noch bediirffen zu unserem
vorteil, nutz oder hiilffe, sondern alles, was wir des thun, jnen zum
besten thun, wollen sie des nicht so miigen sie es lassen wir sind
entschiildigt und konnen jr wol emperen mit allem, das sie sind,
haben, vermugen zur Seligkeit » (WA 53,450,5) %8,

In dem soeben vorgefithrten Zitat ist die zweite Abzweckung
der Schrift Luthers bereits angeklungen. Luther mochte nicht mit-
schuldig werden mit den Juden. Ihr Unglaube, ihre Gottes- und
Christuslidsterungen sollen ihm nicht zugerechnet werden : « Wir
haben zuvor eigner Sunde gnug auff uns noch vom Bapsttum her,
thun teglich viel dazu mit allerley undanckbarkeit und verachtung
seines wortes und aller seiner gnaden, das nicht not ist, auch diese
frembden, schendlichen Laster der Jiden auff uns zu laden » (WA
53,527,23). Das Bekenntnis der eigenen Siindhaftigkeit dient hier zur
Trennung derer, die gemeinsam der gottlichen Vergebung bediirfen.
Die Kluft, die Luther zwischen den Christen und den (endgiiltig)
verdammten Juden aufgerissen hat, ist uniiberwindbar geworden.
Mit den Kindern Satans, auf denen der Zorn Gottes « nachweislich »
lastet, ist jede Form der Solidaritit unméglich geworden. Der Pre-
diger steht nicht mehr mit den Horern zusammen vor dem Angesicht
Gottes, sondern schickt diese in das Strafgericht Gottes, von dem
er sich salviert glaubt. Die gelegentliche Anerkennung der Méglich-
keit, dass einzelne Juden doch noch gerettet werden konnten, kann
an diesem finsteren Gesamtbild nichts mehr &ndern 1%,

Als drittes verfolgt der Traktat den Zweck, die Ehre Gottes und
Christi zu wahren und zu verteidigen. Insofern hatte E. Vogelsang
durchaus recht, wenn er formulierte : « Fiir Luther ist die Juden-
frage zuerst und zuletzt die Christusfrage » 111, ’

162



4, ZUSAMMENFASSUNG

Luthers Stellungnahme gegen die Juden erwichst aus seinem
Schriftverstdndnis, das in der Art und Weise seiner Schriftauslegung
erkennbar wird. Bis 1523 hatte er geglaubt, dass es die Papisten
gewesen seien, die den Juden den Zugang zum Evangelium verstellt
hitten, und ingrimmig konstatiert : « Sie haben mit den Juden gehan-
delt als weren es hunde und nicht menschen, haben nichts mehr
kund thun denn sie schelten und yhr gutt nehmen, wenn man sie
getaufft hat, keyn Christlich lere noch leben hat man yhn beweyset,
sondern nur der Bepsterey und muncherey untherworffen » (WA 11,
315,3). Dann aber argumentierte er, aus welchen Griinden auch
immer (Enttduschung iiber mangelnden Zulauf seitens der Juden,
Abwehr sektiererischer Auslegungen des Alten Testaments), mit den
gleichen christologisch interpretierten Schriftbeweisen, die er zuvor
sogar zugunsten der Juden verwandt hatte, gegen sie und prigte
einen christologisch fundamentierten Antisemitismus, dessen Wur-
zeln bis in das Neue Testament zuriickvervolgt werden kénnten.

Weil Luther zu wissen vermeint, dass die Geduld Gottes mit sei-
nem Volk erschopft ist, glaubt er sich aus der Solidaritit mit den
Juden entlassen. « Was hier zu bedauern ist, ist die hermeneutische
Verkiirzung der christologischen Interpretation des Alten Testa-
ments auf Kosten der Horbereitschaft auf die ganze Schrift, die die
Bruderschaft aller Menschen als Wirkung des Kreuzestodes Christi
und seiner Auferstehung einschliesst » 112, Gerade dadurch, dass sich
Luther ganz auf den Geist als den eigentlichen Ausleger der Schrift
verldsst, gewinnt er jene bestiirzende Selbstgewissheit im Umgang
mit dem Bibelwort, die nichts mehr davon zu wissen scheint, dass
auch der im Glauben gerechtfertigte und durch den Geist erleuch-
tete Ausleger stindig der Busse und Vergebung bedarf. Er ist sich
der Verheissungen und Erwihlung Gottes auf bedenkliche Weise
gewiss und sieht die Kirche als eine festumrissene Gruppe von
abstrakt-idealer Qualitit, der das Judentum als eine sehr konkrete
Grosse mit allen unvermeidlichen menschlichen Schwichen und
Fragwiirdigkeiten gegeniibergestellt wird. Dass sich so die Mass-
stibe zuungunsten der Juden verschieben mussten, ist verstindlich.

163



Zugleich wird aber — ganz allgemein betrachtet — die Gefahr deu-
lich, die in der Verabsolutierung theologischer Erkenntnisse liegen
kann.

Luther iiberhérte die Warnung des Apostels Paulus « Gott hat
alle beschlossen unter dem Unglauben, auf dass er sich aller erbar-
me » (R6m. 11,32) und verfiel jenem « Stolz», den Paulus ange-
sichts des gottlichen Geheimnisses von der endzeitlichen Errettung
des « ganzen Israel » riigte (Rém. 11) 1%, Der Traktat « Von den
Juden und ihren Liigen » ist ein furchtbares Zeugnis dieses « Stol-
zes », der iiber alles, auch iiber Gottes Richtspruch am Jiingsten
Tag, schon im vorhinein genauen Bescheid hat 1%, Luther hat damit
zu seinem Teil dazu beigetragen, die Botschaft von der in Christus
offenbar gewordenen Liebe Gottes dem jiidischen Volk vorzuent-
halten 15, Die Heilige Schrift selbst wird hier zum Zeugen gegen
ihn und ruft uns zu jener Bruderschaft, deren negative Seite der
Unglauben bei Juden und Christen ist, deren positive Seite aber das
in Kreuzestod und Auferstehung Christi aufleuchtende gottliche
Erbarmen mit allen Menschen ist.

ANMERKUNGEN

36 Vgl. auch WA 13,523 ff. (1524 ff.); Walch2 14,67 (1532).

87 WA 53,492,16 : «Er (di. der spruch) nicht allein die zeit Christi stimmet,
Sondern auch weissaget, was er thun sol, nemlich : Siinde weg nemen, Gerech-
tigkeit bringen, Und dasselbige durch seinen Tod, Und macht den Christum
zum Priester, der aller Welt siinde tregt ».

38 Vgl, zu Luthers Zeitrechnung im Anschluss an Dan. 9 auch WA 11,332
(1523).

39 Vgl. WA B 8,90f. (1537).

40 Zu Luthers Geschichtskenntnissen vgl. WA 53,107-127 (Supputatio annorum
mundi 1541/1545).

41 X, Holl, Luthers Bedeutung fiir den Fortschritt der Auslegungskunst, in :
Gesammelte Aufsitze zur Kirchengeschichte, Bd. 1 Luther, Tiibingen 1923 3,
S.544f.

42 In dieser dreigeteilten Betrachtungsweise will G. Heinrici, in: RE37, S. 729,
die Geschichte der Hermeneutik untersucht wissen. Holl hat diese Dreiteilung
in modifizierter Weise aufgenommen.

164



3 In « Von den Juden und ihren Liigen » zihlt Luther einige dieser Beschul-
digungen auf, WA 53,530,18, und bemerkt: «Ich weis wol, das sie solches
und alles leugnen! Es stimmet aber alles mit dem Urteil Christi...». Vgl.
auch Luthers letzte Briefe an Katharina von Bora, WA B 11, 275,287, in denen
er den Verdacht #dussert, dass seine schwere Erkrankung durch zauberische
Machenschaften der Juden von Rissdorf verursacht worden sei.

44 Vgl. Newman, S. 621 ff.

45 Luther hat eben nicht mehr die Absicht missionarischer Einwirkung auf die
Juden, obwohl er nicht ausschliessen méchte, dass sich einzelne Juden doch
noch bekehren: WA 53,417,20; 597,9 (1543). Der jiingere Luther hatte da
anders gedacht, vgl. etwa WA 11,314 ff. (1523) und die in Anm. 109 genannte
Literatur.

46 Dieser Vorwurf wird bereits in den « Dictata super psalterium » von 1513/1516
erhoben; vgl. Lewin, S. 2 ff.

47 Vgl. WA 53,436,10; 450,19; 458,26; 480,1; 510,31,

48 Vgl. Maurer, S. 41.

49 Vgl. auch WA 53,435,10.

50 Vgl. auch WA 583,434,26; 501,7; 517,24; 522,20.

51 ‘WA 53,498,6.

52 WA 53,430,14.

53 ‘WA 53,457,26.

5¢ WA 53,504 4.

55 WA 53,458,21.

56 WA 53,443,2.

57 WA 53,447,20.

58 Vgl. auch WA 53,491,1.

50 Vgl. auch WA 53,480,1; 487 f., 35.

80 Vgl. WA 53,524 £., 30.

81 WA 53,468,6.

62 WA 53,511,7; vgl. R. Hermann, Von der Klarheit der Heiligen Schrift, Berlin
1958, S. 109 ff.

63 WA 53,503,19.

64 WA 53,437,21; 438,4; 449,22 (1); 485,7; 511,22; 522,23.

65 'WA 53,461,17; 503,25.

96 ‘WA 53,485,7; 511,3; 522,23.

87 Vgl. zur Ineinssetzung von « Tiirken, Juden und Papst » die Belege bei Lewin,
S.48 Anm. 7, S.106 Anm. 8 und Th. Knolle, Luthers Stellung zu den Juden,
in : Luther 20, 1938, S. 117-124, bes. S. 124.

68 Zu 2. Sam. 23,3-5. Luther spricht immer wieder davon, dass das Wort klar
und eindeutig ist. Allerdings sind diese Ausserungen nur beildufig und wenig
differenziert : WA 53,432,14; 456,3; 465,15; 465,26; 467,29; 468,6; 468,12;
468,24; 473.4; 493,4; 505,17; 505,20; 510,16; 534,4; 534,17.

69 Vgl. auch WA 46,414,15 : « Universa scriptura de solo Christo est ubique »
(1538). Vgl. auch H. Bornkamm, Das Wort Gottes bei Luther, Miinchen 19383,
S. 23 ff.

70 Luther ist jedoch von dem Dogma der Verbalinspiration weit entfernt. Das
Wort ist die Schale, das Gefiss, in dem sich Gott an den Menschen wendet.

"1 De doctrina christiana 12; II 1.

165



72 Die Regel, dass man stets vom « Hellen » auszugehen und mit ihm in das
« Dunkel » hineinzuleuchten habe, ist altkirchliche Uberlieferung; vgl. Holl,
S.559 und Th. Knolle, D. M. Luthers Antijiidische Psalterauslegung, in:
Luther 20, 1938, S. 100-106, bes. S. 100 {., sowie auch WA 18,606,30 ff.

7 Vgl. F. Hahn, Luthers Auslegungsgrundsitze und ihre theologischen Vor-
aussetzungen, in : Zeitschr. f. syst. Theologie 12, 1935, S. 165-218, bes. S. 167 :
« Die Theologie geht der Einzelexegese voraus; erst res, dann verba! »

"t Vgl. J. Beckmann, Die Bedeutung der reformatorischen Entdeckung des
Evangeliums fiir die Auslegung der Heiligen Schrift, in: Luther 34, 1963,
S. 20-30, bes. S. 24.

75 WA 18,609,55 : «Si de interna claritate dixeris, nullus homo unum iota in
scripturis uidet, nisi spiriturn Dei habet... Spiritus enim requiritur ad totam
scripturam et ad quamlibet eius partem intelligendam ».

76 WA 18,609,7 : « Omnes habent obscuratum cor, ita, ut, si etiam dicant et
norint proferre omnia scripturae, nihil tamen uerum sentiant aut uere cognos-
cant; neque credunt Deum, nec sese esse creaturas Dei ».

77 Holl, S.558.

78 WA 18,609,12 : «Si de externa dixeris, Nihil prorsus relictum est obscurum
aut antiquum, sed omnia sunt per uerbum in lucem producta certissimam, et
declarata toto orbi, quaecunque sunt in scripturis ».

™ Vgl. WA 53,417 £f.,20; vgl. M. Stohr, Luther und die Juden, in: Evange-
lische Theologie 20, 1960, S. 157-182, bes. S. 163.

80 Vgl. die Zusammenstellung bei H. Bornkamm, Luther und das Alte Testa-
ment, Tiibingen 1848, S. 86 ff.

81 Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S. 87.

82 Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S. 223 {.

83 Vgl. WA 37,365,7 (1534); Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S. 69 ff.;
besonders das Zitat WA 101 2,159,7 (1522); dann auch G. Ebeling, Evange-
lische Evangelienauslegung, Miinchen 1942, S. 427 ff.; ders., Luther, Tiibingen
1964, S. 120 ff.

8¢ Zu den theologischen Konsequenzen des « Christus als der Scopus der
Schrift » vgl. Beckmann, S. 26 ff. und V. Herntrich, Luther und das Alte Tes-
tament, in : Lutherjahrbuch 20, 1938, S. 93-124, bes. S. 96 ff.

85 Vgl. A. Schleiff, Luthers Deutung des Alten Testaments aus seiner Sicht der
Geschichte, in : Luther 21, 1939, S.75-82, bs. S.80f.

86 Vgl. WA 53,468,28.

87 Zu Luthers Beschiftigung mit den alten Sprachen, insbesondere dem Hebriii-
schen, vgl. O. Scheel, Martin Luther, Bd. 2, Tiibingen 1917, S. 227 f.; W. Wal-
ther, Luthers Deutsche Bibel. Berlin 1917, S. 39 ff. und WA 15,42,17 (1524).

88 R. Schmidt, in : RE3 12, S. 30.

89 Zu Nikolaus von Lyra vgl. Ebeling, Evangelienauslegung, S. 128 ff. A. Klein-
hans, in : LThK 7, Sp. 992 {. charakterisiert Lyra : « der beste Exeget des spi-
teren Mittelalters und der Ring, der die Exegese des Mittelalters mit der der
Neuzeit verbindet ». In « Von den Juden und ihren Liigen » wird Lyra mehr-
fach erwihnt: WA 53,417,24; 476,17, 480,1; 482,22; 489,10; 498,28.

90 Zu Paulus von Burgos vgl. Ebeling, Evangelienauslegung, S. 133 ff. In « Von
den Juden und ihren Liigen » wird er zumeist zusammen mit Nikolaus von
Lyra genannt, aber auch allein : WA 53,449,13; 452,21 ; 491,183.

166



91 Vgl. WA 53,413 bes. Anm. 2. Margaritha war wie Paulus von Burgos getaufter
Jude, vgl. WA 53,449, Anm. 1.

92 Vgl. WA 53,413 bes. Anm. 3; 513,14.

93 Vgl. WA 53,413 und H.L. Strack, in: RE3 16, S. 413 ff.

94 Vgl. WA 53,414 und Lewin, S.52. Die WA verzeichnet im Apparat fortlau-
fend die vermutlichen Raschi-Zitate.

9% WA 53,22 ff. (1541/1545); vgl. die Einleitung von F. Cohrs, in: WA 53,1 ff.,
bes. S. 9 ff. und E. Schifer, Luther als Kirchenhistoriker, Giitersloh 1897.

9% WA 53,91,

97 Hier seien lediglich die historischen Komplexe genannt, mit denen Luther
sich besonders intensiv beschiftigte : alles, was zur « historischen » Beweis-
fiihrung fiir das Gekommensein des Messias und fiir die Bestimmung seines
Geburtsjahres dienen kann, also besonders die Ereignisse um die Zerstérung
Jerusalems im Zusammenhang mit Dan. 9. Die eigentliche «Geschichte Israels»
schildert Luther durchgiingig nach den biblischen Berichten.

98 Vgl. die datierten Querverweise in den Anmerkungen.

99 Luther diirfte hier von Faber Stapulensis abhingig sein, der als wértlichen
Sinn der Bibel den sensus spiritualis definierte; vgl. Hahn, S. 166 f.

100 Hahn, S.171f{.

101 Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S.75.

102 Tuther zitiert hier 1.Kor. 2,14. Diese Stelle ist oft zur Begriindung allego-
rischer Auslegung herangezogen worden.

103 Vgl. Hahn, S. 167.

104 Holl, S. 548 und die dort angefiihrten Belege.

105 Was fiir weitere geistige Einfliisse hier wirkten, zeigt Hahn, S. 169 ff. : « hu-
manistische Humilitéitsethik », mystische Ideen der « Entwerdung » und « Ent-
wertung », Luthers Gottesbild und die Demut des Menschen als opus alie-
num Gottes.

106 Holl, S. 567.

107 Diese Frage haben Hermann durchgehend und Stshr, S.171 dringlich for-
muliert.

108 Stshr, S. 171 bemerkt, dass hier « mit der alten Kainsfrage » die « Solidaritit »
mit den Juden abgelehnt wird.

109 Vgl. zu dem Problem der eventuellen Endbekehrung der Juden bei Luther
Vogelsang, S. 32 ff.; Maurer, S.92f.; Stohr, S.177f.

110 Vgl. WA 53,523,3 u.6.

111 Vogelsang, S. 9.

112 T, Rogge, Luthers Stellung zu den Juden, in: Luther 40, 1969, S.13-24, bes.
S. 28.

113 Luther hat die Auslegung dieser Stelle im Sinn einer Endbekehrung Israels
nach anfinglichem Schwanken abgelehnt; vgl. W. Holsten, Christentum und
nichtchristliche Religion nach der Auffassung Luthers, Giitersloh 1932,
S. 117 ff.

114 Ap diesem Urteil kann auch die noch gelegentlich, zumindest verbal geius-
serte Hoffnung auf Bekehrung einzelner Juden, so z.B. WA 53,552,36, nichts
dndern; vgl. Pfisterer, S. 70.

115 Man denke nur an die unsichere Haltung der protestantischen Kirchen in der
Frage der « Judenmission » !

167



	Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren Lügen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des Reformators (1543) [Fortsetzung]

