
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren
Lügen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des
Reformators (1543) [Fortsetzung]

Autor: Maser, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LUTHER SCHRIFTAUSLEGUNG
IN DEM TRAKTAT

« VON DEN JUDEN UND IHREN LÜGEN »

Ein Beitrag zum « christologischen Antisemitismus »

des Reformators
(1543)

Von Peter Maser, Halle/S. (DDR)

(Fortsetzung)

d) Hag. 2,6-9 : « So spricht der HERR : Es ist noch umb ein
kleine zeit, das ich Himel und Erden, das Meer und Trocken bewegen

werde, ja alle Heiden wil ich bewegen, Da sol denn komen der
Heiden trost, Hemdath. Und ich wil dis Haus vol herrligkeit machen,
spricht der HERR Zebaoth, Es sol die herrligkeit dieses letzten
Hauses grösser sein, denn des Ersten gewesen ist, spricht der HERR
Zebaoth » (WA 53,476,6). Luther versteht diese Stelle so : « Er (d.i.
der Heiden Trost) sol komen, wenn derselbige Tempel (d.i. der, an
dem Haggai baut) noch stehet » (WA 53,476,23). Nun ist aber der
Tempel zerstört, und der Messias, d.i. der Trost der Heiden, ist nach

jüdischer Anschauung nicht erschienen. Heftig polemisiert Luther
gegen die jüdischen Ausleger, die das « Hemdath » « creutzigen »

und es mit « Gold und Silber aller Heiden » (WA 53,477,15)
übersetzen. Zwar haben die Juden « nach der Grammatica » (WA 53,

477,16) nicht so unrecht, denn chämdah bedeutet ja tatsächlich « die
begird ». Dass aber die Heiden Gold und Silber begehren sollen,
ist für Luther nur Anlass zu bissigen Bemerkungen über den « geit-
zigen verstand » der Juden, die ihre eigene Habgier in den Text
hineinlesen : « Pfu euch hie, pfu euch dort, und wo jr seid, jr ver-
dampten Jüden, das jr diese ernste, herrliche, tröstliche wort Gottes

so schendlich auff ewern sterblichen, madichten Geitzwanst zihen

thüret, und schemet euch nicht, ewern Geitz so gröblich an den tag

149



zu geben » (WA 53,478,27). Nach Luthers Meinung, der sich hier
auf seine üblichen Gewährsmänner Nikolaus von Lyra und Paulus

von Burgos stützt, haben die « alten Vorfaren diesen Spruch Haggei
von Messia verstanden » (WA 53,480,1). Die Juden lassen also sogar
von den Lehren ihrer Vorfahren ab. « Summa, es ist Messia, an dem
die ungleubigen, verstockten Jüden eitel unlust, ekel und grewel
solten haben... Aber den Heiden solt er Wilkomen heissen, als jres
hertzen freude, lust, aller wünsch und begird. Denn er bringt jnen
erlösung von Sünden, Tod, Teufel, Helle und allem ubel, ewiglich.
Ja, das ist der Heiden begird, hertzen lust, freude und trost » (WA
53,480,18) 36. Die Juden « wollens nicht, sie könnens nicht leiden,
das wir Heiden solten jnen fur Gott gleich sein, Und der Messia
solt so wol unser, als jrer trost und freude sein » (WA 53,481,9).

e) Dan. 9,24 : « Siebenzig Wochen sind bestimpt über dein
Volck und über deine heilige Stad, das dem ubertreten gewehret,
die sunde versiegelt, die missethat versünet, ein ewige Gerechtigkeit

bracht, und die Gesicht und Weissagung versiegelt, und der

Allerheiligest gesalbet werden » (WA 53,492,10). Diesen Spruch
hält Luther für den « furnemesten einer... in der gantzen Schrifft »

(WA 53,492,15). Grundsätzlich versteht er die Stelle als Weissagung
auf Christus hin37, hier aber will er sich vornehmlich auf die
Zeitangabe innerhalb der Verheissung beschränken. Sie soll die Frage
beantworten, « ob solcher Messia oder Priester komen sey oder noch
komen solle, unsern Glauben zu stercken wider alle Teufel und
Menschen » (WA 53,492,20). Die siebzig Wochen, von denen Daniel
spricht, sind nicht « Tagewochen », sondern « Jarwochen », so « das

eine wochen sieben jar heisse, und macht in Summa .CCCCXC. »

(WA 53,492,23)38. Diese 490 Jahre sind vollendet worden im Jahr 70,
als die Römer Jerusalem zerstörten39. Der Messias aber muss in der
letzten, also in der 69. Woche getötet worden sein. « Doch also, das

er wider lebendig werde. Denn er sol in der selbigen letzten wochen
' vielen den Bund leisten ' » (WA 53,493,7). Um sein Verständnis
der Stelle zu untermauern, unternimmt Luther einen weiten Ausflug
in die Geschichte des Judentums 40. Dabei setzt er sich zugleich mit
einigen jüdischen Interpretationen der Stelle auseinander, die er mit
dem Hinweis auf die historischen Tatsachen widerlegt.

150



3. LUTHERS SCHRIFTAUSLEGUNG IN
« VON DEN JUDEN UND IHREN LÜGEN »

Im Jahr 1920 konnte K. Holl noch schreiben : « Die Geschichte
der Auslegung gehört bei uns zu den allervernachlässigsten Gebieten.
Und insbesondere für Luther ist hierin noch kaum etwas getan. Es

gibt eine Reihe wertvoller Arbeiten über Luthers Stellung zur
Heiligen Schrift... Die andere wichtigere Seite, wie Luther den Text
selbst anfasst, auf welche Schwierigkeiten grundsätzlicher Art er
dabei stösst und welche Lösungen sich ihm ergeben, wird überall
kaum gestreift »41. Die Lage hat sich seit Holls Zeiten gewandelt.
Das neuerwachte Interesse am hermeneutischen Problem hat auch
die Arbeit an der Geschichte der Auslegungskunst vorangetrieben.
Luther ist dabei zu einem beliebten Objekt entsprechender
Untersuchungen geworden. Leider sind dabei seine Judenschriften nur
gelegentlich ausgewertet worden, obwohl in ihnen eine reiche Fülle
der Auslegungen zu finden ist. So bleibt zumindest für Luthers
Judenschriften die Aufgabe weiterhin bestehen, die Holl 1920
formuliert hat.

Die Analyse von Luthers Schriftauslegung in seinem Traktat
« Von den Juden und ihren Lügen » soll unter drei Gesichtspunkten
geschehen : 1. Wie wird die Schrift als Gegenstand der Auslegung
beurteilt 2. Welche Anforderungen werden an den Ausleger
gestellt 3. Welche Aufgaben werden der Auslegung gestellt42
Es ist leicht einzusehen, dass das Material, das uns der Traktat
bietet, zu einer vollständigen Darlegung der Probleme nicht
ausreicht. Es wird deshalb, wenn es sich als notwendig erweist, aus
anderen Schriften des Reformators ergänzt werden.

a) Wie wird die Schrift als Gegenstand der Auslegung
beurteilt

Beim Studium des Traktats « Von den Juden und ihren Lügen »

fällt dem Leser wohl zuerst die Tatsache auf, dass Luther die
Auseinandersetzung mit den Juden als eine vorwiegend exegetisch-
hermeneutische betreibt. Die üblichen Beschuldigungen der Juden
als Wucherer, Brunnenvergifter, Hostienschänder usw. kennt Luther

Jöl



zwar auch — und er hält sie zunehmend für glaubhaft —, aber sie
stehen doch sehr am Rande seiner Polemik48. Ihm geht es um das

unterschiedliche Verständnis, den unterschiedlichen Umgang mit der
Heiligen Schrift. Luther hört von den jüdischen Lästerungen Christi
und von der Proselytenmacherei der Juden in Böhmen44. Angesichts
dieser Tatbestände entbrennt sein Zorn, und er beginnt den Kampf
an der Stelle, wo der Streit am tiefsten geht, wo die möglichen bzw.
schon eingetretenen Folgen die schwerwiegendsten sind. Er kämpft
gegen das für seine Begriffe lästerliche Schriftverständnis der Juden,
denn in diesem sind für ihn alle unseligen und verwerflichen Erscheinungen

am Judentum begründet. So also ist es zu erklären, dass
Luthers Judenschriften letztlich nichts anderes als Erörterungen
strittiger Bibelstellen sind45.

Der beständige Vorwurf Luthers den Juden gegenüber ist der,
dass sie der klaren Autorität der Heiligen Schrift gegenüber
ungehorsam sind ,e. Denn nur als Ungehorsam gegen die Autorität der
Schrift kann Luther sich das jüdische Deuteln am Bibelwort erklären,
und diesen Ungehorsam will er mit allen Mitteln bekämpfen.

Die Juden « sind die rechten Lügener und Bluthunde, die... die
gantze Schrifft mit jrn erlogenen glosen, von anfang bis noch daher,
on auffhören verkeret und verfelscht haben » (WA 53,433,13). Immer
wieder erhebt Luther diesen Vorwurf gegen die Juden47. In der
Schriftauslegung der Juden wird ihm einerseits der typische Umgang
des « superbus », wie ihn Augustin beschrieb48, mit dem Wort
Gottes sichtbar : « Ja, das heisst recht verstehen, Was Gottes gebot
sey,... Nemlich, wenn wir erkennen, ja auch fülen, das wir sie haben
und nicht halten noch halten können, derhalben fur Gott arme
Sunder und schüldig sein müssen, Und allein aus bioser Gnade und
Barmhertzigkeit solcher schuld und ungehorsam Vergebung erlangen
durch den Man, auff welchen Gott solche Sund gelegt hat... Die
Jüden aber sind so heilig wie die Barfüsser Münche... da ist blind-
heit und hoffart, so fest als ein eisern Berg. Sie haben recht, Gott
hat unrecht » (WA 53,445,21)49. Andererseits wird gerade in der
verkehrten Schriftauslegung durch die Juden der Zorn Gottes über
diesem Volk sichtbar : « Darumb hüte dich, lieber Christ, fur den
Jüden, die du hieraus sihest, wie sie durch Gottes zorn dem Teufel
ubergeben sind, Der sie nicht allein des rechten Verstands in der

152



Schrifft, sondern auch gemeiner menschlicher vernunfft, schäm und
sinn, beraubt hat, und treibt durch sie nur eitel spott mit der heiligen
Schrifft... Denn wer so spöttisch und schendlich mit dem schrecklichen

Wort Gottes gauckeln thar, der mus keinen guten Geist bey
sich haben » (WA 53,479,24)30. Worin erkennt nun Luther im
einzelnen das Lästerliche der jüdischen Schriftauslegung Die Hauptsünde

der Juden ist ihre pervertierte Messiaserwartung. In unserer
Schrift nennt er denjenigen Teil das « Heuptstück » (WA 53,449,3),
in dem er die jüdische Messiashoffnung behandelt und gegen sie

polemisiert. Nur das interessiert Luther wirklich, dass die Juden
« jren Messia bei jnen selbs abgemalet (haben), also, das er solchen

fleischlichen, hoffertigen dunkel, vom Adel des geblüts und Stammes,
stercken und erhöhen (sol) » (WA 53,421,4). Die Fixierung der Juden
auf einen erdichteten Messias hindert sie daran, in Jesus Christus
den durch das ganze Alte Testament verheissenen Messias zu erkennen

und anzunehmen. Den Juden ist der Gedanke unerträglich, dass

sie mit den Heiden den Messias gemeinsam haben könnten : « Sie

wollen den Messia allein haben und der Welt Herrn sein, Die
verfluchten Gojim sollen Knechte sein » (WA 53,481,18). Sie haben die
Hoffnung auf einen Messias aufgegeben, der sie von Sünde und
Tod erlösen wird, und erwarten einen politischen Messias, der sie

in irdische Herrlichkeit geleiten soll51. Mit dieser Hoffnung befinden
sich die Juden für Luther in einem so krassen Gegensatz zu den
klaren Aussagen der Schrift und dem Verlauf der Geschichte, dass

sie die Schrift, « Gottes wort (so) lestern, verfolgen, spotten... Das

man solch Volck mus nach den Historien nennen :... Gottes worts
Feinde » (WA 53,436,11). Dies ist der Vorwurf, den Luther immer
wieder neu erhebt : « Die itzigen Jüden (sind) seer grobe Lerer und
unvleissige Schüler der Schrifft » (WA 53,471,20). Als solche machen
sie Zusätze zu Gottes Geboten52, fallen vom Text53, zerreissen ihn54

und legen ihn eigensinnig aus 55. Die Juden sondern die von Gott
gebotenen Werke (z.B. die Beschneidung) als « ein opus operatum,
eigen werck. vom wort Gottes » (WA 53,437,5). Ja, sie haben Gottes
Gebot empfangen, sie wissen darum und halten es doch nicht,
sondern handeln unentwegt dagegen56. Dieser Ungehorsam wird von
Luther daran erkannt, dass die Juden die äusseren Zeremonien

sorgfälltig beachten, Gott aber nicht ihren Gott sein lassen57. Ihnen

153



gilt die göttliche Autorität der Schrift weniger als die der « Rabinen,
Thalmudisten, Kochabisten » (WA 53,502,21)58.

In der Verkehrung des Schriftsinns, in der Ablehnung Christi
erfüllt sich das Schicksal der Juden. Denn « wer den Son nicht
ehret, der ehret auch den Vater nicht, der jn gesandt hat etc. Das
sind (Gott sey lob) deudliché, verstendliche wort, Nemlich, das alles,
was zu ehren oder Unehren dem Son geschieht, das geschieht gewis-
lich Gott dem Vater selbs... Wer nu den Jhesum von Nazareth,
Marien der Jungfrauen Son, leugnet, lestert, flucht, der leugnet,
lestert flucht auch Gott den Vater selbs, der Himmel und Erden
geschaffen hat. Solchs thun aber die Jüden » (WA 53,531,16). Als
Lästerer Christi, des Erlösers und der Mitte der Schrift, und Gottes,
des Schöpfers Himmels und der Erden, sind die Juden für Luther
deutliche Beispiele endgültiger Verdammnis.

Luther ist der Überzeugung, dass « Mose und alle rechte Jsrae-
liten die Sprüche von Messia verstanden (haben) aus lauter gnaden
und barmhertzigkeit, on busse und verdienst geschenckt » (WA 53,
501,27)59. Den « Keisers Jüden » ist im Unterschied zu den « Moses

Jüden » das rechte Verständnis der Schrift verloren gegangen, weil
sie Christus nicht als die Erfüllung der Verheissung angenommen
haben60. Luther steht vor dem Missbrauch der Heiligen Schrift
durch die Juden mit dem Gefühl tiefsten Entsetzens. Nur der Zorn
Gottes und das Wirken Satans können ihm die Möglichkeit solcher
Verdammnis erklären61. Nur der Teufel kann Menschen in solche

Finsternis des Herzens führen62. Die furchtbare Blindheit der Juden
geht sogar so weit, dass auch noch den Christen das rechte Verständnis

der Schrift zunichte gemacht werden soll63. Luther würde das

alles zuletzt vielleicht doch unverständlich bleiben, wenn er nicht
den gleichen Frevel gegen die Heilige Schrift als Wort Gottes bei
den Papisten64, den Schwärmern65 und Mohammedanern66
beobachtet hätte 67.

Luther kämpft in dem Bewüsstsein, dass er mit allen rechten
Christen das richtige Verständnis der Schrift hat : « Wir haben die
Schrifft besser denn sie (d.s. die Juden), das wissen wir (Gott lob)
fur war, Und sol alle Teufel uns die selbige nicht nemen, schweige
denn die elenden Jüden » (WA 53,450,16). Es gibt für ihn keine

eigentlichen Unsicherheiten in der Schriftauslegung, denn « der

154



Text ist zu mechtig und hell » (WA 53,468,24) 68. Die Uberzeugung
von der Klarheit der Heiligen Schrift ist einer der wichtigsten Punkte
in der Auseinandersetzung Luthers mit seinen theologischen
Gegnern. Seine Anschauungen darüber hat Luther bereits 1525 in « De
servo arbitrio » in der Auseinandersetzung mit Erasmus umfassend
dargelegt. Die Klarheit oder Eindeutigkeit der Schrift (claritas, evi-
dentia, perspicuitas usw.) ist letztlich in der Auferstehung Christi
begründet : « Quid enim potest in scripturis augustius latere reli-
quum, postquam fractis signaculis et uoleto ab hostio sepulchri
lapide, illud summum mysterium proditum est, Christum filium Dei
factum hominem, Esse Deum trinum et unum, Christum pro nobis

passum et regnaturum aeternaliter Tolle Christum e scripturis,
quid amplius in illis inuenies » (WA 18,606,24). Von Christus her
und durch Christus wird der eigentliche Sinn der Schrift eröffnet69.
Ist so die Klarheit der Schrift in ihrer Christusbezogenheit begründet,
so kann man doch auch auf die Anschauung von der Autorschaft
des Heiligen Geistes hinweisen. Dann gilt : « Der heilige Geist ist
der aller einfältigste Schreiber und Redner, der im Himmel und
auf Erden ist; darumb haben seine Worte auch nicht mehr als einen
einfältigen Sinn, welchen wir den schriftlichen oder buchstabischen
Zungensinn nennen » (WA 7,650) 70.

Nun weiss natürlich auch Luther davon, dass sich viele Texte
der Heiligen Schrift nicht ohne weiteres verständlich machen lassen.

Hier hilft er sich mit der Unterscheidung von res und Signum, die
schon Augustin vertrat71. Die Sache (res) liegt in klarstem Licht
vor aller Welt offen, einzelne Merkmale (signa) können im Dunkel
verborgen sein. In dieses Dunkel fällt dann aber von der Sache her
das Licht so hell, dass die Dunkelheit aufgehoben wird72. Das
Problem des Verhältnisses von res und Signum kann Luther auch unter
dem Gesichtspunkt betrachten, dass die Worte deutlich und fassbar

vorliegen, aber doch nicht der eigentlich-sachliche Gehalt der
Heiligen Schrift sind. Er sieht dann das Verhältnis von «Wort» (signum)
und « Sache » (res) so : « Porro natura sic ordinatum est, ut verba
testante etiam Philosopho debeant servire rebus, non res verbis...

Igitur in omni expositione primo subiectum considerari debet, hoc

est, videndum est, de qua re agatur. Hoc postquam factum est,
deinde verba, si ita fert grammatices ratio, ad rem ducenda sunt, et

155



non res as verba... Quia enim non habent cogitationes dignas spiri-
tualibus rebus, de quibus sacrae literae tractant, a re aberrant, et
verba trahunt ad vanas et carnales cogitationes » (WA 42,195,3) 73.

In diesen Zusammenhang gehört auch der oft genannte Grundsatz :

« Scriptura sacra... ipsa per sese certissima, facillima, apertissima,
sui ipsius interpres, omnium omnia probans, iudicans et illuminans »

(WA 7,97,23). Dieser wendet sich, als er 1520 notiert wurde, wohl
in erster Linie gegen die katholische Schriftauslegung, die neben
der Heiligen Schrift auch die kirchliche Tradition als Quelle der
Offenbarung und darum als Norm der Lehre und Inhalt der
Verkündigung anerkannte74. Später hat Luther dann das Prinzip « Sola

scriptura » in Verbindung mit der Überzeugung von der Klarheit
der Schrift auch gegenüber Schwärmern und Juden vertreten.

Luthers Lehre von der Klarheit der Heiligen Schrift muss noch
insofern näher ausgeführt werden, als die Unterscheidung von cla-
ritas « in uerbi ministerio » und claritas « in cordis cognitione »

(WA 18,609,4) später für die Frage nach der Person des Auslegers
wichtig wird. Die claritas « in cordis cognitione » oder « claritas
interna » ist nur dem Menschen gegeben, der den Heiligen Geist
besitzt75. Sie ist Geschenk Gottes und als solches der Verfügbarkeit

des Menschen entzogen. Ja, Luther ist der Uberzeugung, dass

eigentlich alle Menschen ein verfinstertes Herz haben, das sich dem
rechten Erkennen der Schrift widersetzt, solange der Geist den
Menschen nicht in eine neue Kreatur verwandelt hat76. K. Holl hat
das in dieser Anschauung verborgene Problem so umschrieben :

« Was Gott, was der Geist dem Menschen zu sagen hat, ist nirgends
so klar und eindringlich ausgesprochen wie in dem Wort. Aber dass

das Wort gerade im bestimmten Augenblick den Menschen ergreift,
das ist Wirkung des göttlichen Hauchs, der jetzt eben für diesen
Menschen darüber streift. Dieser ' ohn Mittel ' von Gott ausgehende
Geist belebt das Wort, aber andrerseits erhält der Geist, das Ungreifbare,

eben dadurch, dass er das Wort belebt, bestimmten Inhalt und
Ausfüllung. Verständnis des ' Buchstabens ' und geistliches Verständnis

sind darum nicht ' auseinanderzuspalten '. Man kann das eine
nicht gewinnen, ohne auch das andere zu haben »77. Das Reden

von der « claritas externa », unter Mithilfe des Worts geschaffen, ist
eigentlich die Behauptung der « scriptura sui ipsius interpres ». Zur

156



Deutung der Schrift sind keine weiteren Autoritäten notwendig. Alle
Aussagen in der Schrift werden durch das Wort in das gewisseste
Licht gebracht und aller Welt offen dargelegt78.

Luthers Traktat « Von den Juden und ihren Lügen » ist vorwiegend

als Auslegung messianisch verstandener Texte des Alten
Testaments abgefasst. Das wirft die Frage auf, weshalb Luther den
Beweis für die Messianität Jesu Christi gerade aus dem Alten Testament

erhebt. Man könnte meinen, dass er in einer Auseinandersetzung,

in der die Juden die ständig apostrophierten Gegner sind,
es als reizvolle Aufgabe ansehen könnte, diese auf ihrem eigenen
Feld zu schlagen. Aber diese Anschauung ist angesichts der
Tatsache, dass Luther ja gerade nicht (mehr) mit den Juden disputieren
will, sondern nur noch zu seinen christlichen Glaubensbrüdern
spricht79, nicht zu halten. Weiter ist darauf hinzuweisen, dass der
Reformator die Messianität Christi auch in Schriften, die mit den

Juden und ihrer Schriftauslegung nichts zu tun haben, aus dem Alten
Testament erhebt80, das ihm « eine ununterbrochene Kette von
Aussagen prophetischer Vorschau » auf Christus ist81. Uns ist dieses

Verständnis schwierig, ja unmöglich geworden : « Die moderne
historische Forschung... kann die durchgreifende prophetisch-christo-
logische Deutung vieler Stücke des Alten Testaments, die Luther
selbstverständlich war, nicht erneuern. Sie ist unausweichlich so auf
die jeweilige geschichtliche Absicht des Textes gerichtet, dass für
eine direkte Beziehung auf den künftigen Christus kein Raum
bleibt, und eine Doppelexegese ist ihr durch Luther selbst verboten

» 82. Luther empfand seine Auslegung des Alten Testaments

keineswegs als « Doppelexegese », und wir müssen versuchen, in aller
Kürze die theologischen Motive aufzuweisen, die ihn bei seiner
Auslegung bestimmten. Da ist zuerst die Überzeugung von der Einheit
der beiden Testamente zu nennen. Die Trennung der Schrift in
Altes und Neues Testament ist für Luther keine tiefgehende.
Tiefgehend dagegen ist die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium,
die sich durch beide Testamente hindurchzieht. An Paulus hat
Luther gelernt, dass das Alte Testament voller Evangelium sei, das

durch rechtes Verständnis erkannt werden kann83. Das Evangelium
im Alten Testament wird in den Verheissungen hörbar, die auf
Christus bezogen werden müssen. Diese Bezugnahme auf Christus

157



ist aber nur vom Neuen Testament her möglich. Auf diese Weise
kann das eine nicht ohne das andere sein. Die Überzeugung von der
Einheit beider Testamente beruht also auf dem Wissen um Christus
als dem einzigen Inhalt oder Scopus der Schrift : « Universa Scriptum

de solo Christo est ubique » (WA 46,414,15)84. Seinerzeit hat
A. Schleiff darauf hingewiesen, dass für Luther auch die Vorstellung
von der « Historia sacra », der einheitlichen Geschichte Alten und
Neuen Testaments, bedeutsam gewesen sei und seine Bibelinterpre-
tation beeinflusst habe. Ob dieses zutreffend ist, scheint fraglich zu
sein 85.

Mit der bisher skizzierten Einstellung zur Heiligen Schrift kann
Luther in die Einzelexegese, die eigentliche Auseinandersetzung mit
den Juden, treten. Es geht ihm um Christus als dem Kern der Schrift
und offenbaren Scopus der messianischen Weissagungen. Dass es
schon im Alten Testament solch starkes Zeugnis von und für Christus
gibt, bedeutet ihm eine Stärkung des Glaubens86. Dieses Zeugnis
zu erheben und zu verdeutlichen, ist die Aufgabe, vor die sich
Luther als Exeget gestellt sieht.

b) Welche Forderungen werden an den Ausleger gestellt

Zunächst sind einige Beobachtungen zu notieren, die Luthers
technisch-methodische Voraussetzungen betreffen. Offensichtlich
besitzt er recht gute Hebräischkenntnisse, die er in der polemischen
Auseinandersetzung zu nutzen versteht81, Die Ergebnisse der
exegetischen Arbeit vor ihm kennt er vorwiegend aus der « Postilla
perpétua in Vetus et Novum Testamentum » des Nikolaus v. Lyra, die
« eine Fundgrube für Protestanten und Katholiken » genannt
wurde 88. Aus der « Postilla » bezieht Luther vor allem seine Kenntnisse

der rabbinischen Schriftauslegung89. Neben Nikolaus v. Lyra
hat Luther die « Additiones » des Paulus v. Burgos ausgewertet, der
ihm besonders als Zeuge gegen die Juden wertvoll sein musste, weil
er getaufter Jude war90. Daneben hat Luther noch « Der gantz
Jüdisch glaub » des Antonius Margaritha91, « Victoria adversus

impios Hebraeos » von Salvagus Porchetus92 und wahrscheinlich
auch Raymund Martins « Pugio fidei » 93 gekannt und benutzt. Eventuell

sind ihm sogar Salomon b. Isaaks (Raschi) Komentare direkt
zugänglich gewesen94. Neben diesen mehr oder weniger theolo-

158



gischen Autoren erwähnt Luther in unserer Schrift eine ganze Reihe
antiker Autoren, von denèn er vor allem historische Nächrichten
übernimmt: Philo (WA 53,493,33), Josephus (WA 53,488,13; 494,
36), Piaton (WA 53,420,9) und der Bischof Eusebius (WA 53,497,
11; 546,37). Äsop, Pseudo-Cato und Terenz (WA 53,491,1), sowie

Vergil (WA 53,503,34 ohne Namensnennung zitiert), Cicero (WA 54,

490,31) und Homer (WA 53,451,23) werden nur ganz gelegentlich
genannt.

Der Traktat « Von den Juden und ihren Lügen » enthält ausführliche

historische Exkurse, die auf der « Supputatio annorum mundi »,
einer Art von Geschichtstabelle, die für den Gebrauch am Schreibtisch

von Luther hergestellt wurde95, basieren. Die « Supputatio »

ist im Bereich der biblischen Geschichte weitgehend auf Grund der
Angaben des Nikolaus v. Lyra ünd des Paulus v. Burgos verfasst
worden. Für die nachbiblische Geschichte stützt sie sich dann
vorwiegend auf die von Melanchthon inspirierte « Chronica » dès

J; Carion96. In welcher Weise Luther seine historischen Kenntnisse
theologisch verwertete, wird später noch zu zeigen sein97. Im übrigen

muss darauf hingewiesen werden, dass unser Traktat kaum ein
neues Argument, einen neuen exegetischen Gedanken vorträgt und
sich so als Zusammenfassung einer seit langem anhaltenden
Auseinandersetzung ausweist98.

Die exegetische Methode Luthers ist ganz von dem Scopus
bestimmt, den er in der Schrift findet. Die exegetische Praxis des

Mittelalters, die von der literalen, allegorischen, moralisch-tropolo-
gischen und anagogisch-eschatologischen Deutung der Bibel
beherrscht war, ist für ihn nicht mehr massgeblich. Der ehemalige
« artifex in allegoriis » hat sich ganz und gar auf den « sensus lite-
ralis propheticus », die aus dem prophetischen Geist herrührende

Deutung auf Christus hin, konzentriert. An der Abzielung auf Christus

misst Luther den Wert exegetischer Methoden und versteht
deshalb seine « prophetische » Deutung des Alten Testaments als

« buchstäbliche » 99. Nikolaus v. Lyra hatte unter dem « buchstäblichen

Sinn » den historisch-faktischen verstanden und war damit
nach Meinung Luthers in die Gefahr geraten, den jüdischen
Auslegungskünsten zu erliegen 10°. Wenn der spätere Luther Nikolaus

v. Lyra doch fast durchweg zustimmend zitiert, so liegt dies darin

159



begründet, dass er ihn nun vorwiegend als Historiker wertet und
als solchen seiner Auslegung nutzbar macht. Die literale Auslegungsweise

dient Luther nur zu einem Zweck : « Christus als Inhalt der
Schrift dem einzelnen zu Gericht und Gnade gegenwärtig zu
machen »101. Wer nicht zu diesem Zweck an der Auslegung der
Schrift arbeitet, hat von vornherein das Ziel verfehlt und lästert
Gott, den « Autor » der Schrift. Aus dieser Einstellung heraus sind
die bereits besprochenen bösartigen Angriffe Luthers gegen die
Juden motiviert.

Wie aber ist die Schrift richtig zu deuten Luther antwortet :

« Der vihisch Mensch vernimpt nicht Göttliche sachen, Es mus ein
geistlicher verstand da sein. Sonst bleibts, wie Jsaias VI sagt : Mit
sehenden äugen sehen sie nicht, Mit hörenden ohren hören sie nicht.
Denn sie wissen nicht, was sie hören, sehen, reden oder setzen »

(WA 53,448,31) 102. Hier begegnet die aristotelische Formel « Gleiches

versteht Gleiches » die besonders für das Schriftverständnis des

Faber Stapulensis wichtig war10S. Es kann also nur der geistliche
Mensch den geistgewirkten Sinn der Schrift erfassen. Der Mensch
muss zuerst umgewandelt werden, er muss sich unter die Schrift
stellen, ehe er sie richtig verstehen kann. K. Holl hat diesen
Zusammenhang so beschrieben : « Da die Bibel auf etwas ausgeht, was der
natürlichen Selbstliebe aufs stärkste widerstrebt, auf eine jeden
Eigenruhm preisgebende Unterwerfung unter Gott und eine sich
selbst vergessende Sittlichkeit, so liegt es dem Menschen von Haus

aus viel näher, sie nach seinem eigenen Wunsch zu deuten und ihr
Wort so aufzufassen, wie er meint ihm genügen zu können. Es
bedarf erst einer inneren Umwandlung, ehe einer die Schrift das

sagen lässt, was sie wirklich sagt. Aber diese Umwandlung ist nicht
das Werk des Menschen selbst; sie erfolgt durch Gott, und das

Mittel, dessen er sich bedient, um sie herbeizuführen, ist wiederum
kein anderes als eben die Schrift. Gott gibt dem Wort im bestimmten
Augenblick Gewalt, so dass es den Menschen als ein jetzt eben

gesprochenes und auf ihn persönlich hingerichtetes erscheint. Indem
es das Gewissen des Menschen ergreift und ihn in seinem Selbstgefühl

erschüttert, schafft es sich selbst den Hörer, der es zu fassen

imstande ist. Der vom Wort getroffene kommt so in Berührung mit
Gott selbst, er erlebt die Sache, die in dem Wort gemeint ist, und

160



von da aus lernt er das Wort verstehen. Die Furcht Gottes, die
Demut, die den Willen zur Wahrhaftigkeit in sich schliesst, ist
deshalb der Anfang alles Verstehens » 104.

Die Zusammenhänge mit Luthers Rechtfertigungslehre sind an
dieser Stelle unübersehbar. Man könnte formulieren, dass nur der
aus Glauben Gerechtfertigte die Heilige Schrift richtig zu verstehen

vermag, die ihm die Rechtfertigung des Sünders zuspricht105. Nur
der kann durch « hohen prophetischen verstand » (WA 53,445,4)
wissen, was Gottes Gebot ist, der aus der Rechtfertigung lebend auf
die helle und klare Stimme der Schrift in Demut hören kann. So

etwa könnten Luthers Vorstellungen von dem rechten Ausleger
zusammengefasst werden. Dieser Ausleger ist dann aber auch von
einer bedenklichen Selbstsicherheit im Urteil über die Schrift selber
und seine Gegner geprägt. Gerade der Traktat « Von den Juden und
ihren Lügen » spiegelt diese fatale Selbstsicherheit ständig wider :

z.B. « Wir Christen haben unser new Testament, das zeuget uns

gewis und gnug von Messia, Das aber dem die Jüden nicht gleuben,
da fragen wir nichts nach... und lassen sie jmer hin faren und harren
jres Messia » (WA 53,450,4). Hier muss an alles erinnert werden,
was oben über Luthers Anschauung von der Klarheit der Heiligen
Schrift gesagt wurde. Einerseits könnte diese « religiöse Selbstge-
wissheit » (K. Holl) bewundert werden, andererseits aber weckt sie

doch tiefes Unbehagen. Der hier sichtbar werdende Zirkel wurde von
K. Holl so beschrieben : « Man muss den Geist haben, um das Wort
zu verstehen, aber wiederum ist es das Wort allein, das den Geist
vermittelt. Durch das Wort und nur durch das Wort vermag man
in die Sache einzudringen; aber umgekehrt muss man wieder mit
der Sache, mit Gott und Christus, in Berührung gekommen sein, um
den Sinn der Worte zu begreifen » 106. Woher aber weiss der Mensch,
dass er den Geist hat, und wird durch dieses Zirkeldenken nicht
letztendlich die Gottheit Gottes angetastet107

c) Welche Aufgaben werden der Auslegung gestellt

Diese Frage ist anhand des Traktats « Von den Juden und ihren

Lügen » in dreifacher Weise zu beantworten. Es soll zum ersten
der Glaube der Christen gestärkt werden ; « So wollen wir nu,
unsern Glauben zu stercken, der Jüden etliche grobe thorheit in

161



jrem glauben und auslegung der Schrifft handeln » (WA 53,419,16).
Der Glaube wird durch die Eindeutigkeit 4er biblischen Beweisstellen

gefestigt. Die Auslegung richtet sich nur noch an die Christen.
Luther redet im innerchristlichen Raum, und die Absicht missionarischer

Einwirkung auf die Nichtchristen ist aufgegeben worden.
Es ist erschreckend, wie pointiert sich Luther von dem Ungläubigen
abgrenzt und diesen seinem Schicksal überlässt : « (Das) die Jüden
nicht gleuben, da fragen wir nichts nach... und lassen sie jmer hin
faren und harren jres Messia. Ir unglaub schadet uns nicht... (so) wir
doch irer bekerung gar nicht begeren noch bedürffen zu unserem
vorteil, nutz oder hülffe, sondern alles, was wir des thun, jnen zum
besten thun, wollen sie des nicht so mügen sie es lassen wir sind
entschüldigt und können jr wol emperen mit allem, das sie sind,
haben, vermugen zur Seligkeit » (WA 53,450,5)108.

In dem soeben vorgeführten Zitat ist die zweite Abzweckung
der Schrift Luthers bereits angeklungen. Luther möchte nicht
mitschuldig werden mit den Juden. Ihr Unglaube, ihre Gottes- und
Christuslästerungen sollen ihm nicht zugerechnet werden : « Wir
haben zuvor eigner Sunde gnug auff uns noch vom Bapsttum her,
thun teglich viel dazu mit allerley undanckbarkeit und Verachtung
seines wortes und aller seiner gnaden, das nicht not ist, auch diese

frembden, schendlichen Laster der Jüden auff uns zu laden » (WA
53,527,23). Das Bekenntnis der eigenen Sündhaftigkeit dient hier zur
Trennung derer, die gemeinsam der göttlichen Vergebung bedürfen.
Die Kluft, die Luther zwischen den Christen und den (endgültig)
verdammten Juden aufgerissen hat, ist unüberwindbar geworden.
Mit den Kindern Satans, auf denen der Zorn Gottes « nachweislich »

lastet, ist jede Form der Solidarität unmöglich geworden. Der
Prediger steht nicht mehr mit den Hörern zusammen vor dem Angesicht
Gottes, sondern schickt diese in das Strafgericht Gottes, von dem

er sich salviert glaubt. Die gelegentliche Anerkennung der Möglichkeit,

dass einzelne Juden doch noch gerettet werden könnten, kann
an diesem finsteren Gesamtbild nichts mehr ändern109.

Als drittes verfolgt der Traktat den Zweck, die Ehre Gottes und
Christi zu wahren und zu verteidigen. Insofern hatte E. Vogelsang
durchaus recht, wenn er formulierte : « Für Luther ist die Judenfrage

zuerst und zuletzt die Christusfrage » 111.

162



4. ZUSAMMENFASSUNG

Luthers Stellungnahme gegen die Juden erwächst aus seinem
Schriftverständnis, das in der Art und Weise seiner Schriftauslegung
erkennbar wird. Bis 1523 hatte er geglaubt, dass es die Papisten
gewesen seien, die den Juden den Zugang zum Evangelium verstellt
hätten, und ingrimmig konstatiert : « Sie haben mit den Juden gehandelt

als weren es hunde und nicht menschen, haben nichts mehr
kund thun denn sie schelten und yhr gutt nehmen, wenn man sie

getaufft hat, keyn Christlich lere noch leben hat man yhn beweyset,
sondern nur der Bepsterey und muncherey untherworffen » (WA 11,

315,3). Dann aber argumentierte er, aus welchen Gründen auch
immer (Enttäuschung über mangelnden Zulauf seitens der Juden,
Abwehr sektiererischer Auslegungen des Alten Testaments), mit den

gleichen christologisch interpretierten Schriftbeweisen, die er zuvor
sogar zugunsten der Juden verwandt hatte, gegen sie und prägte
einen christologisch fundamentierten Antisemitismus, dessen Wurzeln

bis in das Neue Testament zurückvervolgt werden könnten.
Weil Luther zu wissen vermeint, dass die Geduld Gottes mit

seinem Volk erschöpft ist, glaubt er sich aus der Solidarität mit den

Juden entlassen. « Was hier zu bedauern ist, ist die hermeneutische
Verkürzung der christologischen Interpretation des Alten Testaments

auf Kosten der Hörbereitschaft auf die ganze Schrift, die die
Bruderschaft aller Menschen als Wirkung des Kreuzestodes Christi
und seiner Auferstehung einschliesst » 112. Gerade dadurch, dass sich
Luther ganz auf den Geist als den eigentlichen Ausleger der Schrift
verlässt, gewinnt er jene bestürzende Selbstgewissheit im Umgang
mit dem Bibelwort, die nichts mehr davon zu wissen scheint, dass

auch der im Glauben gerechtfertigte und durch den Geist erleuchtete

Ausleger ständig der Busse und Vergebung bedarf. Er ist sich
der Verheissungen und Erwählung Gottes auf bedenkliche Weise

gewiss und sieht die Kirche als eine festumrissene Gruppe von
abstrakt-idealer Qualität, der das Judentum als eine sehr konkrete
Grösse mit allen unvermeidlichen menschlichen Schwächen und

Fragwürdigkeiten gegenübergestellt wird. Dass sich so die Massstäbe

zuungunsten der Juden verschieben mussten, ist verständlich.

163



Zugleich wird aber — ganz allgemein betrachtet — die Gefahr deu-
lich, die in der Verabsolutierung theologischer Erkenntnisse liegen
kann.

Luther überhörte die Warnung des Apostels Paulus « Gott hat
alle beschlossen unter dem Unglauben, auf dass er sich aller erbarme

» (Rom. 11,32) und verfiel jenem « Stolz », den Paulus angesichts

des göttlichen Geheimnisses von der endzeitlichen Errettung
des « ganzen Israel » rügte (Rom. 11)113. Der Traktat « Von den
Juden und ihren Lügen » ist ein furchtbares Zeugnis dieses « Stolzes

», der über alles, auch über Gottes Richtspruch am Jüngsten
Tag, schon im vorhinein genauen Bescheid hat1U. Luther hat damit
zu seinem Teil dazu beigetragen, die Botschaft von der in Christus
offenbar gewordenen Liebe Gottes dem jüdischen Volk
vorzuenthalten115. Die Heilige Schrift selbst wird hier zum Zeugen gegen
ihn und ruft uns zu jener Bruderschaft, deren negative Seite der
Unglauben bei Juden und Christen ist, deren positive Seite aber das

in Kreuzestod und Auferstehung Christi aufleuchtende göttliche
Erbarmen mit allen Menschen ist.

ANMERKUNGEN

30 Vgl. auch WA 13,523 ff. (1524 ff.); Walch2 14,67 (1532).
37 WA 53,492,16 : « Er (d.i. der spruch) nicht allein die zeit Christi stimmet,

Sondern auch weissaget, was er thun sol, neinlich : Sünde weg nemen, Gerechtigkeit

bringen, Und dasselbige durch seinen Tod, Und macht den Christum
zum Priester, der aller Welt sünde tregt ».

38 Vgl. zu Luthers Zeitrechnung im Anschluss an Dan. 9 auch WA 11,332
(1523).

39 Vgl. WA B 8,90 f. (1537).
40 Zu Luthers Geschichtskenntnissen vgl. WA 53,107-127 (Supputatio annorum

mundi 1541/1545).
41 K. Holl, Luthers Bedeutung für den Fortschritt der Auslegungskunst, in :

Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte, Bd. 1 Luther, Tübingen 1923 3,

S. 544 f.
42 In dieser dreigeteilten Betrachtungsweise will G. Heinrici, in : RE3 7, S. 729,

die Geschichte der Hermeneutik untersucht wissen. Holl hat diese Dreiteilung
in modifizierter Weise aufgenommen.

164



43 In « Von den Juden und ihren Lügen » zählt Luther einige dieser
Beschuldigungen auf, WA 53,530,18, und bemerkt : « Ich weis wol, das sie solches

und alles leugnen Es stimmet aber alles mit dem Urteil Christi... ». Vgl.
auch Luthers letzte Briefe an Katharina von Bora, WA B 11,275,287, in denen

er den Verdacht äussert, dass seine schwere Erkrankung durch zauberische
Machenschaften der Juden von Rissdorf verursacht worden sei.

44 Vgl. Newman, S. 621 ff.
45 Luther hat eben nicht mehr die Absieht missionarischer Einwirkung auf die

Juden, obwohl er nicht ausschliessen möchte, dass sich einzelne Juden doch
noch bekehren : WA 53,417,20; 597,9 (1543). Der jüngere Luther hatte da
anders gedacht, vgl. etwa WA 11,314 ff. (1523) und die in Anm. 109 genannte
Literatur.

46 Dieser Vorwurf wird bereits in den « Dictata super psalterium » von 1513/1516
erhoben; vgl. Lewin, S. 2 ff.

47 Vgl. WA 53,436,10; 450,19; 458,26; 480,1; 510,31.
48 Vgl. Maurer, S. 41.
49 Vgl. auch WA 53,435,10.
50 Vgl. auch WA 53,434,26; 501,7; 517,24; 522,20.
51 WA 53,498,6.
52 WA 53,430,14.
63 WA 53,457,26.
54 WA 53,504,4.
55 WA 53,458,21.
66 WA 53,443,2.
57 WA 53,447,20.
58 Vgl. auch WA 53,491,1.
59 Vgl. auch WA 53,480,1; 487 f., 35.
80 Vgl. WA 53,524 f., 30.
81 WA 53,468,6.
02 WA53,511,7; vgl. R.Hermann, Von der Klarheit der Heiligen Schrift, Berlin

1958, S. 109 ff.
63 WA 53,503,19.
84 WA 53,437,21; 438,4; 449,22 (!); 485,7; 511,22; 522,23.
88 WA 53,461,17; 503,25.
86 WA 53,485,7; 511,3; 522,23.
87 Vgl. zur Ineinssetzung von « Türken, Juden und Papst » die Belege bei Lewin,

S. 48 Anm. 7, S. 106 Anm. 8 und Th. Knolle, Luthers Stellung zu den Juden,
in : Luther 20, 1938, S. 117-124, bes. S. 124.

88 Zu 2. Sam. 23,3-5. Luther spricht immer wieder davon, dass das Wort klar
und eindeutig ist. Allerdings sind diese Äusserungen nur beiläufig und wenig
differenziert: WA53,432,14; 456,3; 465,15; 465,26; 467,29; 468,6; 468,12;
468,24; 473,4; 493,4; 505,17; 505,20; 510,16; 534,4; 534,17.

89 Vgl. auch WA 46,414,15 : « Universa scriptum de solo Christo est ubique »
(1538). Vgl. auch H. Bornkamm, Das Wort Gottes bei Luther, München 1933,
S. 23 ff.

70 Luther ist jedoch von dem Dogma der Verbalinspiration weit entfernt. Das
Wort ist die Schale, das Gefäss, in dem sich Gott an den Menschen wendet.

71 De doctrina Christiana 12; II 1.

165



72 Die Regel, dass man stets vom « Hellen » auszugehen und mit ihm in das

« Dunkel » hineinzuleuchten habe, ist altkirchliche Überlieferung; vgl. Holl,
S. 559 und Th. Knolle, D. M. Luthers Antijüdische Psalterauslegung, in :

Luther 20, 1938, S. 100-106, bes. S. 100 f., sowie auch WA 18,606,30 ff.
73 Vgl. F. Hahn, Luthers Auslegungsgrundsätze und ihre theologischen

Voraussetzungen, in ; Zeitschr. f. syst. Theologie 12, 1935, S. 165-218, bes. S. 167 :

« Die Theologie geht der Einzelexegese voraus; erst res, dann verba »
74 Vgl. J. Beckmann, Die Bedeutung der reformatorischen Entdeckung des

Evangeliums für die Auslegung der Heiligen Schrift, in : Luther 34, 1963,
S. 20-30, bes. S. 24.

76 WA 18,609,55 : « Si de interna claritate dixeris, nullus homo unum iota in
scripturis uidet, nisi spiritum Dei habet... Spiritus enim requiritur ad totam
scripturam et ad quamlibet eius partem intelligendam ».

70 WA 18,609,7 : « Omnes habent obscuratum cor, ita, ut, si etiam dicant et
norint proferre omnia scripturae, nihil tarnen uerum sentiant aut uere cognos-
cant; neque credunt Deum, nec sese esse creaturas Dei ».

77 Holl, S. 558.
78 WA 18,609,12 : « Si de externa dixeris, Nihil prorsus relictum est obscurum

aut antiquum, sed omnia sunt per uerbum in lucem producta certissimam, et
declarata toto orbi, quaecunque sunt in scripturis ».

70 Vgl. WA 53,417 ff., 20; vgl. M. Stöhr, Luther und die Juden, in : Evangelische

Theologie 20, 1960, S. 157-182, bes. S. 163.
so Vgl. die Zusammenstellung bei H. Bomkamm, Luther und das Alte Testament,

Tübingen 1848, S. 86 ff.
81 Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S. 87.
82 Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S. 223 f.
83 Vgl. WA 37,365,7 (1534); Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S. 69 ff.;

besonders das Zitat WA 10 I 2,159,7 (1522); dann auch G. Ebeling, Evangelische

Evangelienauslegung, München 1942, S. 427 ff.; ders., Luther, Tübingen
1964, S. 120 ff.

84 Zu den theologischen Konsequenzen des « Christus als der Scopus der
Schrift » vgl. Beckmann, S. 26 ff. und V. Herntrich, Luther und das Alte
Testament, in : Lutherjahrbuch 20, 1938, S. 93-124, bes. S. 96 ff.

85 Vgl. A. Schleiff, Luthers Deutung des Alten Testaments aus seiner Sicht der
Geschichte, in: Luther 21, 1939, S. 75-82, bs. S. 80 f.

80 Vgl. WA 53,468,28.
87 Zu Luthers Beschäftigung mit den alten Sprachen, insbesondere dem Hebräischen,

vgl. O. Scheel, Martin Luther, Bd. 2, Tübingen 1917, S. 227 f.; W. Walther,

Luthers Deutsche Bibel. Berlin 1917, S. 39 ff. und WA 15,42,17 (1524).
88 R. Schmidt, in : RE3 12, S. 30.
80 Zu Nikolaus von Lyra vgl. Ebeling, Evangelienauslegung, S. 128 ff. A. Kleinhans,

in : LThK 7, Sp. 992 f. charakterisiert Lyra : « der beste Exeget des
späteren Mittelalters und der Ring, der die Exegese des Mittelalters mit der der
Neuzeit verbindet ». In « Von den Juden und ihren Lügen » wird Lyra mehrfach

erwähnt: WA 53,417,24; 476,17; 480,1; 482,22; 489,10; 498,28.
00 Zu Paulus von Burgos vgl. Ebeling, Evangelienauslegung, S. 133 ff. In « Von

den Juden und ihren Lügen » wird er zumeist zusammen mit Nikolaus von
Lyra genannt, aber auch allein: WA53,449,13;452,21;491,13.

166



91 Vgl. WA 53,413 bes. Anm. 2. Margaritha war wie Paulus von Burgos getaufter
Jude, vgl. WA 53,449, Anm. 1.

92 Vgl. WA 53,413 bes. Anm. 3; 513,14.
93 Vgl. WA 53,413 und H.L. Strack, in: RE316, S. 413 ff.
94 Vgl. WA 53,414 und Lewin, S. 52. Die WA verzeichnet im Apparat fortlaufend

die vermutlichen Raschi-Zitate.
95 WA53,22ff. (1541/1545); vgl. die Einleitung von F. Cohrs, in: WA53,1 ff.,

bes. S. 9 ff. und E. Schäfer, Luther als Kirchenhistoriker, Gütersloh 1897.
96 WA 53,9 f.
97 Hier seien lediglich die historischen Komplexe genannt, mit denen Luther

sich besonders intensiv beschäftigte : alles, was zur « historischen »
Beweisführung für das Gekommensein des Messias und für die Bestimmung seines
Geburtsjahres dienen kann, also besonders die Ereignisse um die Zerstörung
Jerusalems im Zusammenhang mit Dan. 9. Die eigentliche «Geschichte Israels»
schildert Luther durchgängig nach den biblischen Berichten.

98 Vgl. die datierten Querverweise in den Anmerkungen.
99 Luther dürfte hier von Faber Stapulensis abhängig sein, der als wörtlichen

Sinn der Bibel den sensus spiritualis definierte; vgl. Hahn, S. 166 f.
100 Hahn, S. 171 f.
101 Bornkamm, Luther und das Alte Testament, S. 75.
102 Luther zitiert hier 1. Kor. 2,14. Diese Stelle ist oft zur Begründung allego¬

rischer Auslegung herangezogen worden.
103 Vgl. Hahn, S. 167.
104 Holl, S. 548 und die dort angeführten Belege.
105 Was für weitere geistige Einflüsse hier wirkten, zeigt Hahn, S. 169 ff. : «

humanistische Humilitätsethik », mystische Ideen der « Entwerdung » und «

Entwertung », Luthers Gottesbild und die Demut des Menschen als opus alie-
num Gottes.

i»» Holl, S. 567.
107 Diese Frage haben Hermann durchgehend und Stöhr, S. 171 dringlich for¬

muliert.
108 Stöhr, S. 171 bemerkt, dass hier « mit der alten Kainsfrage » die « Solidarität »

mit den Juden abgelehnt wird.
109 Vgl. zu dem Problem der eventuellen Endbekehrung der Juden bei Luther

Vogelsang, S. 32 ff.; Maurer, S. 92 f.; Stöhr, S. 177 f.
no vgl. WA 53,523,3 u.ö.
111 Vogelsang, S. 9.
112 J. Rogge, Luthers Stellung zu den Juden, in: Luther40, 1969, S. 13-24, bes.

S. 23.
113 Luther hat die Auslegung dieser Stelle im Sinn einer Endbekehrung Israels

nach anfänglichem Schwanken abgelehnt; vgl. W. Holsten, Christentum und
nichtchristliche Religion nach der Auffassung Luthers, Gütersloh 1932,
S. 117 ff.

114 An diesem Urteil kann auch die noch gelegentlich, zumindest verbal geäus¬
serte Hoffnung auf Bekehrung einzelner Juden, so z.B. WA 53,552,36, nichts
ändern; vgl. Pfisterer, S. 70.

115 Man denke nur an die unsichere Haltung der protestantischen Kirchen in der
Frage der « Judenmission »

167


	Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren Lügen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des Reformators (1543) [Fortsetzung]

