Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Jehuda Halevi und die philosophische Position des Abraham Ibn Ezra
Autor: Greive, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEHUDA HALEVI
UND DIE PHILOSOPHISCHE POSITION
DES ABRAHAM IBN EZRA

Von Hermann Greive

Der Beitrag ist als Vortrag (fiir den VI. Weltkongress fiir Judaistik in Jeru-
salem) konzipiert worden und wird hier trotz des zweifellos im Hinblick auf die
Verbdffentlichung in einer wissenschaftlichen Zeitschrift nicht unproblematischen
Vortragscharakters unverindert abgedruckt, da andernfalls eine durchgrei-
fende Umarbeitung notwendig gewesen wire. Was mitgeteilt wird, hat somit
eher als Herausforderung zur Diskussion denn als allseits abgesicherte wissen-
schaftliche Position zu gelten.

Jehuda Halevis Kuzari ist ein apologetisches Werk, d.h. zugleich
ein polemisches Werk ; das « Argument fiir den Glauben Israels »
ist ein Argument gegen (im Prinzip) jeden anderen Glauben, nicht
zuletzt, vielleicht sogar an erster Stelle, gegen den « Glauben » der
Philosophen.

Die Philosophie, die der Autor angreift !, ist — so schon D. Cassel
und spiter sehr dezidiert A.Zifroni — die islamische vor allem
Avicennas. Sie trigt, genauer gesagt, die Ziige der islamischen Philo-
sophie. Denn angegriffen wird sie schwerlich als islamische, sondern

1 Ich beziehe mich insbesondere auf deren zusammenhiingende Charakterisierung
im I. Buche, Nr. 1-3, und im V. Buche, Nr. 2-14; s. Das Buch Al-Chazari des
AbG-l-Hasan Jehuda Hallewi im arab. Urtext sowie in der hebr. Ubers. d.
Jehuda ibn Tibbon, Hg. v. H. Hirschfeld, Leipzig 1887; ich zitiere im folgen-
den nach der deutschen Uber. Hirschfelds : Das Buch Al-Chazari, Breslau 1885.
Die philosophische Position Abraham ibn Ezras betreffend s. vor allem
D. Rosin, Die Religionsphilosophie Abraham ibn Esra’s, in : Monatsschrift fiir
Geschichte und Wissenschaft des Judenthums 42 (1898), 17-33, 58-73, 108-115,
154-161, 200-214, 241-252, 305-315, 345-362, 394-407, 444-457, 481-505; 43 (1899),
22-31, 75-91, 125-133, 168-184, 231-240, sowie H. Greive, Studien zum jiidischen
Neuplatonismus, Die Religionsphilosophie des Abraham ibn Ezra, Berlin-New
York 1973 (Studia Judaica VII).



als jiidische, sofern sie bereits vom Judentum oder von Juden rezi-
piert ist, in der Sicht Jehuda Halevis also ein jiidisches Problem,
eine Bedrohung des dem Prinzip der Tradition verpflichteten und
somit entschieden geschichtlichen jiidischen Glaubens darstellt. Das
Engagement des Verfassers, der Nachdruck der kritischen Argumen-
tation, die zumindest subjektive Konsequenz, mit der sie vorgetragen
wird, lassen dies unschwer erkennen. Es geht nicht um eine fremde,
sondern um die eigene Gruppe, es geht — iiberspitzt gesagt — nicht
um Feinde, sondern um Freunde.

In der Tat hatte der aristotelisierende Neuplatonismus oder
neuplatonisierende Aristotelismus avicennischer Priagung im Jehuda
Halevi zeitgenossischen Judentum bereits Fuss gefasst; so sehr
Fuss gefasst, dass er in den Jahren nach Abfassung des Kuzari
der je nach der Perspektive dunkle oder auch goldene Grund eines
umfassenden Kommentarwerks zur Bibel werden konnte, das dann
seinerseits zum Standartwerk werden sollte. Womit doch wohl zumin-
dest gesagt ist, dass diese Sicht der Dinge die Sicht weiter, vielleicht
der herrschenden Kreise, wenn nicht gar die (im Judentum jener
Zeit) herrschende Sicht iiberhaupt war. Abraham ibn Ezra, an dessen
Kommentare zur Bibel hier gedacht ist, ist — literarisch greifbar —
(vielleicht der fithrende) Reprisentant jener avicennischen « Aufkli-
rung », die im Kuzari kritisiert wird.

Bei erstem Zusehen scheint diese These den Charakterisierungen
zumindest einer der beiden benannten Kuzari-Stellen, nidmlich denen
des I. Buches, Nr. 1-3, einigermassen zu widersprechen. Man tut
indessen gut daran, sich durch zugespitzte Formulierungen nicht
irrefiihren zu lassen. Es ist hier, gerade hier : zu Anfang des Buches,
mit Uberzeichnungen zu rechnen, mit der alten und neuen Neigung
des Polemikers, « bis zur Kenntlichkeit zu verzerren », komplizie-
rende Einschrinkungen beiseite zu lassen und den harten Kern der
Sache mitsamt ihren vielleicht fiir das « Opfer » selbst unbequemen
und moglicherweise wohlweislich nicht zu Ende gedachten Konse-
quenzen ins Licht zu riicken. Der schlechtweg der Liebe und des
Missfallens bare Gott und der allem Anschein nach véllig vergeblich
— weil ungehort — betende Mensch des Philosophen Jehuda Halevis
ist, so scheint es, nicht der Gott und nicht der Mensch der Philoso-
phie Ibn Ezras. Indes, der — literarische — Philosoph Jehuda Hale-

142



vis gibt nicht unvermittelt die philosophische, sondern Jehuda
Halevis Konzeption vom philosophischen « Glauben » wieder. Die
betreffenden Formulierungen sind schliesslich nichts als die Wahr-
heit Jehuda Halevis vom philosophischen Begriff der Liebe und
des Missfallens Gottes sowie des Gebetes des Menschen.

Jedenfalls sind die Ubereinstimmungen zwischen dem (literari-
schen) Philosophen des Kuzari und dem Philosophen Ibn Ezra zumin-
dest in den Grundpositionen verbliiffend.

Dies gilt selbst mit Riicksicht auf einen entscheidenden Zug des
Feindbildes Jehuda Halevis, fiir welchen es an einer Ubereinstim-
mung mit Avicenna gerade fehlt: ndmlich fiir das Moment der Astro-
logie. Astrologische Orientierung gehért zwar nicht unwidersprochen
zum engeren Begriff des Philosophen und wird auch demgemiss
nicht als in und mit der philosophischen Geisteshaltung als solcher
bereits gegeben hingestellt ; nichtsdestoweniger aber — und zwar
zu Recht — ganz unzweideutig in die Nidhe des philosophischen
Denkansatzes geriickt. So beispielsweise Kuzari I 97, wo Astrologen
und Wahrsagern die Auffassung nachgesagt wird, « dass ihr auf
eigenem Denken beruhendes Handeln niher [d.h. angemessener]
sein wiirde, als das wahrhafte » (im Sinne Jehuda Halevis). Dem-
gemiss werden dann auch Kuzari V2 (Anfang) die Astrologen in
einer Reihe mit den Philosophen genannt und zusammen mit diesen
— bezeichnenderweise neben Naturforschern, Adepten, Zauber-
kiinstlern und Materialisten — abqualifiziert. « Wessen Seele »,
heisst es dort, «ist ... hinreichend widerstandsfihig, um sich nicht
von den ihr begegnenden Ansichten der Naturforscher, Astrologen
[usf.] ... Philosophen und anderer tduschen zu lassen ». Naturforscher
(zumindest Mathematiker), Astrologe und Philosoph, genau all das
war Ibn Ezra ; Ibn Sina dagegen gerade nicht, er nahm gegeniiber
der Astrologie eine Jehuda Halevis eigener Position dhnliche durch-
auskritische Haltung ein.

Trotz der Relevanz, die dem behandelten Momente aus diesem
Grunde zukommt, reicht es dennoch allein nicht aus, die aufgewor-
fene Frage zu kliren. Es ist lediglich eine Seite der rationalen Welt-
sicht, die kritisiert wird ; eine Seite zudem, die Jehuda Halevi allem
Anschein nach dem engeren Kreis philosophischer Anschauungen
nicht zuzihlt. Gilt die aufgestellte These, so muss sie sich gerade

143



auf dem im engeren Sinne philosophischen Felde bewihren. Dies ist
in der Tat der Fall, und zwar so, dass der Grundzug der von Jehuda
Halevi kritisierten Philosophie einerseits und des philosophischen
Weltbildes Ibn Ezras andererseits in des letzteren Konzeption aufs
engste mit astrologischen Vorstellungen verkniipft ist. Der Uber-
zeugung von der Bedeutung der Gestirne und Sphiren fiir die irdi-
sche Welt setzt Ibn Ezra den philosophischen « Glauben » an die
erlésende Kraft der Erkenntnis, des Wissens und der Einsicht ent-
gegen, und zwar nicht nur des Wissens um die Geheimnisse der
Gestirne und Sphéren selbst (das zur Vorausschau befihigt), son-
dern letztlich des Wissens um und der Einsicht in das Allgemeine und
Notwendige schlechthin, worin ihm zugleich die héchste Form des
Gottesdienstes besteht. Wogegen Jehuda Halevi einwendet: « Im
Dienste Gottes gibt es kein Griibeln, Kliigeln und zu Rate gehen,
und wire dies méglich, dann wiren die Philosophen mit ihrer Weis-
heit und ihrem Verstande zum Doppelten von dem gelangt, was die
Israeliten erreicht haben » (Kuzari I 99, Ende).

Expliziert stellt sich die gnoseo-soteriologische Grundiiberzeu-
gung Ibn Ezras so dar, dass Wissen um das Allgemeine und Not-
wendige notwendig Verbindung mit dem Allgemeinen und Notwen-
digen bedeutet, welches — keineswegs nur ein Gedankending — als
Welt des Wissens Wirklichkeit ist, d.h. als obere, den Gestirnen und
Sphiren und ihrem Einfluss iiberhobene, selbst die Gestirne und
Sphiren beherrschende Welt der Intelligenzen oder aktiven Intel-
lekte, und eben so des ihm verbundenen Menschen — genauer
gesagt seiner (geistigen) Seele, da und sofern sie dieser Welt ihrem
Ursprung und Wesen nach zugeh6rt — Befreiung zu ewigem Gliick
und damit sein letztes Ziel. Diese Sicht der Dinge unterwirft der
Autor des Kuzari seiner traditionalistischen Kritik, und zwar nicht
nur pauschal ihr Prinzip, sondern auch ihre Einzelziige. Das, was
dem Menschen wahrhaft zum Heile dient, ist weder Erkenntnis und
Einsicht, noch kommt es ihm durch diese zu ; es erreicht ihn vielmehr
als Uberliefereung begnadeten Propheten gewihrter Offenbarungen
(Kuzari III 53). Folglich geht es im Hinblick auf Erlésung gerade
nicht entscheidend um die Verbindung des passiven (menschlichen)
Intellekts mit den oder dem aktiven, nédmlich dem dator formarum
der irdischen Welt (KuzariI 1), fithrt nicht solche Verbindung zur

144



Unsterblichkeit (Kuzari V 14) und Gliickseligkeit (Kuzari V 18), ist
also nicht diese Stufe der Vereinigung mit der oberen Welt « das
dusserste, ersehnte Endziel fiir den vollkommenen Menschen » (Ku-
zari I 1). Was hier kritisiert wird, entspricht nahezu exakt der Vor-
stellungswelt Ibn Ezras.

Weitgehend auch die Einzelheiten der implizierten Theologie
und Kosmologie, die dem zum Zweck der Kritik in den Dialog ein-
gefiihrten Philosophen in den Mund gelegt werden. Gott ist — nicht
nur fiir den Philosophen des Kuzari, sondern auch in der Sicht Ibn
Ezras — «iiber Streben und Absichten hoch erhaben» (wie dies auch
niherhin zu verstehen sein mag) und auch « erhaben iiber die Kennt-
nis der Einzelwesen [oder des Einzelnen] » (jedenfalls weiss er um
das Einzelne nur vermittels des Allgemeinen) ; der Mensch geht nach
des einen wie des anderen Konzeption nicht schlechhin als ganzer
direkt auf Gott zuriick (wenn auch die iiberpointierte Formulierung :
« Auch hat er [ndmlich Gott] niemals den Menschen erschaffen »,
von Ibn Ezra zuriickgewiesen werden wiirde) ; die Welt ist umfas-
send verstanden dem Philosophen des Kuzari sowohl wie Ibn Ezra
zufolge « anfanglos » (has-sem hd’ ‘6sdh tamid, lehrt der Exeget im
ging. Kom. zu Ex 3,2). Dass fiir Ibn Ezra (wie wohl auch fiir Jehuda
Halevi selbst) der Satz gilt: « Alles geht auf die Erste Ursache
zuriick », versteht sich von selbst ; schwerlich jedoch die Bemerkung :
« nicht auf einen von ihr ausgehenden Willen », es sei denn, der
Zusatz « von ihr ausgehenden » ziele auf einen geschaffenen oder
geschopflichen Willen ab (Kuzari I 1). Endlich lehrt — um mit dem
untersten Unten und dem obersten Oben der geschaffenen Welt zu
schliessen — sowohl der Philosoph des Kuzari als auch Ibn Ezra
« die Ewigkeit der Materie » (in der deutschen Ubersetzung Hirsch-
felds heisst es ungenau « Nichterschaffenheit der Welt »), d.h. der
Materie der irdischen Welt (Kuzari V 14), und die Existenz « von
der Materie losgeloste[r] Geisteskrifte » (KuzariI 1), welche Ibn
Ezra als strot “@mit belé gfot definiert und in genauer Uberein-
stimmung mit der Terminologie der mittelalterlichen hebriischen
Ubersetzung des Kuzari *8lohim und mal’akim nennt (Kuzari V 21) ;
bei der Skizzierung der Grundvorstellung des ibn-ezraschen Den-
kens ist von diesen « wahren Formen » unter Verwendung des Ter-
minus Intelligenzen (bzw. aktive Intellekte) bereits die Rede gewesen.

145



Mit Beobachtungen wie diesen, welche Ubereinstimmungen
gelten, die zentrale, die Lehre des Kuzari-Phiiosophen wie Ibn Ezras
geradezu konstituierende Konzeptionen betreffen (und denen sich
weitere dhnlicher Art hinzufiigen liessen) muss es keineswegs sein
Bewenden haben, wie weitreichende Schliisse aus ihnen auch bereits
gezogen werden kénnen. Sie lassen sich vielmehr durch Einzelbeo-
bachtungen erginzen, die mit Riicksicht auf das zur Diskussion
stehende philosophische System zwar zundchst eher sekundir erschei-
nen mogen, im Hinblick auf die zum Thema gemachte Frage und
ihre Beantwortung indessen nichtsdestoweniger wichtig, vielleicht
sogar noch entscheidender sind.

Die wohl bedeutsamste Beobachtung dieser Art betrifft die
Schriftstelle 1 Chr 28,9, genauer eine bestimmte Interpretation dieser
Stelle, die von Jehuda Halevi zwar speziell den Kardern nach-
gesagt wird, jedoch ebensowohl (zumindest im Auch-Sinne) zum
Gedankenkreis des Kuzari-Philosophen gehért. Dies geht nicht nur
aus inhaltlichen Momenten hervor, sondern lisst auch und schon
die Stelle, an welcher sie steht, ganz unzweideutig erkennen. Die
Bemerkung folgt unmittelbar auf Ausfithrungen des Rabbis zu ver-
schiednen Lehren der Philosophen, die mit der Ermahnung oder
auch Warnung abschliessen : « Das sind alles Spitzfindigkeiten ... ;
wer davon sich tduschen lisst, ist in jedem Falle ein Gottesleugner »
(Kuzari V 21). Der Text selbst, auf den hier abgezielt ist : der Hin-
weis auf die genannte Schriftstelle und ihre in Jehuda Halevis Sicht
missbriuchliche Deutung, lautet wie folgt : « Lasst auch den Beweis
[beiseite], den die Karder aus dem letzten Befehle Davids an seinen
Sohn herauslesen, da er sagt: *Nun mein Sohn Salomo, erkenne
den Gott deines Vaters und diene ihm’ — woraus sie den Beweis
ziehen, dass man zuerst Gott in Wahrheit erkennen miisse, dann
erst sei seine Anbetung Pflicht. » Dies ist ein verbliiffender Text,
verbliiffend gerade mit Riicksicht auf unsere Fragestellung, da Ibn
Ezra eben dasselbe Schriftwort mehrfach in wichtigem Kontext auf-
nimmt, um seine eigene Auffassung darzutun, und zwar in etwa dem
Sinne, der von Jehuda Halevi diskreditiert wird. So im Sefir jesdd
moéra’ (Kap. I), wo das Moment der von Jehuda Halevi kritisierten
Abfolge Gotteserkenntnis - Gottesdienst durch ein hinzugefiigtes
"ahar kak sehr bestimmt zum Ausdruck gebracht wird («’ Erkenne

146



den Gott deines Vaters und diene ihm’ danach »), wie auch im gin-
gigen Kommentar zu Ex 20,2, hochst auffillig und belangreich genug
innerhalb der Aufzeichnung eines Streitgespriches des Autors mit
Jehuda Halevi. Ibn Ezra ist — wenngleich weit entfernt, die Not-
wendigkeit der Erfiillung der (tradierten) Gebote in Frage zu stellen
— entschieden der Ansicht, dass Gotteserkenntnis dem Gottesdienste
voraufgehen muss, was besonders an der bezeichneten Stelle des
Sefir jesobd méra’ deutlich wird, und denkt dabei an eine Gottes-
erkenntnis aus eigener Einsicht, worauf der Akzent an der genannten
Stelle des gingigen Kommentars zu Exodus liegt. Hier folgt auf die
Anfithrung des diskutierten Schriftwortes unmittelbar die Bemer-
kung : « Und die(se) Erkenntnis vollzieht sich im Sinn (oder Herzen),
nicht durch miindliche Mitteilung. »

Nach den vor Augen gefiihrten Momenten, den Ubereinstim-
mungen in wichtigen Punkten der geistigen Orientierung, speziell
der philosophischen Lehre, und zwar entscheidende Ziige derselben
betreffend, sowie auch der zuletzt gemachten Einzelbeobachtung
zufolge, deren niihere Erérterung dann wiederum zu einem fiir die
umstrittene Philosophie durchaus konstitutiven Zuge gefiihrt hat (zur
Frage nach der Bedeutung der Gotteserkenntnis im oder fiir den
Erlésungsprozess), ist die im Kuzari Jehuda Halevis zur Zielscheibe
der Kritik gemachte Philosophie oder philosophische Geisteshaltung
vom Zuschnitte derjenigen des Abraham ibn Ezra. Steht dies jedoch
einmal fest, so ist angesichts der persénlichen Beziehungen zwischen
den beiden Autoren nichts wahrscheinlicher, als dass der jiingere
dem ilteren in der Tat bei der Abfassung seines Werkes vor Augen
gestanden, dass also Ibn Ezra Jehuda Halevi fiir seine Darstellung
des Philosophen gleichsam als Modell gedient hat. Mit diesem Bilde
(vom Modell) ist auch bereits angedeutet, dass (im Rahmen der
explizierten These) keineswegs alle Ziige des Philosophen Jehuda
Halevis an Ibn Ezra wiederzufinden sein miissen ; denn die Gestalt
des Kuzari ist — weit entfernt, ein Portrit zu sein — zum Typ stili-
siert. Was Jehuda Halevi zeichnet, ist nicht Ibn Ezra als Philosoph,
sondern die Gestalt des Philosophen schlechthin, so wie er sie sieht ;
sie sieht, dies allein soll gesagt sein, orientiert an der Geistigkeit
seines unbequemen jiingeren Zeitgenossen Abraham ibn Ezra.

147



Dass dieses Ergebnis aufs beste mit dem zusammenstimmt, was
aus den beiden Kommentarstellen hervorgeht, an denen sich Ibn
Ezra auf Gespriche mit Jehuda Halevi bezieht (im ging. Kom. zu
Ex 20,2, die Stelle ist bereits beigezogen worden, und im Kom. zu
Dn 9,2), sei nurmehr als eine Art Nachbemerkung verzeichnet.

148



	Jehuda Halevi und die philosophische Position des Abraham Ibn Ezra

