
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Jehuda Halevi und die philosophische Position des Abraham Ibn Ezra

Autor: Greive, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JEHUDÀ HALEVI
UND DIE PHILOSOPHISCHE POSITION

DES ABRAHAM IBN EZRA

Von Hermann Greive

Der Beitrag ist als Vortrag (für den VI. Weltkongress für Judaistik in
Jerusalem) konzipiert worden und wird hier trotz des zweifellos im Hinblick auf die
Veröffentlichung in einer wissenschaftlichen Zeitschrift nicht unproblematischen
Vortragscharakters unverändert abgedruckt, da andernfalls eine durchgreifende

Umarbeitung notwendig gewesen wäre. Was mitgeteilt wird, hat somit
eher als Herausforderung zur Diskussion denn als allseits abgesicherte
wissenschaftliche Position zu gelten.

Jehuda Halevis Kuzari ist ein apologetisches Werk, d.h. zugleich
ein polemisches Werk ; das « Argument für den Glauben Israels »

ist ein Argument gegen (im Prinzip) jeden anderen Glauben, nicht
zuletzt, vielleicht sogar an erster Stelle, gegen den « Glauben » der
Philosophen.

Die Philosophie, die der Autor angreift1, ist — so schon D. Cassel
und später sehr dezidiert A. Zifroni — die islamische vor allem
Avicennas. Sie trägt, genauer gesagt, die Züge der islamischen
Philosophie. Denn angegriffen wird sie schwerlich als islamische, sondern

1 Ich beziehe mich insbesondere auf deren zusammenhängende Charakterisierung
im I. Buche, Nr. 1-3, und im V. Buche, Nr. 2-14; s. Das Buch Al-Chazari des
Abû-1-Hasan Jehuda Hallewi im arab. Urtext sowie in der hebr. Ubers, d.
Jehuda ibn Tibbon, Hg. v. H. Hirschfeld, Leipzig 1887; ich zitiere im folgenden

nach der deutschen Über. Hirschfelds : Das Buch Al-Chazari, Breslau 1885.
Die philosophische Position Abraham ibn Ezras betreffend s. vor allem
D. Rosin, Die Religionsphilosophie Abraham ibn Esra's, in : Monatsschrift für
Geschichte und Wissenschaft des Judenthums 42 (1898), 17-33, 58-73, 108-115,
154-161, 200-214, 241-252, 305-315, 345-362, 394-407, 444-457, 481-505; 43 (1899),
22-31, 75-91, 125-133, 168-184, 231-240, sowie H. Greive, Studien zum jüdischen
Neuplatonismus, Die Religionsphilosophie des Abraham ibn Ezra, Berlin-New
York 1973 (Studia Judaica VII).

141



als jüdische, sofern sie bereits vom Judentum oder von Juden
rezipiert ist, in der Sicht Jehuda Halevis also ein jüdisches Problem,
eine Bedrohung des dem Prinzip der Tradition verpflichteten und
somit entschieden geschichtlichen jüdischen Glaubens darstellt. Das

Engagement des Verfassers, der Nachdruck der kritischen Argumentation,

die zumindest subjektive Konsequenz, mit der sie vorgetragen
wird, lassen dies unschwer erkennen. Es geht nicht um eine fremde,
sondern um die eigene Gruppe, es geht — überspitzt gesagt — nicht
um Feinde, sondern um Freunde.

In der Tat hatte der aristotelisierende Neuplatonismus oder

neuplatonisierende Aristotelismus avicennischer Prägung im Jehuda
Halevi zeitgenössischen Judentum bereits Fuss gefasst ; so sehr
Fuss gefasst, dass er in den Jahren nach Abfassung des Kuzari
der je nach der Perspektive dunkle oder auch goldene Grund eines
umfassenden Kommentarwerks zur Bibel werden konnte, das dann
seinerseits zum Standartwerk werden sollte. Womit doch wohl zumindest

gesagt ist, dass diese Sicht der Dinge die Sicht weiter, vielleicht
der herrschenden Kreise, wenn nicht gar die (im Judentum jener
Zeit) herrschende Sicht überhaupt war. Abraham ihn Ezra, an dessen

Kommentare zur Bibel hier gedacht ist, ist — literarisch greifbar —
(vielleicht der führende) Repräsentant jener avicennischen « Aufklärung

», die im Kuzari kritisiert wird.
Bei erstem Zusehen scheint diese These den Charakterisierungen

zumindest einer der beiden benannten Kuzari-Stellen, nämlich denen
des I. Buches, Nr. 1-3, einigermassen zu widersprechen. Man tut
indessen gut daran, sich durch zugespitzte Formulierungen nicht
irreführen zu lassen. Es ist hier, gerade hier : zu Anfang des Buches,
mit Überzeichnungen zu rechnen, mit der alten und neuen Neigung
des Polemikers, « bis zur Kenntlichkeit zu verzerren », komplizierende

Einschränkungen beiseite zu lassen und den harten Kern der
Sache mitsamt ihren vielleicht für das « Opfer » selbst unbequemen
und möglicherweise wohlweislich nicht zu Ende gedachten
Konsequenzen ins Licht zu rücken. Der schlechtweg der Liebe und des

Missfallens bare Gott und der allem Anschein nach völlig vergeblich
— weil ungehört — betende Mensch des Philosophen Jehuda Halevis
ist, so scheint es, nicht der Gott und nicht der Mensch der Philosophie

Ibn Ezras. Indes, der — literarische — Philosoph Jehuda Hale-

142



vis gibt nicht unvermittelt die philosophische, sondern Jehuda
Halevis Konzeption vom philosophischen « Glauben » wieder. Die
betreffenden Formulierungen sind schliesslich nichts als die Wahrheit

Jehuda Halevis vom philosophischen Begriff der Liebe und
des Missfallens Gottes sowie des Gebetes des Menschen.

Jedenfalls sind die Übereinstimmungen zwischen dem (literarischen)

Philosophen des Kuzari und dem Philosophen Ibn Ezra zumindest

in den Grundpositionen verblüffend.
Dies gilt selbst mit Rücksicht auf einen entscheidenden Zug des

Feindbildes Jehuda Halevis, für welchen es an einer Ubereinstimmung

mit Avicenna gerade fehlt: nämlich für das Moment der Astrologie.

Astrologische Orientierung gehört zwar nicht unwidersprochen
zum engeren Begriff des Philosophen und wird auch demgemäss
nicht als in und mit der philosophischen Geisteshaltung als solcher
bereits gegeben hingestellt ; nichtsdestoweniger aber — und zwar
zu Recht — ganz unzweideutig in die Nähe des philosophischen
Denkansatzes gerückt. So beispielsweise Kuzari I 97, wo Astrologen
und Wahrsagern die Auffassung nachgesagt wird, « dass ihr auf
eigenem Denken beruhendes Handeln näher [d.h. angemessener]
sein würde, als das wahrhafte » (im Sinne Jehuda Halevis).
Demgemäss werden dann auch Kuzari V 2 (Anfang) die Astrologen in
einer Reihe mit den Philosophen genannt und zusammen mit diesen

— bezeichnenderweise neben Naturforschern, Adepten,
Zauberkünstlern und Materialisten — abqualifiziert. « Wessen Seele »,
heisst es dort, « ist hinreichend widerstandsfähig, um sich nicht
von den ihr begegnenden Ansichten der Naturforscher, Astrologen
[usf.] Philosophen und anderer täuschen zu lassen ». Naturforscher
(zumindest Mathematiker), Astrologe und Philosoph, genau all das

war Ibn Ezra ; Ibn Sina dagegen gerade nicht, er nahm gegenüber
der Astrologie eine Jehuda Halevis eigener Position ähnliche
durchauskritische Haltung ein.

Trotz der Relevanz, die dem behandelten Momente aus diesem
Grunde zukommt, reicht es dennoch allein nicht aus, die aufgeworfene

Frage zu klären. Es ist lediglich eine Seite der rationalen Weltsicht,

die kritisiert wird ; eine Seite zudem, die Jehuda Halevi allem
Anschein nach dem engeren Kreis philosophischer Anschauungen
nicht zuzählt. Gilt die aufgestellte These, so muss sie sich gerade

143



auf dem im engeren Sinne philosophischen Felde bewähren. Dies ist
in der Tat der Fall, und zwar so, dass der Grundzug der von Jehuda
Halevi kritisierten Philosophie einerseits und des philosophischen
Weltbildes Ihn Ezras andererseits in des letzteren Konzeption aufs

engste mit astrologischen Vorstellungen verknüpft ist. Der
Uberzeugung von der Bedeutung der Gestirne und Sphären für die
irdische Welt setzt Ihn Ezra den philosophischen « Glauben » an die
erlösende Kraft der Erkenntnis, des Wissens und der Einsicht
entgegen, und zwar nicht nur des Wissens um die Geheimnisse der
Gestirne und Sphären selbst (das zur Vorausschau befähigt),
sondern letztlich des Wissens um und der Einsicht in das Allgemeine und
Notwendige schlechthin, worin ihm zugleich die höchste Form des

Gottesdienstes besteht. Wogegen Jehuda Halevi einwendet : « Im
Dienste Gottes gibt es kein Grübeln, Klügeln und zu Rate gehen,
und wäre dies möglich, dann wären die Philosophen mit ihrer Weisheit

und ihrem Verstände zum Doppelten von dem gelangt, was die
Israeliten erreicht haben » (Kuzari I 99, Ende).

Expliziert stellt sich die gnoseo-soteriologische Grundüberzeugung

Ibn Ezras so dar, dass Wissen um das Allgemeine und
Notwendige notwendig Verbindung mit dem Allgemeinen und Notwendigen

bedeutet, welches — keineswegs nur ein Gedankending — als

Welt des Wissens Wirklichkeit ist, d.h. als obere, den Gestirnen und
Sphären und ihrem Einfluss überhobene, selbst die Gestirne und
Sphären beherrschende Welt der Intelligenzen oder aktiven Intellekte,

und eben so des ihm verbundenen Menschen — genauer
gesagt seiner (geistigen) Seele, da und sofern sie dieser Welt ihrem

Ursprung und Wesen nach zugehört — Befreiung zu ewigem Glück
und damit sein letztes Ziel. Diese Sicht der Dinge unterwirft der
Autor des Kuzari seiner traditionalistischen Kritik, und zwar nicht
nur pauschal ihr Prinzip, sondern auch ihre Einzelzüge. Das, was
dem Menschen wahrhaft zum Heile dient, ist weder Erkenntnis und
Einsicht, noch kommt es ihm durch diese zu ; es erreicht ihn vielmehr
als Uberliefereung begnadeten Propheten gewährter Offenbarungen
(Kuzari III 53). Folglich geht es im Hinblick auf Erlösung gerade
nicht entscheidend um die Verbindung des passiven (menschlichen)
Intellekts mit den oder dem aktiven, nämlich dem dator formarum
der irdischen Welt (Kuzari 11), führt nicht solche Verbindung zur

144



Unsterblichkeit (Kuzari V 14) und Glückseligkeit (Kuzari V 18), ist
also nicht diese Stufe der Vereinigung mit der oberen Welt « das

äusserste, ersehnte Endziel für den vollkommenen Menschen » (Kuzari

11). Was hier kritisiert wird, entspricht nahezu exakt der
Vorstellungswelt Ibn Ezras.

Weitgehend auch die Einzelheiten der implizierten Theologie
und Kosmologie, die dem zum Zweck der Kritik in den Dialog
eingeführten Philosophen in den Mund gelegt werden. Gott ist — nicht
nur für den Philosophen des Kuzari, sondern auch in der Sicht Ibn
Ezras — «über Streben und Absichten hoch erhaben» (wie dies auch
näherhin zu verstehen sein mag) und auch « erhaben über die Kenntnis

der Einzelwesen [oder des Einzelnen] » (jedenfalls weiss er um
das Einzelne nur vermittels des Allgemeinen) ; der Mensch geht nach
des einen wie des anderen Konzeption nicht schlechhin als ganzer
direkt auf Gott zurück (wenn auch die überpointierte Formulierung :

« Auch hat er [nämlich Gott] niemals den Menschen erschaffen »,
von Ibn Ezra zurückgewiesen werden würde) ; die Welt ist umfassend

verstanden dem Philosophen des Kuzari sowohl wie Ibn Ezra
zufolge « anfanglos » (has-sem hû' 'ösäh tâmîd, lehrt der Exeget im
gäng. Kom. zu Ex 3,2). Dass für Ibn Ezra (wie wohl auch für Jehuda
Halevi selbst) der Satz gilt : « Alles geht auf die Erste Ursache
zurück », versteht sich von selbst ; schwerlich jedoch die Bemerkung :

« nicht auf einen von ihr ausgehenden Willen », es sei denn, der
Zusatz « von ihr ausgehenden » ziele auf einen geschaffenen oder

geschöpflichen Willen ab (Kuzari 11). Endlich lehrt — um mit dem
untersten Unten und dem obersten Oben der geschaffenen Welt zu
schliessen — sowohl der Philosoph des Kuzari als auch Ibn Ezra
« die Ewigkeit der Materie » (in der deutschen Übersetzung Hirschfelds

heisst es ungenau « Nichterschaffenheit der Welt »), d.h. der
Materie der irdischen Welt (Kuzari V 14), und die Existenz « von
der Materie losgelöste [r] Geisteskräfte » (Kuzari 11), welche Ibn
Ezra als sûrôt 'ämät belô gûfôt definiert und in genauer
Übereinstimmung mit der Terminologie der mittelalterlichen hebräischen
Übersetzung des Kuzari 'älohim und mal'akîm nennt (Kuzari V 21) ;

bei der Skizzierung der Grundvorstellung des ibn-ezraschen Denkens

ist von diesen « wahren Formen » unter Verwendung des
Terminus Intelligenzen (bzw. aktive Intellekte) bereits die Rede gewesen.

145



Mit Beobachtungen wie diesen, welche Übereinstimmungen
gelten, die zentrale, die Lehre des Kuzari-Pliiiosophen wie Ibn Ezras

geradezu konstituierende Konzeptionen betreffen (und denen sich
weitere ähnlicher Art hinzufügen Hessen) muss es keineswegs sein
Bewenden haben, wie weitreichende Schlüsse aus ihnen auch bereits

gezogen werden können. Sie lassen sich vielmehr durch
Einzelbeobachtungen ergänzen, die mit Rücksicht auf das zur Diskussion
stehende philosophische System zwar zunächst eher sekundär erscheinen

mögen, im Hinblick auf die zum Thema gemachte Frage und
ihre Beantwortung indessen nichtsdestoweniger wichtig, vielleicht
sogar noch entscheidender sind.

Die wohl bedeutsamste Beobachtung dieser Art betrifft die
Schriftstelle 1 Chr 28,9, genauer eine bestimmte Interpretation dieser
Stelle, die von Jehuda Halevi zwar speziell den Karäern
nachgesagt wird, jedoch ebensowohl (zumindest im Auch-Sinne) zum
Gedankenkreis des Kuzari-Philosophen gehört. Dies geht nicht nur
aus inhaltlichen Momenten hervor, sondern lässt auch und schon
die Stelle, an welcher sie steht, ganz unzweideutig erkennen. Die
Bemerkung folgt unmittelbar auf Ausführungen des Rabbis zu ver-
schiednen Lehren der Philosophen, die mit der Ermahnung oder
auch Warnung abschliessen : « Das sind alles Spitzfindigkeiten ;

wer davon sich täuschen lässt, ist in jedem Falle ein Gottesleugner »

(Kuzari V 21). Der Text selbst, auf den hier abgezielt ist : der Hinweis

auf die genannte Schriftstelle und ihre in Jehuda Halevis Sicht
missbräuchliche Deutung, lautet wie folgt : « Lasst auch den Beweis
[beiseite], den die Karäer aus dem letzten Befehle Davids an seinen
Sohn herauslesen, da er sagt : ' Nun mein Sohn Salomo, erkenne
den Gott deines Vaters und diene ihm ' — woraus sie den Beweis
ziehen, dass man zuerst Gott in Wahrheit erkennen müsse, dann
erst sei seine Anbetung Pflicht. » Dies ist ein verblüffender Text,
verblüffend gerade mit Rücksicht auf unsere Fragestellung, da Ibn
Ezra eben dasselbe Schriftwort mehrfach in wichtigem Kontext
aufnimmt, um seine eigene Auffassung darzutun, und zwar in etwa dem
Sinne, der von Jehuda Halevi diskreditiert wird. So im Sefär jesöd
mora' (Kap. I), wo das Moment der von Jehuda Halevi kritisierten
Abfolge Gotteserkenntnis - Gottesdienst durch ein hinzugefügtes
'ahar kak sehr bestimmt zum Ausdruck gebracht wird (« ' Erkenne

146



den Gott deines Vaters und diene ihm ' danach »), wie auch im
gängigen Kommentar zu Ex 20,2, höchst auffällig und belangreich genug
innerhalb der Aufzeichnung eines Streitgespräches des Autors mit
Jehuda Halevi. Ibn Ezra ist — wenngleich weit entfernt, die
Notwendigkeit der Erfüllung der (tradierten) Gebote in Frage zu stellen

— entschieden der Ansicht, dass Gotteserkenntnis dem Gottesdienste

voraufgehen muss, was besonders an der bezeichneten Stelle des

Sefär jesôd môra' deutlich wird, und denkt dabei an eine
Gotteserkenntnis aus eigener Einsicht, worauf der Akzent an der genannten
Stelle des gängigen Kommentars zu Exodus liegt. Hier folgt auf die

Anführung des diskutierten Schriftwortes unmittelbar die Bemerkung

: « Und die(se) Erkenntnis vollzieht sich im Sinn (oder Herzen),
nicht durch mündliche Mitteilung. »

Nach den vor Augen geführten Momenten, den Ubereinstimmungen

in wichtigen Punkten der geistigen Orientierung, speziell
der philosophischen Lehre, und zwar entscheidende Züge derselben

betreffend, sowie auch der zuletzt gemachten Einzelbeobachtung
zufolge, deren nähere Erörterung dann wiederum zu einem für die
umstrittene Philosophie durchaus konstitutiven Zuge geführt hat (zur
Frage nach der Bedeutung der Gotteserkenntnis im oder für den

Erlösungsprozess), ist die im Kuzari Jehuda Halevis zur Zielscheibe
der Kritik gemachte Philosophie oder philosophische Geisteshaltung
vom Zuschnitte derjenigen des Abraham ibn Ezra. Steht dies jedoch
einmal fest, so ist angesichts der persönlichen Beziehungen zwischen
den beiden Autoren nichts wahrscheinlicher, als dass der jüngere
dem älteren in der Tat bei der Abfassung seines Werkes vor Augen
gestanden, dass also Ibn Ezra Jehuda Halevi für seine Darstellung
des Philosophen gleichsam als Modell gedient hat. Mit diesem Bilde
(vom Modell) ist auch bereits angedeutet, dass (im Rahmen der

explizierten These) keineswegs alle Züge des Philosophen Jehuda
Halevis an Ibn Ezra wiederzufinden sein müssen ; denn die Gestalt
des Kuzari ist — weit entfernt, ein Porträt zu sein — zum Typ
stilisiert. Was Jehuda Halevi zeichnet, ist nicht Ibn Ezra als Philosoph,
sondern die Gestalt des Philosophen schlechthin, so wie er sie sieht ;

sie sieht, dies allein soll gesagt sein, orientiert an der Geistigkeit
seines unbequemen jüngeren Zeitgenossen Abraham ibn Ezra.

147



Dass dieses Ergebnis aufs beste mit dem zusammenstimmt, was
aus den beiden Kommentarstellen hervorgeht, an denen sich Ibn
Ezra auf Gespräche mit Jehuda Halevi bezieht (im gäng. Kom. zu
Ex 20,2, die Stelle ist bereits beigezogen worden, und im Kom. zu
Dn 9,2), sei nurmehr als eine Art Nachbemerkung verzeichnet.

148


	Jehuda Halevi und die philosophische Position des Abraham Ibn Ezra

