
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

S. Schulz, Q — DIE SPRUCHQUELLE DER EVANGELISTEN. Theol. Verlag
Zürich 1972. 508 S., 78 Fr.
Seitdem Johann Gottfried Eichhorn in seiner 1794 erschienenen Schrift Über die

drey ersten Evangelien die These aufgestellt hat, dass alle drei synoptischen
Evangelien eine Spruchquelle (Q) benützt haben, aus der heraus sich die ihnen gemeinsamen

Texte erklären, gehört sie zum « eisernen Bestand » der neutestamentli-
chen Exegese. Nun wurde wohl gerade auf diesem Gebiet in den letzten
Jahrzehnten ziemlich viel gearbeitet, doch ist, wie der Vf. in seinem Vorwort
ausführt, seit dem Erscheinen des Buches von A. Harnack, Sprüche und Reden
Jesu. Beiträge zur Einleitung ins Neue Testament, im Jahre 1907, keine
zusammenfassende Analyse zu dieser Frage veröffentlicht worden.

S. geht von der Erkenntnis aus, dass das Urchristentum sowohl traditionsgeschichtlich

als auch kerygmatisch äusserst vielschichtig gewesen ist. Für die
Redaktionsgeschichte der Evangelien ist das eine allgemein anerkannte Tatsache.
Worum es nun geht, ist, diese Vielschichtigkeit und damit die Traditionsgeschichte

der christlichen Überlieferung bis in die vorredaktionelle Zeit der neu-
testamentlichen Literatur zurückzuverfolgen.

Nach einem erschöpfenden Überblick über den heutigen Stand der Q-For-
schung analysiert S. im dritten Teil seiner Arbeit zuerst eingehend das Kerygma
der ältesten judenchristlichen Gemeinden, die er im palästinensisch-syrischen
Grenzraum lokalisiert. Thematisch befasst sich diese Untersuchung mit dem
nachösterlichen Enthusiasmus, der charismatisch-eschatologischen Toraverschärfung
und der prophetischen Botschaft vom nahen Schöpfergott.

Eine weitere Untersuchung gilt dem Kerygma der jüngeren syrischen
Gemeinden unter folgenden Aspekten : Der irdische Jesus; die Parusieverzöge-
rung; das Gericht über Israel; die Heimholung von Zöllnern und Sündern; die
Jesusnachfolge der Gemeinden. Sehr wertvolle Dienste leisten dem Leser die am
Ende jedes Kapitels unter dem Titel « Konsequenzen » angeführten Schlussfolgerungen,

die in knapper und übersichtlicher Form die Untersuchungsergebnisse
zusammenfassen. Hier zur Illustration eine Schilderung der religiösen Situation
in den ältesten Q-Gemeinden (S. 169/70) :

Ein weiterer Grund für die bestürzende Situationsbedingtheit ist darin
zu sehen, dass das Gesetz des Mose einschliesslich der Kultgebote bis hin
zu den unzähligen Zierstrichen der hebräischen Schrift (Mt 5,18 par.) in
Kraft bleibt, wie ebenso von der Väterüberlieferung nichts abgemarktet wird.
Die älteste Q-Gemeinde hält deshalb an der Beschneidung, dem augenscheinlichsten

Unterscheidungszeichen zwischen Juden und Heiden, dem Tempel
von Jerusalem und seinem Kult fest « und grenzt sich nicht als neue Religion

gegen das Judentum ab » (Zitat aus Bultmann, Theologie, S.56).
Selbstverständlich macht man nicht gemeinsame Sache mit den Heiden, und
Zöllnern (Mt 5,46 und 47 und treibt natürlich keine gesetzesfreie Heidenmission,

höchstens Proselytenwerbung Hier feierte man mit den Vätern das
Passamahl und kannte keine Sakramente. Geübt wurde wahrscheinlich die
eschatologische Reinigungstaufe als eine Reinigung von den Sünden vor der
nahen Menschensohnparusie, was einem « Initiationsritus der eschatologischen
Gemeinde » (Bultmann, ebd. S.42) gleichkam... Hier kannte man keine keryg-
matische Bedeutung der Passion Jesu, auch nicht die explizite Ostertheo-

126



logie, und hyper -Bedeutung hatte allein die Israel übertragene Tora. In ihr
war das Heil für ganz Israel ein für allemal beschlossen, allerdings in der
Interpretation, die ihr der erhöht-gegenwärtige Menschensohn-Jesus durch
die Verkündigung seiner Pneumatiker gegeben hatte.

Die Absicht des Vf .'s ist, dem Leser ein Handbuch zur Weiterarbeit auf dem
Gebiete der christlichen Traditionsgeschichte zu bieten. Er hat dieses Ziel gewiss
im vollen Umfang erreicht und damit die neutestamentliche Forschung durch
ein wahres Standardwerk bereichert, das die Frucht jahrelanger intensiver
wissenschaftlicher Arbeit ist. K. H.

N. Petrin, WAS LEHRTE JESUS WIRKLICH Rekonstruktion und Deutung.
Sammlung Vandenhoeck. Vandenhoeck u. Rupprecht, Göttingen 1972. 298 S.

Es handelt sich bei diesem Buch um die deutsche Übersetzung der 1967 in
der SCM Press, London, unter dem Titel Rediscovering the Teaching of Jesus
erschienenen Studie des Vf.'s.

Eine Einführung dieser Art — das will das Buch nach der Absicht P.'s
sein — ist gewiss für den theologisch interessierten Leser, der selbst kein
Fachtheologe ist, äusserst nützlich. Gebraucht doch die christliche Verkündigung sehr
oft ein Vokabular und eine Terminologie, die grossteils durch die moderne
Exegese seit Bultmann ihres Inhalts beraubt sind, so dass man stets Gefahr läuft,
zumindest unbewusst zu « mythologisieren ». Gewiss wurde die Bultmann'sche
These, dass keine Kontinuität besteht zwischen dem historischen Jesus und dem
kerygmatischen Christus, von seinen eigenen Schülern — vor allem von
Käsemann — in Frage gestellt. Doch das Problem bleibt weiterhin das der
Notwendigkeit einer Kenntnis des historischen Jesus für das Verständnis der christlichen

Botschaft. Auf diese Problematik antwortet der Vf. im 5. Kapitel. Ist
denn nicht christlicher Glaube seiner Definition nach Glaube an Jesus Christus,
ohne dass es dabei möglich ist, Jesus ganz einfach auszuklammern Diese
einmalige Problematik tritt bereits in den Evangelien zutage : « Die Evangelien,
insbesondere die synoptischen, sind in ihrer bewussten Verbindung historischer
und transhistorischer Elemente oder, um die gegenwärtige Fachsprache zu
verwenden : in ihrer Verbindung von historischem Bericht und kerygmatiseher
Christologie, einmalig » (S. 239).

Der Vf. analysiert dann die Geschichte und die Ergebnisse der « Leben-
Jesu-Forschung » und geht vor allem auf die Bultmann'sche Fragestellung und
auf die Auseinandersetzung ein, die sie in Exegetenkreisen hervorgerufen hat.
Den augenblicklichen Stand der Debatte charakterisiert er folgendermassen
(S. 273) :

Um die in der gegenwärtigen Diskussion zur Debatte stehenden Punkte
zu klären, könnte man sagen, es gehe in ihr um drei verschiedene Weisen
der Kenntnis. Erstens geht es um die wesentlich deskriptive historische
Kenntnis des Jesus von Nazareth... Zweitens geht es um solche Aspekte
dieser Kenntnis, die wie die Aspekte der historischen Kenntnis über jede
Gestalt aus der Vergangenheit für uns auf verschiedene Weise bedeutsam
werden können. Drittens geht es um die Kenntnis des Jesus von Nazareth,
die nur im Rahmen spezifisch-christlichen Glaubens von Bedeutung ist, das
heisst, um eine Kenntnis von Jesus, die von seiner Anerkennung als Herr
und Christus abhängig ist.

Zur Notwendigkeit einer historischen Kenntnis von Jesus sagt P. (S. 285) :

Historische Kenntnis von Jesus ist für den Glauben also insofern bedeutsam,

als sie zur Entstehung des Glaubensbildes beitragen kann. In einer
Tradition, « die an Jesus glaubt », kann historische Kenntnis eine Quelle für

127



den notwendigen Inhalt des Glaubens werden. Schliesslich ist nach
christlichem Verständnis Glaube ja unbedingt Glaube an etwas, ein Glaubender
glaubt an etwas, und insoweit dieses « Etwas » « Jesus » ist, kann
historische Kenntnis helfen, dies inhaltlich zu füllen, ohne dabei zur Hauptquelle

des Inhalts zu werden. Die Hauptquelle wird immer die Verkündigung

der Kirche sein, eine Verkündigung, die aus der christlichen Erfahrung
des auferstandenen Herrn entstand.

Schliesslich fasst er seine eigene Position folgendermassen zusammen (S. 290):

1. Das Neue Testament als Ganzes impliziert, dass der christliche
Glaube unbedingt Glaube an den Christus der kirchlichen Verkündigung ist,
in welcher heute die historische Kenntnis eine Rolle spielen mag, dies aber
als Verkündigung und nicht als Historie. Als Verkündigung trägt sie zur
Entstehung des Glaubensbildes bei und gibt den Inhalt für den Glauben, der
« an » Jesus glaubt.

2. Angesichts der Vielfalt christlicher Verkündigung und angesichts der
in der Eigenart der synoptischen Evangelien implizierten Behauptung : der
irdische Jesus der auferstandene Herr können und müssen wir die
historische Kenntnis von Jesus, die wir haben, als Prüfstein für die Gültigkeit
des Anspruchs jeder krichlichen Verkündigungsform anwenden, dass sie
christliche Verkündigung sei.

3. Angesichts des weitergehenden, ebenfalls in der Eigenart der
synoptischen Evangelien implizierten Anspruchs : die Situation im irdischen Wirken

Jesu die Situation in der urchristlichen Erfahrung können wir die
historische Kenntnis der Verkündigung Jesu unmittelbar auf die Situation des
Gläubigen aller Zeiten anwenden, vorausgesetzt natürlich, dass es gelingt,
die praktischen Probleme zu lösen, die uns mit der Überbrückung der Kluft
von zwei Jahrtausenden und einer radikal anderen Weltanschauung gestellt
sind. K. H.

1. Eckert, DIE URCHRISTLICHE VERKÜNDIGUNG IM STREIT ZWISCHEN
PAULUS U. SEINEN GEGNERN NACH DEM GALATERBRIEF. Bibl.
Untersuchungen, Bd. 6. Münchner Universitäts-Schriften, kath.-theol. Fakultät.

F. Pustet, Regensburg 1971. XII-260 S. 45 DM.
Auch im Mittelpunkt dieser Veröffentlichung steht das Hauptproblem der

heutigen Theologie : Was ist Christentum Worin besteht eigentlich die « christliche

Botschaft », von der man wohl weiterhin spricht und die man zu verkünden

vorgibt, über deren wahre Substanz aber grösste Unklarheit zwischen Theologen

herrscht In diesem Zusammenhang entbehrt es wohl nicht des Interesses,
eine der ältesten Quellen christlichen Glaubens zu befragen, nämlich den Galater-
brief des Apostels Paulus.

Wer sind die Gegner des Paulus im Galaterbrief Lange Zeit hindurch hat
die Exegese in ihnen judaisierende Judenchristen gesehen, doch bleiben auch
andere Strömungen zu berücksichtigen und das Problem ist, wie der Vf. sehr
richtig bemerkt, noch keineswegs endgültig gelöst.

Den Ausgangspunkt der Polemik bildet der Beschneidungsstreit, wodurch
dann überhaupt das « Gesetz » und seine Verbindlichkeit in den Mittelpunkt
rückt. Die Antwort des Apostels darauf lautet Gal. 2 :2) : « Denn wenn durch
das Gesetz Gerechtigkeit geschaffen wird, so starb Christus umsonst ». Aufgrund
seiner persönlichen Heilserfahrung steht der Apostel auf dem Standpunkt, dass
das Heil allein durch Christus dem an ihn Glaubenden zuteil wird, also
unabhängig von der Beobachtung des Gesetzes der Torah. Unter dem Gesetz stehen
heisst demnach erlösungsbedürftig zu sein, an Christus glauben hingegen heisst

128



erlöst zu sein. Damit sind wir wieder beim paulinischen Gesetzesverständnis
angelangt, und auch darüber wurde wohl das letzte Wort noch nicht gesprochen.

Wir wollen nun nicht näher auf die Karikaturen des « Gesetzes » eingehen,
die von manchen christlichen Alt- und Neutestamentlern entworfen wurden und
uns damit begnügen, mit dem Vf. dazu zu sagen (S. 122/23) :

Es ist ferner in Rechnung zu stellen, dass die Hochachtung des Gesetzes
als der Ausdruck des Willens Gottes das Judentum vor dem Untergang « in
der grossen Religion des Synkretismus » bewahrte. Die Gesetzesobeservanz
gründete auf der Treue zu Jahwe und der dankbaren Anerkennung der
Offenbarung und Weisung des Bundesgottes. Das Erwählungsbewusstsein war
auch im hellenistischen Judentum stark ausgeprägt, und das Gesetz wurde
als Heilsangebot Gottes verstanden. Der Lohn- und Vergeltungsgedanke, der
seinen legitimen Ort auch im alten Israel hatte, im Neuen Testament und bei
Paulus durchaus nicht nur ganz am Rande erscheint, brauchte nicht
notwendig zum Nomismus und Legalismus zu führen, und neben der
Differenziertheit des Judentums ist die innerjüdische Kritik an einer nomistischen
Werkfrömmigkeit zu berücksichtigen. So wenig der jüdische Nomismus
besonders des späteren Rabbinentums geleugnet werden soll, so wenig ist
daran zu zweifeln, dass das Gesetz auch im Judentum der neutestament-
lichen Zeit als konkrete Form der Gnade, Zeichen der Erwählung und
Satzung des Bundes verstanden wurde. Der Protest der jüdischen Theologen
aller Zeiten gegen die paulinische Gesetzesinterpretation dürfte jedenfalls
nicht zu Unrecht die radikal einseitige Karikierung des Gesetzes durch
Paulus, wie sie etwa in Gal. 3 und 4 vorliegt, als unsachgemässe Darstellung
der jüdischen Gesetzesfrömmigkeit bezeichnen.

Wesentlich ist für die ganze Auseinandersetzung zwischen Paulus und seinen
Gegnern der Streit um das wahre Evangelium, den der Vf. S. 200 ff. behandelt :

Demgegenüber erklärt Paulus... dass der Ursprung des von ihm
verkündeten Evangeliums in einer Offenbarung Jesu Christi liegt (1 : 12). Diese
Gegebenheit « von Christus her »... ist für den Apostel die Basis, von der
aus ihm die Göttlichkeit seines Evangeliums gewiss ist... Über die Wahrheit
des Evangeliums gibt es bei Paulus keinen Zweifel, er scheint genau zu
wissen, was Evangelium ist und wie es in die jeweilige Situation hinein zu
verkünden ist. Das Evangelium ist für ihn, den an Christus Glaubenden,
eine klar erkennbare und unantastbare Grösse...

Bei der ganzen Auseinandersetzung muss bedacht werden, dass der Widerstand

gegen seine christozentrische Vision bei Paulus situationsbedingt zu Uber-
treibungen in der Darstellung des Gesetzes führte, die man in diesem Lichte
sehen muss und die man also keineswegs als allgemein gültige theologische
Aussagen über den Wert oder Unwert des Gesetzes hinstellen darf, wie das so oft
geschehen ist. Zentral bleibt aber darüber hinaus der Gedanke vom Heil in und
durch Christus, womit dann auf die Frage nach dem Wesen der christlichen
Botschaft endgültig geantwortet zu sein scheint. K. H.

B. Spoerlein, DIE LEUGNUNG DER AUFERSTEHUNG. Eine historisch-kri¬
tische Untersuchung zu I Kor. 15. Bibl. Untersuchungen, Bd. 7. Münchner
Universitäts-Schriften, kath.-theol. Fakultät. F. Pustet, Regensburg 1971.
VII-223 S. 45 DM.

Der Akzent der Arbeit von Sp. liegt auf dem Untertitel : Eine historischkritische

Untersuchung zu I Kor. 15 ». Der Vf. hält sich streng an sein Thema,
ohne jede Aktualisierung. Und doch ist die Frage der Auferstehung Jesu gerade

129



heute ein so zentrales Problem der Exegese und der Theologie, dass es schwer
fallen würde, eine erschöpfende Bibliographie der darüber in den letzten Jahren
erschienenen Bücher und Artikel aufzustellen. Es ist das eine Frage, die, wie
wir an Paulus feststellen, notwendigerweise bis an die Anfänge des Christentums
zurückreicht. Mit der Annahme oder Ablehnung der Antwort des Apostels steht
oder fällt noch immer der christliche Glaube und mit ihm die christliche Predigt
(I Kor. 15 : 13-17) :

Gibt es aber keine Auferstehung von den Toten, so ist auch Christus
nicht auferweckt worden; ist aber Christus nicht auferweckt worden, so ist
ja unsere Predigt leer, leer auch euer Glaube... Ist aber Christus nicht
auferweckt worden, so ist euer Glaube nichtig, ihr seid noch in euren Sünden...
Haben wir in diesem Leben auf Christus nur gehofft, so sind wir
bejammernswerter als alle anderen Menschen.

Der Vf. gibt eine in jeder Hinsicht erschöpfende Darstellung des Themas,
das er sich gestellt hat : historisch, exegetisch, literarkritisch und philosophisch.
Obwohl sich natürlich unser Weltbild gemessen am Weltbild des Apostels Paulus
und eines Teiles der Gemeinde von Korinth, dem er in der Auferstehungsfrage
entgegentritt, völlig gewandelt hat, und damit auch seine philosophischen und
biologischen Grundlagen, ist es dennoch wertvoll, ein neutestamentliches
Problem von derartiger Bedeutung vom Zeithintergrund her zu beleuchten. Denn es
geht ja im Grunde nicht um das « Wie » der Auferstehung, sondern um den
Glauben an einen auferstandenen, lebendigen und erhöhten Christus, ohne dessen
zentrale und aktuelle Funktion « unser Glaube nichtig ist » und seinerseits zur
reinen « Mythologie » wird. Und darüber kommen selbst die modernsten und
fortgeschrittensten Theologen nicht hinweg, ohne überhaupt jegliche christliche
Substanz über Bord zu werfen. K. H.

ILM. Wolff (Herausg.), PROBLEME BIBLISCHER THEOLOGIE. GERHARD
VON RAD zum 70. Geburtstag. Chr. Kaiser Verlag, Münschen 1971. 689 S.
60 DM.

Die Bedeutung Gerhard von Rads für die alttestamentliche Wissenschaft
bedarf wohl keines Kommentars. Er selbst hat in seiner tiefen Bescheidenheit,
wie sie nur wirklich Grossen zueigen ist, sein Lebenswerk folgendermassen
umrissen (S. 659) : « Meine Aufgabe als akademischer Lehrer war und ist : lesen
zu lernen und lesen zu lehren ». Den Anstoss dafür, dass sich der junge Vikar
dem A.T. verschrieb, gab in den Zwanzigerjahren die vom « Bund für Deutschkirche

» entfachte Auseinandersetzung um die « Verjudung des Christentums ».
In der nationalsozialistischen Zeit spitzte sich diese Auseinandersetzung weiter
zu und der «deutsch-christliche Protestantismus» sagte sich in aller Form vom
« verjudeten » A.T. los. Dagegen reagierte 1934 die Bekennende Kirche mit der
Barmer Erklärung. Dazu schreibt G.W. Heinemann in seinem Vorwort (S. 11/12) :

G. von Rad erbrachte mit seiner Arbeit am A.T. den Erweis für diese
These des Barmer Bekenntnisses. Er machte deutlich, dass Gott, dessen
Handeln Israel seine Existenz verdankt, schon die Züge desselben Gottes
trägt, den Jesus im N.T. als unseren Vater verkündigt. Diese Einsicht stellte
das altgewohnte theologische Schema vom A.T. als dem Gesetz und vom
N.T. als dem Evangelium biblisch in Frage. Wenn das Gesetz für Israel
unter dem Vorzeichen des Evangeliums gegeben worden war, musste auch
die « Zwei-Reiche-Lehre » neu überdacht werden. Die Befreiung des
Glaubenden durfte dann nicht auf die private Sphäre des Verhältnisses Gottes
zum Menschen beschränkt bleiben, sie musste sich vielmehr auch im öffentlichen

Leben und im politischen Handeln bewähren und das ständige

130



Bemühen um bessere Gerechtigkeit und Frieden in unserer vorläufigen
Welt aufschliessen.

Wie G. von Rad persönlich auf all das reagiert hat, beschreibt uns
H.W. Wolff in seinem Beitrag « Gespräch mit Gerhard von Rad » (S. 652) :

Wilhelm Vischers « Christuszeugnis des A.T. » ist 1934 erschienen. Es hat
ihn sehr aufhorchen lassen... Die Fragen um das A.T. treiben die Pfarrerschaft

und die Gemeinden derart um, dass nun zahllose Vortragsreisen nötig
werden. Worum es in diesem Einsatz thematisch geht, spiegelt sich in den
Veröffentlichungen « Das A.T. — Gottes Wort für die Deutschen », « Fragen

der Schriftauslegung im A.T. », « Führung zum Christentum durch das
A.T. », « Die bleibende Bedeutung des A.T. », « Warum unterrichtet die
Kirche im A.T. » Mit jedem Thema ist in dieser Zeit die Bekenntnisfrage
gestellt.

Am vorhegenden Sammelband haben vierzig deutsche und ausländische
Wissenschaftler mitgearbeitet. Die meisten Beiträge knüpfen an Arbeiten von
G. von Rad an oder führen sie weiter, doch sind darunter auch altorientalische,
neutestamentliche, systematische und philosophische Themen vertreten. Aus der
Fülle der Beiträge seien folgende besonders hervorgehoben (es stellt dies keineswegs

eine Wertabstufung dar, sondern entspringt einzig und allein dem
spezifischen Charakter von JUDAICA) :

— E. Haller, MÄRCHEN UND ZEUGNIS. Auslegung der Erzählung
2 Kön. 4,1-7.

— M. Hengel, WAS IST DER MENSCH Erwägungen zur biblischen
Anthropologie heute.

— R. Knierim, OFFENBARUNG IM A.T.
— N. Lohfink, BEOBACHTUNG ZUR GESCHICHTE DES AUSDRUCKS

'AM YAWÄH.
— K. Schwarzwäller, PROBLEME GEGENWÄRTIGER THEOLOGIE

UND DAS A.T.
— R. Smend, DAS GESETZ UND DIE VÖLKER. Ein Beitrag zur deutero-

nomistischen Redaktionsgeschichte.
— J.J. Stamm, BERIT 'AM BEI DEUTEROJESAJA.
— P. Stuhlmacher, ZUR INTERPRETATION VON RÖMER 11,25-32.

— Schemaryahu Talmon, TYPEN DER MESSIASERWARTUNG UM DIE
ZEITWENDE.

— C. Westermann, ZUM GESCHICHTSVERSTÄNDNIS DES A.T.
Beigefügt ist eine vollständige Bibliographie der Veröffentlichungen von

G. von Rad.
In seiner Anlage ist das Buche eine « Summa », die in keiner einschlägigen

Bibliothek fehlen darf. K. H.

HJ. Margull u. S.J. Samartha (Herausg.), DIALOG MIT ANDEREN RELI¬
GIONEN. Material aus der ökumenischen Bewegung. Verlag Otto Lembeck,
Frankfurt a. M. 1972. 186 S. 18 DM.

Die Bedingung für ein Einander-Näherkommen und für ein Sich-Verstehen
liegt in der Bereitschaft zu einer Dialogsituation. Die kirchlichen Organisationen
haben das ebenfalls verstanden, und so suchen sie heute im allgemeinen nicht
nur den Dialog miteinander, sondern, auch das Gespräch mit anderen
Religionen und Systemen.

131



Den Anstass zur vorliegenden Veröffentlichung hat die Konsultation über
den Dialog gegeben, die der ökumenische Rat der Kirchen im März 1970 in
Ajaltoun-Beirut veranstaltete, und bei der es, zum anfänglichen Erstaunen der
Veranstalter, die eher ein methodologisches und vorbereitendes Ziel verfolgten,
bereits zu einem richtigen Dialog zwischen Hindus, Buddhisten, Christen und
Moslems gekommen ist.

Der erste Teil enthält Dokumente und Resolutionen : Ajaltoun-Beirut 1970,
Zürich 1970 und Addis Abeba 1971, der zweite Teil Beiträge zum Problem des
Dialogs. Wir wollen aus diesen Beiträgen besonders zwei hervorheben, weil sie
die jüdisch-christliche Problematik zum Gegenstand haben bzw. berühren. Es
sind dies die Artikel von J.B. Snoek, Jüdisch-christlicher Dialog heute (S. 123 ff.)
und von D. Jenkins, Treue und Offenheit (S. 113 ff.).

Pfarrer Snoek, der jetzige Sekretär der Sektion « Kirche und Judentum » des
Weltkirchenrates, unterstreicht gebührend die Schwierigkeit, die beim
jüdischchristlichen Dialog nicht nur aus der historisch-theologischen Belastung der
Kirche in der Judenfrage erwächst, sondern die auch aus dem Umstand resultiert,
dass noch heute viele Juden fürchten, jedem derartigen Gespräch mit Christen
hege ein versteckter Bekehrungsversuch zugrunde. Er zitiert in diesem
Zusammenhang Rabbi Henry Siegman, dessen Auffassung wohl in dieser Hinsicht
vom jüdischen Standpunkt her richtungsweisend sein könnte (S. 126) :

Was sind auf gedanklicher Ebene die Implikationen dieses Bekehrungs-
eifers Er bedeutet, dass die Christen so überzeugt sind von der Wahrheit
ihres Glaubens und ihrer christlichen Form der Erlösung, dass sie meinen,
alle Menschen müssten dem beistimmen. Haben nicht in der Überlieferung
auch die Juden so über ihren Glauben gedacht Geht es uns nicht so, dass
wir nun sagen, wir sind nur bereit, mit den Christen zu sprechen, die weniger
sicher in ihrem Glauben sind ab wir in unserem Was ich vorschlage ist,
dass die Furcht vor dem Schmad (Abtrünnigkeit), ein Begriff, der aus guten
und ausreichenden Gründen alle möglichen abstossenden und tragischen
Nebenbedeutungen für die Juden hat, nicht mehr länger ein Hindernis für
einen nützlichen Dialog mit den Christen sein darf, nicht einmal mit Christen,
die nicht die theologische Notwendigkeit einer Bekehrung von Juden
ablehnen — solange nicht irgendein Zwang auf die Gedanken ausgeübt
wird... Andererseits sollten wir, glaube ich, grundsätzlich den Dialog mit
denjenigen Christen vermeiden, für die das Judentum mit dem Kommen des
christlichen Messias aufgehört hat zu existieren...

Um einen wirklich für beide Teile fruchtbaren Dialog zwischen Christen und
Juden vorzubereiten, müsste man vorerst die ungebührliche Gleichsetzung
zwischen christlichem Verkündigungsauftrag und christlicher Proselytenwerbung
unter Juden aus der Welt schaffen. Dazu kann vielleicht die Grundsatzerklärung
von Addis Abeba helfen, in deren 13. Paragraphen es hebst (S. 47) :

Welche Beziehung besteht zwischen Dialog, Mission und Zeugnis
Das Evangelium verpflichtet zum Bezeugen der Liebe Gottes in Christus.
Gerade der Dialog um der gegenseitigen Verständigung willen verliert seinen
Sinn, wenn wir nicht als Christen das Heil bezeugen, das uns in Jesus
Christus zuteil geworden ist. Es besteht jedoch unter uns und in unseren
Kirchen eine akute Meinungsverschiedenheit, ob die Betonung des Dialogs
die Wirksamkeit dieser Mission abschwächen wird oder ob die Gemeinschaft
des Gesprächs über allerlei menschliche und gebtliche Fragen, die durch den
Dialog geschaffen wird, die Mbsion vorantreibt. Indem wir unter uns diese
Meinungsverschiedenheiten weiter abklären, müssen wir uns darüber hinaus
in den Verdacht unserer Gesprächspartner hineinversetzen, dass Dialog
einfach eine neue Methode des Proselytbmus sei. Wir müssen diese ungelösten

132



Fragen mit Hilfe der Einsichten, die durch weitere theologische Studien und
durch unsere tatsächlichen Erfahrungen im Dialog gewonnen werden,
weiterverfolgen.

Zur Problematik zwischen Dialog und christlichem Missionverständnis führt
J. Jenkins folgendes aus (S. 119/20) :

Lassen Sie uns annehmen, dass die christliche Mission durch die Aussage

zureichend begründet sei, sie leite sich her von Gottes Sendung seines
Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus. Glaube und Verpflichtung gegenüber
Jesus als Herrn impliziere daher notwendigerweise die Mission... Die Frage
der Mission ist darum die Frage, wie wir an der Sendung von Gottes Sohn
teilnehmen. Dies muss im Lichte der christlichen Erkenntnis gesehen werden,
dass es Gottes Wohlgefallen ist, alle Dinge in Christus zusammenzufassen.

Wenn wir dieses Verständnis von Mission mit dem Verständnis von
Möglichkeit und Bedeutung des Dialogs vergleichen..., so glaube ich, dass
ein solcher Dialog auf örtlicher und regionaler Ebene wirklich Mission ist
und dass alle Mission solchen Dialog in Rechnung stellen muss. Christliche
Mission heisst, Christus folgen, Christus verkünden und Christus als Heil der
ganzen Welt finden...

Wir müssen mit allen Menschen, die einen lebendigen Glauben und eine
lebendige Sorge haben, zum Heil der Welt zusammenstehen..., damit wir zur
Fülle Christi gelangen, d. h. das erkennen und daran teilhaben, was in Christus,

dem Sohn und dem Wort Gottes, beschlossen ist...
So bedeutet Mission, die auf « den christlichen Glauben » gegründet ist

und « von der christlichen Kirche » (verstanden als Lehrgebäude und als
Institution) ausgeht, mit jedermann, der dazu bereit ist, in das Fragen nach
der Tiefe menschlicher Möglichkeiten und den Kampf zur Erhaltung dieser
Möglichkeiten einzutreten. « Bekehrung » hat mit Menschen zu tun, die
verwandelt werden, so dass sie diese Möglichkeiten sehen und darauf antworten;
« Verkündigung » hat mit der Verbreitung der Einheit jener guten
Nachrichten zu tun, dass die Menschen nicht in ihrer Welt oder in ihren
Verhältnissen eingeschlossen sind, sondern auf unbegrenzt vielen Wegen offen
für ein tieferes Leben werden können, jenes Leben, das, wie Christen sagen
würden, das wahre Leben Gottes und des Vaters unseres Herrn Jesus
Christus ist.

Bei aller Bescheidenheit in der Ausstattung ein guter und nützlicher
Sammelband, der wervolle Anregungen geben und uns helfen kann, uns von Schlagworten

zu befreien und auf das Wesentliche zu sehen. K. H.

A. Chouraqui, VIVRE POUR JERUSALEM. Desclée de Brouwer, Paris, 1973.
308 p., 33 Ffr.
Ist es überhaupt noch möglich, über ein Thema zu schreiben, das eine

derartig reiche Literatur angeregt hat André Ch. gelingt es in seinem letzten
Buch, nicht nur unser Verständnis für die Vergangenheit zu aktualisieren,
sondern in uns darüber hinaus eine Hoffnung wachwerden zu lassen, die Phrasen
und Worte weit hinter sich lässt.

Es ist ein erlebtes Buch, erlebt von einem Mann, der sein Haus in Jerusalem
gebaut hat, gegenüber dem Zionsberg, im Ein-Rogel-Viertel, das noch 1961
einer der heissen Punkte der Stadt gewesen ist. Die tägliche Geschichte dieser
Stadt ist seine Geschichte geworden, sowohl durch ihre Vergangenheit, die er dank
seinem Wissen nacherlebt — und die er uns nacherleben lässt —, wie wenn er
selbst ein Zeitgenosse der Ereignisse gewesen wäre, als auch für die aktuelle
Periode, zu der er durch seine Stellung als Vizebürgermeister einen entscheidenden

Beitrag leisten konnte.

133



Es ist ein prophetisches Buch. Was beim Lesen dieser Buchseiten am meisten

beeindruckt, ist die Suche nach einer Vision menschlicher Wahrheit, die uns
helfen soll, klarer zu sehen hinsichtlich der Bedeutungsdichte jedes Ereignisses,
wie wenn nichts sinnlos sein könnte, sobald es um Jerusalem und seine
Geschichte geht : Eine einzigartige Geschichte innerhalb der Städtegeschichte
der Welt, bestimmt von « der Beziehung eines Volkes im Exil zu einer gleichzeitig
abwesenden und anwesenden Stadt », « Dialektik einer Stadt, welcher die
Erinnerung an ihre exilierte Bevölkerung mit derartiger Kraft gegenwärtig ist, dass
sie ihre Existenz bewahrt bis zu ihrer Wiederauferstehung innerhalb ihrer
Mauern... » (S. 14-15). Denn die Kraft einer zweitausendjährigen Erwartung, die
plötzlich in einer unvorstellbaren Realität aufbricht, ist ohne Parallelen :
Jerusalem, die « Stadt der Herausforderung », die alle Agonien durchgemacht hat,
experimentiert heute seine Wiederauferstehung

Nun sind die Probleme damit natürlich nicht gelöst. Eines der grössten
Paradoxe besteht ja gerade darin, dass diese Stadt, deren ursächliche Berufung
die des Friedens ist, gleichzeitig die « Stadt des Widerspruchs », der Anfechtungen,

der Rivalitäten, der Spaltungen auf allen Gebieten ist, von der Innen- und
Aussenpolitik bis zur Religion, und dass das alles den Hintergrund ihrer
tagtäglichen Existenz bildet.

Doch hegt der tiefe Sinn solcher Widersprüche nicht gerade in der letzten
Berufung Jerusalems, die darin besteht, sie im Aufkeimen einer neuen Einheit
zu lösen

Jerusalem, « die Stadt » schlechtweg, ist wie der Prototyp aller anderen
Menschenstädte, « ein Mikrokosmos, in dem sich die Menschheit wiederspiegeln
und erkennen kann » (S. 297). Jerusalem ist wie ein magnetischer Punkt, wo alle
Ströme des Denkens und des Handelns zusammenlaufen, die irgendwie, und sei
es auch in noch so bescheidenem Masse, die Virtualität der Einheit und der Liebe
in sich tragen.

Es sind in erster Linie die Juden, Christen und Moslems, die in priviligierter
Form in Jerusalem ihr Epizentrum des gegenseitigen Zusammentreffens besitzen,
einen Platz, der « dem erstaunlichen Abenteuer ihrer Geschichte eine Herkunft,
einen Sinn und ein Ziel verleiht » (S. 3000). Die dem Christentum gewidmeten
Seiten sind besonders inhaltsreich. Wir werden dort daran erinnert, dass Jesus,
mehr noch als Nazarener, ein « Mann Jerusalems » ist (S. 94), und dass diese
einzigartige, « an der Quelle des Katholizismus, der Orthodoxie und des
Protestantismus » gelegene Stadt « einen idealen Kreuzungspunkt für ihre
Ubereinstimmung und ihre Versöhnung darstellt » (S. 298).

Doch ist Jerusalem nicht über alle spezifischen Hinweise auf eine bestimmte
Religion und einen bestimmten Glauben hinaus berufen, ein Zentrum universeller

Brüderlichkeit zu werden, wohin alle Völker geladen sind, um sich dort
zu treffen

Utopie Ja, wenn man damit alles bezeichnet, was zur Annäherung
zwischen Menschen beitragen kann : « Jerusalem ist wie ringsum ausgeschlagen mit
Liebe und der Zwiesprache, die ihre Bewohner, woher sie auch kommen mögen,
dauernd mit der universellen Geschichte haben, die der Stadt innewohnt, mit der
transzendentalen Gegenwart, auf der sie gründet » (S. 300). Doch ist das eine von
Erfolg gekrönte Utopie Haben wir nicht einen Beweis vor Augen, der womöglich

eine Verheissung ist Jerusalem, die Stadt der Erfüllungen
Wenn sie auch zweifelsohne der absolute Charakter ihrer Botschaft zur

«grossen Besiegten der Jahrhunderte» gemacht hat (S. 301), «so wird Jerusalem
wiedergeboren in der Stunde, wo die Welt den grössten Gefahren die Stirn
bietet, den Gefahren, die ihre Zerstörung vorausahnen lassen. Indem sie ihr
zweitausendjähriges Exil verlässt, sieht die Stadt des Friedens sehr wohl, dass es
einen Ausweg aus der Sackgasse gibt, die sie umschliesst. Sie weiss, dass es
möglich ist, dem trunkenen Rad des Universums, das in seinem tollen Lauf alles
zu zerstören droht, einen Mittelpunkt und eine Grundlage wiederzugeben. Und

134



das, weil sie einen zentralen Platz einnimmt für die Wiederauferstehung Israels,
aber auch für die universelle Kirche, für das «Haus des Islams», und weil sie am
Kreuzweg errichtet ist, wo sich Asien und Afrika treffen, und sie dem Okzident
die Stirn bietet» (S. 302).

Renée de Tyron-Montalembert
(Ins Deutsche übertragen von K.H.)

H.-A. Walter, DEUTSCHE EXILLITERATUR 1933-1950. Bd. 1: BEDROHUNG
UND VERFOLGUNG BIS 1933. Bd. 2: ASYLPRAXIS UND
LEBENSBEDINGUNGEN IN EUROPA. Luchterhand Verlag, Darmstadt 1973.
318 u. 420 S., je 9,80 DM. (Sammlung Luchterhand, Bd. 76 u. 77).

In einem Rundschreiben über die « Öffentliche Verbrennung jüdischen und
zersetzenden Schrifttums durch die Studentenschaften der Hochschulen » hiess
es u. a. :

Erstens : Jeder Student säubert seine Bücherei von derartigen, durch
eigene Gedankenlosigkeit oder Nichtwissen hineingelangten Schriften.

Zweitens : Jeder Student säubert die Büchereien seiner Bekannten und
sorgt dafür, dass ausschliesslich volksbewusstes Schrifttum darin heimisch
ist...

Durchführung : Verbrennungsakt am 10. Mai 1933.

Dies war nur eine der zahlreichen Massnahmen zu Beginn des Dritten
Reiches die deutsche Schriftsteller veranlassten, ins Eni zu gehen.

Den Exodus fast der gesamten deutschschreibenden Literaten (Brecht,
Döblin, Kesten, Klaus Mann, Heinrich u. Thomas Mann, Musil, Seghers, Toller,
Fritz v. Unruh, Werfel, Zuckmayer, Arnold u. Stephan Zweig und viele andere)
in all seinen politischen, soziologischen und vor allein literarischen Auswirkungen
beschreibt erstmals detailliert H.-A. Walters auf neun Bände konzipierte
« Deutsche Exilliteratur 1933-1950 ». Schon die Lektüre der beiden ersten gerade
erschienenen Bände zeigt, dass hier endlich das langerwartete Standardwerk zur
Exilliteratur vorliegt. W. gelang die imponierende Leistung, aus einer geradezu
chaotischen Fülle gedruckter, ungedruckter und oft nur an entlegener Stelle
zugänglicher Dokumente die Grundlinien des Exils herauszukristallisieren und
in gut lesbarer Form zu präsentieren.

Im ersten Band weist der Vf. nach, dass die Verfolgung politisch unliebsamer

Autoren nicht erst seit der Machtergreifung, sondern schon in den
gemeinhin « golden » genannten Zwanzigerjahren praktiziert wurde. So behinderten

seit etwa 1925 die immer einflussreicher werdenden Faschisten in
zunehmendem Masse progressive Intellektuelle : durch Diffamierung, durch Verbot
und Konfiszierung ihrer Publikationen, durch Prozesse wegen «literarischen
Landes- und Hochverrats ». Anstatt sich jedoch zu solidarisieren und gemeinsam
gegen den Nationalsozialismus vorzugehen, verfielen die meisten der Betroffenen
aufgrund politischer Ahnungslosigkeit in Resignation und Passivität — getreu
der Maxime des Verlegers Bruno Cassirer : « Das geht alles vorüber I » Ja,
Brecht und Feuchtwanger waren schliesslich so optimistisch, sich noch kurz vor
der Machtergreifung Häuser in Deutschland zu kaufen.

Umso bitterer dann das Erwachen am 30. Januar 1933. Denn gleich nach
dem Reichstagsbrand gingen die Nazis offen zum Terror über, indem sie gezielte
Verhaftungen (Ossietzky, Mühsam, Bredel, Renn etwa) und die
Gleichschaltung der demokratischen Presse sowie der Schriftstellerorganisationen (PEN,
SDS) vornahmen. Es blieb nur die Alternative von Anpassung oder Auswanderung.

Wer sich übrigens zur Emigration entschloss, tat dies meist verhältnis-

135



massig rasch. Etwa dreiviertel aller emigrierten Autoren, Publizisten, Politiker
und Künstler verliessen bis Herbst 1933 Deutschland.

Im zweiten Band nun schhdert W. die ungeheuren Schwierigkeiten, mit
denen die Exilierten in den europäischen « Gast »-Ländern zu kämpfen hatten.
Das fing schon mit den harten Einreise- und Asylbestimmungen an und wurde
zum fast unüberwindbaren Problem bei der Arbeitslizenz-Beschaffung. Durchweg
begegneten die Emigranten zunächst einem starken Misstrauen sowohl der
Behörden als auch der Bevölkerung — bedingt durch politische (Appeasament),
ökonomische (Angst um den eigenen Arbeitsplatz) und allgemein psychologische
Motive. Ausnahmen bildeten eigentlich nur die Tschechoslowakei und zeitweilig
Frankreich.

Mit dem ungewissen juristischen Status korrespondierte die soziale Deklas-
sierung der meisten Exulanten. Denn mit der Flucht gaben sie ihr Vermögen in
Deutschland und den binnendeutschen Markt zum Publizieren auf. Zwar wurden
im Exil neue Verlage (Querido, A. de Lange, Bermann-Fischer) gegründet,
entstanden neue deutschsprachige Zeitungen und Zeitschriften, führten auch
ausländische Bühnen hin und wieder deutsche Autoren auf — doch waren die
finanziellen Möglichkeiten bei weitem geringer als die der vergleichbaren Einrichtungen

in Deutschland. Max Brod nannte sogar einmal seine Einkünfte aus der
Exilpresse ein « Trinkgeld ».

Einzig Stefan Zweig, Vicky Baum, Franz Werfel und E.M. Remarque —
Autoren also, die auch vor dem Exil zu den Spitzenverdienern gehörten — konnten

in etwa ihren früheren Lebensstandard halten. Schon Heinrich und Thomas
Mann, Alfred Döblin oder Walter Hasenclever lebten in bescheideneren
Verhältnissen. Dem Gros der Autoren jedoch ging es im Exil ausgesprochen
miserabel. Die Not war zum Teil so gross, dass sich Friedrich Wolf zeitweilig nur
von Brennesseln und Julius Hay von Nüssen ernährten, Arthur Koestler auf
einem Heuboden und Ernst Erich Noth in einer Winzerhütte kampierten, Alice
Berend kein Geld mehr für den Arzt hatte und starb — um nur einige der
eklatantesten Fälle (aus einer Vielzahl der von W. angeführten) zu erwähnen. Da
die meisten Emigranten also von ihrer schriftstellerischen Arbeit allein nicht
leben konnten, gingen sie Nebenbeschäftigungen nach : Egon Erwin Kisch als
Zauberkünstler im Spielkasino von Nizza, Kurt Kläber und H.H. Jahnn als
Bauern, Franz Pfemfert als Photograph .Relativ hohes Einkommen boten
Vortragsreisen. Joseph Roth machte so ausgiebig Gebrauch davon, dass er sich selber
als « Wanderzirkus » vorkam...

Solche Abschnitte liesst man mit Erschütterung und Beschämung. W.'s Werk
führt exemplarisch eine der dunkelsten und tragischsten Kapitel deutscher
Literatur-, ja Geistes- und Zeitgeschichte vor Augen. Es sollte daher Pflichtlektüre
nicht nur für Germanisten und Historiker, sondern für jeden Gymnasiasten und
Studenten werden.

Allerdings darf dabei nicht übersehen werden, wie engstirnig W. —
aufgrund seines marxistischen Konzepts — manchmal doch urteilt : dann etwa, wenn
er die zum Teil strenge Asylpraxis der Schweizer anprangert, auf der anderen
Seite aber das gleiche Verhalten der Sowjetunion mit Hinweis auf den zu grossen
« Unruhefaktor » durch Emigranten für ein im Aufbau stehendes Land
entschuldigt.

Thomas B. Schumann

136


	Rezensionen

