
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Spaetprophetische Hoffnungen auf die Wiederkunft des davidischen
Zeitalters in Sach. 9-14

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPAETPROPHETISCHE HOFFNUNGEN
AUF DIE WIEDERKUNFT DES DAVIDISCHEN

ZEITALTERS IN SACH. 9-14

von Klaus Seybold, Kiel

I

Im zweiten Teil des Buches Sacharja Kap. 9-14 sind es vor allem
zwei Partien, die auf das davidische Königtum zu sprechen kommen.
In Kap. 9,9-10 ist Jerusalem angesprochen :

V 9 Freue dich sehr, Tochter Zion
Juble, Tochter Jerusalem
Siehe dein König, er kommt zu dir :

der rechte, der siegreiche ist er,
arm und auf einem Esel reitend,

auf dem Hengst, von Eselinnen stammend.

V 10 Und ich tilge die Streitwagen aus Ephraim
und die Rosse aus Jerusalem;

Und vertilgt wird der Kriegsbogen;
und er kündet Frieden den Völkern.

Und seine Herrschaft reicht von Meer zu Meer,
vom Euphratstrom bis zu den Enden der Erde.

In Kap. 12 findet sich Davids Name 6mal1 : 5mal in der Verbindung

« Haus Davids » 2, dem 4mal « Einwohner Jerusalems » 3

gegenübergestellt ist. Vom Ruhm des Hauses Davids und der Bewohner
Jerusalems ist die Rede (V 7), von ihrer Macht unter Jahwes Schutz

(V 8); « Jahwe wird die Einwohner Jerusalems beschirmen, und wer
unter ihnen strauchelt — an jenem Tage wird er wie David sein; das

Haus Davids aber — wie Gott, wie der Engel Jahwes wird es vor
ihnen sein. » Weiter ist die Rede von ihrer Totenklage um den

99



« Durchbohrten » in Jerusalem (V 10 ff.) und von dem Quell, der
ihre Sünde und Unreinheit zu waschen vermag (13,1). Alle diese

Aussagen sind durch wiederholtes « an jenem Tag » (V 8a, V 8b, V 9,
V 11,13,1) aneinander sowie an den Kontext in Kap. 12,2-6 (V 3, V 4,
V 6) und 13,2 ff. (V 2, V 4 gekoppelt und sind darum innerhalb
dieses Zusammenhangs zu betrachten.

Bei beiden Partien in Kap. 9,9 f. und 12,7 ff. ist die Frage
der literarischen Einheit und der Abgrenzung nicht leicht zu
beantworten. Der Mangel an Anhaltspunkten lässt ein Herausschälen der
Redeeinheiten in herkömmlicher Weise nicht zu. Zwar lässt im erste-
ren Falle der mit Nachdruck gesprochene Satz : « Denn nun habe ich
es mit meinen eigenen Augen gesehen » (9,8b) an einen Redeschluss
denken, zumal da V 9 mit seinem Aufruf an Jerusalem neu anhebt
und der inzwischen eingetretene Wechsel der Redenden — zuvor der
Prophet (V 7), jetzt Jahwe (V 10) — eine Zäsur sichtbar macht; nach
V 10 jedoch ist ein solch tiefer Einschnitt nicht wahrzunehmen :

Jahwe wendet sich wie V 9 an eine 2. Person fem., in welcher
wiederum die Tochter Zion zu sehen ist (V 13). Allein das Bindeglied
« auch » (V 11) in formaler, der offensichtliche Ubergang zu einem
neuen Thema in sachlicher Hinsicht rücken die Worte von der Rückkehr

der Gefangenen « kraft des Blutes deines Bundes » ein wenig
von dem weltweiten Horizont des vorhergehenden Verses ab. So

wird man trotz dieser nur schwach angedeuteten Grenze V 9 und 10

in relativer Abgeschlossenheit für sich nehmen können, jedoch des

Kontextes eingedenk sein, der in V 1-8 etwas ferner, in V 11 ff. näher

angrenzend das Textstück umgibt.
Dieser Textzusammenhang, der nach 9,1 unter der Uberschrift

mass'a « Ausspruch » steht und sich bis 11,17 erstreckt, wird durch
die gleichlautenden Überschriften in Sach. 12,1 und Mal. 1,1 in eine
Reihe von drei aufeinanderfolgenden, ursprünglich wohl anonymen
Sammlungen prophetischer Worte gestellt, die im Laufe des

Redaktionsprozesses des Zwölfprophetenbuchs zum zweiten Teil des

Buches Sacharja (Kap. 9-11; 12-14) und zum Buch « Maleachi » (Mal.
1,1) geworden sind4. Die Bestimmung der literarischen Eigenart von
Kap. 9-11 ist in der neueren Forschung uneinheitlich. Sie schwankt
zwischen einer konventionellen Aufgliederung in Einzelstücke 5 und
der Feststellung einer kunstvollen literarischen Komposition6.

100



Die literarische Frage indes ist aufs engste mit der historischen

Frage verquickt, in welcher Zeit 9,9 f. im besonderen und Kap. 9-11

im ganzen anzusetzen sind. Die Ergebnisse der Forschungsarbeit
sind in dieser Hinsicht von einem consensus weit entfernt; ja, die
verwirrende Vielfalt der Vorschläge, die sich auf den Zeitraum eines

halben Jahrtausends, vom 8. bis zum 2. Jahrhundert7, erstrecken,
lassen ein befriedigendes Resultat nicht sehr aussichtsreich erscheinen.

Aus der Zahl der versuchten Ansetzungen seien zwei
herausgehoben, die mit neuen Argumenten und eingehender Behandlung
historischer Details das Problem gefördert und darum z.T. weitere
Zustimmung erfahren haben.

1. Ausgehend von Sach. 9,1-8 haben K. Elliger8 und M. Del-
cor9 unabhängig voneinander, die früher schon vertretene Datierung

10 in das späte persische Zeitalter im 4. Jahrhundert erneuert
und die Verse im Zusammenhang mit Alexanders des Grossen Feldzug

durch Syrien-Palästina erklärt. So lautet K. Elligers These, « dass

das Orakel aus dem Jahre 332 stammt, dem Jahre, in dem die
persische Herrschaft in Syrien, Phönikien und Palästina durch Alexander
zusammenbrach »u. Vermutungsweise suchen M. Delcor12 und
O. Eissfeldt13 auf Grund der historischen Einordnung von 9,1-8 auch
9,9 f. aus derselben geschichtlichen Periode der frühen hellenistischen

Zeit herzuleiten.
2. In einer umfassenden Untersuchung hat sodann B. Otzen14

die historischen Probleme von Kap. 9-10 aus der Epoche des Königs
Josia und d.h. aus den letzten Jahrzehnten des 7. Jahrh. zu erklären
versucht. Aus dem zeitgeschichtlichen Niederschlag vorausgesetzter
oder angedeuteter Verhältnisse 15, sowie aus der eruierten komposi-
tionellen Struktur der Kapitel ergibt sich ihm « ein selbständiges
Ganzes » einer Schrift, welche « die Empfindungen und Hoffnungen
in national-royalistischen Kreisen in Juda unter Josia, der letzten
Aufstiegszeit, die Juda erlebte, zum Ausdruck » bringt. « Die Kreise

— oder der Mann — die hinter diesen Kapiteln stehen, repräsentieren

einen Nationalismus und einen Royalismus, der Josia bei der
Durchführung seines Werkes mit unterstützte » lß. In die Reihe des

nationalen Prophetismus, wie er durch Nahum und Habakkuk
vertreten ist, gehören auch diese Kapitel, die, nach einem kultischen
Schema kunstvoll gestaltet, mit 9,9 f. auch « eine Huldigungsliturgie

101



für den König » 17 enthalten, welche im vorliegenden Zusammenhang
Josia feiern will.

Will man sich angesichts der Mehrdeutigkeit der zeitgeschichtlichen

Spuren eine historische Einordnung nicht gänzlich versagen18,
wobei man sich auf die Zeitlosigkeit der offensichtlich der liturgischen

Sprache entnommenen Terminologie in 9,9 f. berufen könnte,
so gewinnt man aus 9,9 f. selbst jedenfalls den Eindruck, dass die
Tochter Jerusalem zuletzt eines rechtmässigen Königs oder zumindest

eines davidischen Regimentes entbehrt hat19, so dass die Ver-
heissung Raum hat, beides werde ihr bald wieder zuteil werden.

Die zeitliche Restimmung von 12,1 ff. vollends will gar nicht
gelingen20. Alles was man sagen kann, ist, dass die vorexilische Zeit
für die Entstehung dieses Komplexes wohl auszuschliessen ist. Da
die Uberschrift 12,1 das Folgende aber als « Wort Jahwes über
Israel » und als « Spruch Jahwes » bezeichnet, sind die David
betreffenden Partien in die Untersuchung einzubeziehen.

Daneben sind nun aber einige Stellen zu nennen, bei denen eine

Reziehung zur Davidtradition weniger eindeutig ist. Spuren dieser

Uberlieferung jedenfalls sind in den Perikopen 9,1-8 und 9,11-17
zu finden21. Offenbar sind die topographischen Angaben, vor allem
9,1 ff., am davidisch-salomonischen Grossreich orientiert, wobei der
Hinweis auf die Jebusiter (9,7) bestätigend hinzutritt. Schwer ist die

Entscheidung bei den Texten, die von den « Hirten » reden : 10,3 ff.;
11,4 ff.; 13,7 ff. und die rätselvolle Stelle vom «Durchbohrten»
12,10. Gehört die letztere ohnehin in den Zusammenhang von 12,7 ff.,
ist zu den Hirtenstücken vorläufig soviel zu sagen, dass, selbst wenn
hier von Königen die Rede ist22, doch die spezifisch davidische
Tradition nicht unmittelbar in den Rlick kommt und es darum genügen
wird, wenn die betreffenden Stellen am Rande mitbedacht werden.

II
Die Traditionsgebundenheit der Verse 9,9 f. wurde schon vielfach

erkannt und herausgearbeitet23, ein Zug, der zu den erwähnten
Schwierigkeiten in der zeitlichen Ansetzung sein Teil beigetragen
hat. So gehört das Epitheton saddiq (V 9) 24 wie auch die bekenntnishafte

Aussage, dass dem König Hilfe widerfuhr 25 und er darum als

102



ein von Jahwe Geretteter einherzieht, zu dem herkömmlichen Stil
höfisch-sakraler Sprache, in welcher der Herrscher in Zion gefeiert
wurde 26. Dass er hier besonders charakterisiert wird als einer, der
auf einem Esel in Jerusalem einreitet, kann nicht wundernehmen,
weiss doch die Tradition, dass David einst ein solches Reittier 27 bei
feierlichen Anlässen benutzt hat. Zudem war der 'ajir das besondere
Kennzeichen altisraelitischer Würdenträger 28, und wenn es nicht gar
zum judäischen Königsritual hinzugehörte, dass der Davidide derart
seinen Einzug in die Stadt hielt das Bild des Einzugs in Jerusalem
nach 9,9 entstammt gewiss altehrwürdigen Vorstellungen von der
Glanzzeit Israels. In denselben Rahmen passt aber auch, was von der
Bedeutung dieses Ereignisses in V 10 gesagt ist. Ephraim sowohl
wie Jerusalem, also der Kern des einst vereinigten Königreiches, sind
von einem Eingriff Jahwes betroffen, der Kriegswagen und Streitross
vernichtet und damit den Grund legt für das weltweite Reich des

davidischen Herrschers : « Von Meer zu Meer und vom (Euphrat-)
Strom bis an die Enden der Erde » — wie es in Aufnahme einer
altorientalischen Formel heisst, die wiederum zum Jerusalemer Hofstil

zu rechnen ist. Und zuletzt führt die Verheissung des Friedens
für die Völker, den der König proklamieren wird, in gleicher Weise
auf die vorgegebenen Vorstellungen zurück, die in der an David
geknüpften Königsüberlieferung ihre Wurzel haben und am
Jerusalemer Tempel kultische Pflege fanden30.

Mit diesem Ergebnis ist die Eigenart des Textes jedoch noch
nicht scharf genug erfasst. Sach. 9,9 f. wäre dann tatsächlich als eine
« Huldigungsliturgie für den König » (seil. Josia)31 zu verstehen,
entstanden aus dem « unreflektierten Nationalismus » 32 einer Zeit,
deren Zukunftsbild « in einer Wiederbelebung des goldenen
Zeitalters, der Davidsepoche »33 bestand. Nun macht aber bereits die

Formulierung des Rufs, der den König ankündigt, darauf aufmerksam,

dass die Intention dieses Stückes in eine andere Richtung geht.
Saddiq meint offensichtlich nicht nur «gerecht» im Sinne der Loyalität,

« Rechtswilligkeit » und eines Verhaltens, das dem Jahwebund
und seinen Forderungen entspricht, sondern fasst auch das

Bedeutungsmoment der « Rechtmässigkeit » 34 und Legitimität in sich, wie
dies für den Ausdruck sämach saddiq in Jer. 23,5 wahrscheinlich

gemacht werden konnte 35. Zusammen mit der auffälligen Betonung

103



« dein König, er kommt zu dir » ergäbe V 9 einen prägnanten Sinn :

Zion-Jerusalem wird zur Freude aufgefordert, weil die Ankunft
ihres rechtmässigen Königs bevorsteht, nachdem Ephraim und
Jerusalem von Usurpatoren befreit sind (V 10).

Unbeschadet der Abhängigkeit der Verse von kultisch-liturgischem

Untergrund36, der ohne Zweifel ihr Gepräge mitbestimmt
hat, sind sie doch noch von einer anderen Seite massgeblich beein-
flusst worden, nämlich von den heilsgeschichtlichen Traditionen
selbst, die der davidischen Epoche ihre Entstehung verdanken und
im Laufe des Uberlieferungsprozesses ihren schriftlichen Niederschlag

fanden. Verschiedentlich schon ist aufgefallen, dass die 9,9 f.
wiedergegebene Vorstellung vom Einzug in Jerusalem in jenem
Triumphzug ihr Vorbild hat, in dem, nach niedergeschlagenem
Aufstand, der siegreiche David in seine Stadt zurückkehrt (II. Sam. 19,
10 ff.). Von D.R. Jones wurde dieses Verhältnis untersucht und
bestimmt als « meditation upon the permanent meaning of 2 Sam.

XV-XIX » 37. Sie charakterisiert den Propheten in seiner Abhängigkeit

von schriftlichen Traditionen, wie dies auch anderweitig
aufgezeigt werden kann.

Für unseren Abschnitt selbst manifestiert sich diese Abhängigkeit
zunächst in zwei Zitaten. Einmal ist das Reittier des zukünftigen
Königs der chamor, der im parallelen Satzglied zugleich als 'ajir und
hän-'atonot gekennzeichnet wird, also mit insgesamt drei Bezeichnungen

38 benannt ist. Äussert sich darin dichterischer Uberschwang
oder gar der Zwang des Parallelismus M. Noth39 denkt auf Grund
eines parallelen Begriffs aus Mari an eine Definition als « ein Esel
reiner Abstammung », « im Gegensatz zu einem Bastard, der nicht
von einer Eselin geboren ist, also einer Kreuzung von Eselhengst
und Pferdestute, einem Maultier », weil für einen sakralen Akt nur
« ein ' untadeliges ' Tier » in Frage kam40. Doch : Soll dies in
Sach. 9,9 gemeint sein

Nach II. Sam. 16,1 f. tritt Ziba, der Diener Mephiboseths, dem
fliehenden David u.a. mit dem Geschenk « eines Gespanns gesattelter

Esel » entgegen und antwortet auf des Königs verwunderte
Frage : « Zum Reiten für die Königsfamilie » (V 2). Obwohl nicht
ausdrücklich berichtet, wird wohl David beim triumphalen Einzug
im Unterschied zur Flucht aus der Stadt geritten sein — auf einem

104



Esel, wie es seiner Abneigung gegen Pferde entsprach41. Deutero-
sacharja fasst diese Vorstellung in Form einer zitatartigen Aufnahme

von Gen. 49,11, um zugleich die Erfüllung einer dereinst ergangenen
Verheissung anzuzeigen. Auf diese Weise findet die Nennung des

Reittiers in V 9 seine Erklärung.
Das zweite Zitat (V 10b) basiert wahrscheinlich auf Ps. 72,8;

sonst wäre die fast42 wörtliche Wiedergabe nicht erklärlich, zudem
für eine Zeit, als für keinen König mehr ein Gebet wie Ps. 72 ver-
fasst oder zu Recht rezitiert werden konnte.

Nachdem damit zwei Hinweise auf die literarische Abhängigkeit

von Sach. 9,9 f. gegeben sind, ist es an der Zeit, der oben
postulierten Reeinflussung des Textes durch literarische Traditionen aus

der Davidzeit weiter nachzugehen. Aus dem unmittelbaren Kontext
lässt sich eine solche Beziehung wahrscheinlich machen.

In dem Teil der Perikope 9,1-8, die von den Philistern handelt
(V 5 ff.), wird verheissen, dass die Stadt Ekron43 Juda integriert
werden wird : « und Ekron (wird sein) wie die Jebusiter » (V 7b).
Ob nun der Verfasser sein Beispiel direkt aus II. Sam. 5,6 ff.
entnommen oder aus anderen Quellen geschöpft hat, er zeigt sich mit
der davidischen Epoche vertraut und weiss ihre Geschichte zu
nützen. — Dies gilt auch für die territorialen Bezeichnungen in
demselben Abschnitt, womit er den nördlichen Teil des davidischen
Grossreichs zu umschreiben scheint44. — Die Feststellung « Jahwe
mit ihnen » (10,5, vgl. 9,15) zeigt sich mit dem Bekenntnis verwandt,
das Jahwes Gegenwart bei David im besonderen aussprach45. —
Davids Kampf mit dem Riesen Goliath I. Sam. 17 könnte die dunkle
Stelle 9,15, wo von « Schleudersteinen » die Rede ist, erhellen, worauf

M. Bic verschiedentlich aufmerksam macht46. Es könnte aber
auch 12,8 zugrunde liegen, wo es heisst : « wie David » wird noch
der Strauchelnde zu kämpfen vermögen. Er und sein Haus waren es

ja, die Israels Heeren voranzogen und dem mal'ak Jahwes gleich,
Jahwes Kriege führten47. — Sollten die Geschlechter — einer
Vermutung M. Bics entsprechend48 —, die zur Totenklage um den
« Durchbohrten » bereit sind, nicht vielmehr als Typen zu verstehen
sein, durch «Meditation» über die aus dieser Zeit bekannten Namen:
David, Nathan, Levi, Simei — Und wenn in der Stelle 12,10 eine
Anspielung auf den gewaltsamen Tod des Davidsohnes Absalom

105



gesehen werden konnte49, zeigt dies nur — ganz abgesehen von der

Berechtigung solcher Deutung — wie nahe es liegt, diese Texte mit
der Geschichte der davidischen Epoche in Verbindung zu bringen.

Damit eröffnet sich nun für Sach. 9,9 f. die Möglichkeit, hinter
den Versen als prägende Vorstellung jenes Davidbild zu sehen, das

den einziehenden König, auf einem Esel reitend, nach seinem Sieg
über den aufrührerischen Sohn als rechtmässigen König Jerusalems
zeigt. In dieses Bild fügen sich die Züge ein, die V 9 andeutend
skizziert. Hilfe ist ihm widerfahren; er war arm50, rechtlos, schutzlos,
im « Elend » 51, jetzt aber kommt er in neuem Glanz wiederum in sein

Eigentum52.
Sach. 9,9 f. ist als Jahwewort gestaltet53 und in die Form eines

Heroldsrufes gebracht, der gleichsam aus dem Munde eines
Vorboten das Kommen des Königs kündet. Gerichtet ist es an die Tochter

Zion, die Tochter Jerusalem, d.i. die versammelte Gemeinde54,
die sich zu Jubel und Freude bereit machen soll. Sie ist vom
Propheten angesprochen, zur festlich gestimmten Gemeinde zu werden,
wie es das Jerusalem einst war, in dessen Toren David Einzug hielt.
An diese Gemeinde ergeht Jahwes Aufruf zur Freude und die
Ankündigung, dass sich die David gegebene Verheissung noch erfüllen
wird — und man wird aus 9,11 ergänzen dürfen — « kraft des
Bundesblutes ». Was für die Befreiung der Gefangenen gilt, gilt auch
für die Wiedererrichtung des davidischen Königtums : der Bund ist
nach V 11 die Garantie für Jahwes künftiges Heilshandeln an seinem
Volk (9,16.7).

Die Intention der Perikope scheint nun ein wenig Licht in das

Dunkel der historischen Situation zu bringen; wird sie doch als die
Situation Jerusalems zu Zeiten von Absaloms Aufstand dargestellt :

Aufruhr, Usurpation des davidischen Thrones und Zerstörung des

Weltreiches. Diese typische Situation kennzeichnet nicht nur eine
Epoche der Geschichte Israels, und sie bildete verschiedentlich den
Hintergrund prophetischer Verkündigung55. Sollte es nicht so sein,
dass in einer solchen Zeit, in der die Realität die grossen Verheis-

sungen Jahwes in Frage gestellt hatte, in der die Versuchung gross
war, sie einer vermeintlich realeren Politik zu opfern, der Prophet
der angefochtenen Gemeinde jenes Zeitalter vorhält, das so glanzvoll

zu sein schien und doch aus gleicher Not hervorging, wie sie

106



die Gegenwart kannte Die Vermutung M. Delcors ist ansprechend
und erwägenswert : « C'est un tableau qui, par son emphase, par le

rappel voilé et discret de la venue d'un roi descendant de David et
de Salomon a pour but de dissiper des rêves et des fausses espérances
qu'on semble avoir mis en Alexandre » 56.

Dann aber hat Deuterosacharja die traditionelle Aufgabe der
Propheten in seiner Zeit und für seine Gemeinde fortgeführt. Indem
er an dem Modellcharakter der Davidüberlieferung als Spiegelbild
eines Königs in Israel und seines Reiches gleich seinen Vorgängern
festhält, indem er an die Verheissung einer restitutio in integrum
glaubt —- das Blut des Jahwebundes garantiert die Erfüllung —,
weitet er sie auf jene dunkle Episode der Epoche Davids aus, in der

er das Elend seiner eigenen Zeit wiedererkennt, und stärkt der
angefochtenen Gemeinde die Hoffnung auf eine analoge Wendung zu
einer neuen Blütezeit. Mit Hilfe dieser Ergänzung der Davidverheis-

sung, die ihm wahrscheinlich auf dem Weg über die literarische
Uberlieferung57 zugekommen ist, vermag er noch einmal das alte
Wort zu aktualisieren und in einer Zeit Geltung zu verschaffen, da

es der realen Grundlage zu entbehren schien.

III
Die locker geknüpfte Reihe eschatologischer Aussagen in Kap.

12,1 ff. kommt im Rahmen der Worte über Juda und Jerusalem
auch auf Jahwes Handeln an und mit dem Davidhaus zu sprechen.
Zwei Themenkreise sind es, die hier angeschnitten werden. Sie

befassen sich mit der Ertüchtigung zum Kampf (12,7 f.) 58 und mit
der Entsühnung des Königsgeschlechtes und seines Volkes von Sünde
und Unreinheit (12,9-13,1).

Jahwes Hilfsaktion zum Schutze Judas und Jerusalems hat zur
Folge, dass selbst der strauchelnde Krieger zum davidgleichen Rekken

wird und eine Wehrhaftigkeit erreicht ist, die selbst jene glanzvolle

Heldenzeit übersteigt. Gewiss in Erinnerung an den Zweikampf
mit dem Riesen Goliath (I. Sam. 17) wird hier eine noch grössere
Wirkung der hilfreichen Gegenwart Jahwes auszusagen gewagt, als

man es aus den Uberlieferungen der alten Zeit vernahm. Das Haus
Davids aber — das Kollektivum bringt einen vagen Zug in die Weis-

107



sagung — wird entsprechend jener idealen Zeit sein « wie Gott, wie
der Bote Jahwes vor ihnen her », und auch mit diesem Vergleich
sind alte Motive des Davidbildes aufgenommen. Dem Philisterfürsten
Achis wie der weisen Frau aus Thekoa und dem lahmen Enkel
Sauls, Meribaal, gilt er als « mal'ak Gottes » (I. Sam. 29,9; II. Sam.
14,17.20; II. Sam. 29,28), war er doch für die Uberlieferung der, der
vor Israel aus- und einziehend (I. Sam. 18,16; II. Sam. 5,2), die
Kriege Jahwes führte (I. Sam. 18,17; 25,28) und den Jahwe in besonderer

Weise seiner Gegenwart und seines Beistands gewürdigt hat
(II. Sam. 7,9 u.a.). So erklärt sich die Verwendung des mal'ak-
Motives 59 in 12,8 aus der Hoffnung auf eine Wiederkunft des goldenen

davidischen Zeitalters, in dem der Schwächste diesem grossen
König gleich, das Fürstenhaus wie der Engel Gottes sein wird, der
Jahwe in und für Israel vertrat.

Zur endlichen Vernichtung der Jerusalem bekämpfenden Völker
(12,9 ff.) bedarf es einer inneren Wandlung der Bewohner
Jerusalems und des Davidhauses. Diese ist bewirkt durch die Ausgies-

sung des « Geistes der Gnade und des Flehens » durch Jahwe,
welche den Vollzug einer Totenklage um einen « Durchbohrten » zur
Folge hat. Damit ist die Voraussetzung gegeben, dass Sünde und
Unreinheit gesühnt werden können und der Heilsverwirklichung
nicht mehr im Wege steht. Vieles an dieser Perikope ist überaus
dunkel und entzieht sich einer Erklärung, doch der Gedankengang
ist einigermassen verständlich : Busse und Vergebung erst
ermöglichen Jahwes Hilfe für sein Volk. Dass die Initiative ganz von
Jahwe ausgeht (V 9) und die Entsündigung in vorderster Linie das

Davidhaus angeht (V 11), sind alte Vorstellungen prophetischer
Verkündigung. Das Gewand, in das sie in 12,9-13,1 gekleidet sind,
konkreter Hintergrund und sprachliches Kolorit, bleibt im Zwielicht
und ist noch nicht ganz ausdeutbar60.

IV

Die Aufassungen vom zukünftigen Königtum in Sach. 9-14
beruhen auf der Analogie, die zwischen der durch Tradition und
Schrift bezeugten Geschichte Davids und den künftigen Heilsereignissen

besteht. Nach 9,7 wird Ekron ein gleiches Schicksal ereilen

108



« wie die Jebusiter », 9,9 kündet der Tochter Zion, sich für den Einzug

des Königs in Jerusalem bereit zu machen, der sich Davids

Einzug nach dem Absalomaufstand (vgl. II. Sam. 19,10 ff.) entsprechend

vollziehen soll. Die darauffolgende Restitution des Reiches

(9,10; vgl. 9,1 ff.) geschieht nach dem Vorbild der Davidszeit. Wie
einst macht sich Jahwe zu einer Hilfsaktion für Juda und Jerusalem
auf (9,10; 12,7 ff.) und bewirkt durch seine Gegenwart eine Wiederkehr

der glanzvollen davidischen Heldenzeit (vgl. 9,15; 12,8) und
eine innere Wandlung durch Ausgiessung seines Geistes (12,10 ff.;
vgl. 13,1). Dieser Einwirkung Jahwes zufolge wird die Heilszeit das

goldene davidische Zeitalter selbst an Herrlichkeit überbieten, wird
doch nunmehr die Befriedung des universalen Reiches (9,10) mit
wunderbarer göttlicher Hilfe (vgl. 12,7 f.) gelingen61.

ANMERKUNGEN

1 V7.8 (2 mal). 10.12. Kap. 13,1.
2 V 7.8.10.12 Kap. 13,1.
3 V 7.8 (LXX Plural). 10 : Sg., Kap. 13,1: PI. nach MT.
4 Vgl. die Einleitungen, etwa O. Eissfeldt (31964) S.594 f.; E. Sellin-G. Fohrer

(101965) S. 511 ff.; O. Kaiser (21970) S. 226 ff.
5 Vgl. z.B. K. Elliger, ATD 25 (c1967), S. 143 ff.; F. Horst, HAT 114 (21954)

S. 212 ff., S. 245 ff. Sie teilen u.a. Kap. 9 in V 1-8.9-10.11-17 auf. So auch
M. Haller, SAT II 3 (1914) S. 222 ff.; O. Eissfeldt, a.a. O. S.590; E. Sellin-
G. Fohrer, a.a. O. S. 513 ff.; A. Jepsen, Kleine Beiträge zum Zwölfprophetenbuch

II. ZAW 57 (1939). S. 245 ff. unterteilt in drei Schichten: 9,l-6a.7a.b / 9,
6b.7aa.8 / 9,9.10 9,11-13 9,14-17; letztere stammt von einem Ergänzer, die mittlere

von Deuterosacharja, der seinerseits älteres Gut aufgenommen und zusam-
mengefasst hat (bes. S. 255); M. Bic, Das Buch Sacharja (1962) S. 6, 107 ff. u.a.
Grössere Einheiten setzt E. Sellin voraus: 9,1-17 ein «Lied» mit einer Glosse
V 8 und einer den Zusammenhang unterbrechenden und nach V 17 zu
stellenden Ankündigung in V9f., KAT XII (2/31929) S. 495 ff.

6 Vgl. neben M. Bic, a.a O. S. 107, der in 9,1-11,17 «mehrere Aussprüche» «zu
einem kunstvollen kleinen Werk zusammengefasst» sieht, und Andeutungen in
den Anm. 5 genannten Werken vor allem die Strukturanalysen von P. Lamarche,
Zacharie IX-XIV. Structure littéraire et Messianisme (1961) S. 12 f., der eine
chiastisch-symmetrische Konstruktion in Kap. 9-14 erkennt, und B. Otzen,
Studien über Deuterosacharja, der in Anschluss an E. Nielsen, Oral Tradition (1954)
eine nach kultischem Schema dualistisch-symmetrisch gestaltete literarische
Struktur erhebt (vgl. S. 213 ff., bes. S. 220), welche die Perikopen 9,1-8; 9,9-10;
9,11-12; 9,13-15; 9,16; 9,17-10,1 usw. ordnet und zusammenhält. Sukzessives
Wachstum um einem Kern 9,1-8(10) nimmt M. Saebo, Sacharja 9-14. WMANT 34
(1969) S. 135 ff., 309 ff. an.

109



7 Vgl. die Einleitungen und besonders die Forschungsübersicht bei B. Otzen,
a.a. O. S. 11-34. M. Saebe, a.a. O. S. 175 ff.

8 Ein Zeugnis aus der jüdischen Gemeinde im Alexanderiahr 332 v. Chr. Eine
territorialgeschichtliche Studie zu Sach. 9,1-8. ZAW 62 (1950) S. 63-115. Vgl.
ATD 25 S. 144 ff.

9 Les allusions à Alexandre le Grand dans Zach. IX1-8. VT 1 (1951) S. 110-124.
10 Vgl. B. Otzen, a.a. O. S. 26 ff.
11 A.a.O. S. 107 (kursiv).
12 A.a.O. S. 123.
13 A.a.O. S. 590.
14 A.a.O. S. 35 ff. - Jetzt auch E. Lipinski, Recherches sur le livre de Zacharie.

VT 20 (1970) S. 50 ff.
15 Selbst die Bezeichnung jawan (Sach. 9,13) vermag er als jonische Söldner im

ägyptischen Heer aus dem 7.Jahrh. zu erklären. Vgl. «Die 'Söhne Joniens'»,
a.a.O. S. 45 ff.

16 A.a.O. S. 145 f.
17 A.a.O. S. 220.
18 Vgl. M. Bic, a.a.O. S. 12 u.a.
19 Die Akzentuierung von V 9 sowie die in V 10 vorausgesetzte Situation legen

dies nahe.
20 Vgl. B. Otzen, a.a.O. S. 169 ff.; M. Saebo, a.a.O. S. 252 ff.
21 Vgl. etwa B. Otzen, a.a.O. S. 62 ff.; M. Bic, a.a.O. S. 107 ff. u.a.
22 Sach. 11,6, vgl. 10,4; anders B. Otzen, a.a.O. S. 142 ff., 146 ff. zu den Stellen.
23 Die Tendenz zur vorexilischen Datierung von Sach. 9,9 f. ist wesentlich dadurch

verursacht. Vgl. z.B. F. Horst, a.a.O. S. 247 f.; B. Otzen, a.a.O. S. 134 ff.
24 S. II. Sam. 23,3 f.
25 Mit MT gegen LXX. Vgl. T. Jansma, Inquiry into the Hebrew Text and the

Ancient Versions of Sach. IX-XIV. OTS 7 (1950); B. Otzen, a.a.O. S. 240;
M. Saebo, a.a.O. S. 185 f.

26 Dazu vgl. Ps. 18; 20,7; 21,6.
27 Vgl. I. Kö. 1,33.38. Allerdings ist hier von einem Maultier die Rede, vgl. auch

II. Sam. 13,29 u. s.u.
28 Vgl. Gen. 49,11; Ri. 5,10; 10,4; 12,11.
29 Vgl. G. von Rad, Das judäische Königsritual. ThLZ 72 (1947) Sp. 211 f. (205 f.).
30 Die genannte Formel ist im Zweistromland entstanden, vgl. H.-J. Kraus, Die

Psalmen. BK 15 (21961) S. 498, vgl. auch 14 ff.; K. Elliger, a.a.O. S. 150 u.a.
— Dazu vgl. Ps. 72,8; 2,8; Gen. 15,18; I. Kö. 5,1. — Vgl. Ps. 72; Jes. 9,6;
Mi. 5,4a.

31 So B. Otzen, a.a.O. S. 220.
32 A.a.O. S. 145.
33 Ebda.
34 Vgl. F. Horst, a.aO. S. 247.
35 Vgl. zu Jer. 23,5 v. Vf., FRLANT 107 (1972) S. 136 ff.
36 Vgl. B. Otzen, a.a.O. S. 134 ff.
37 A Fresh Interpretation of Zechariah IX-XI. VT 12 (1962) S. 256. D.R.Jones

sieht im Verfasser von Kap. 9-11 einen Propheten, der im 5. Jahrh. in oder bei
Damaskus lebte.

38Vgl. L. Köhler, Kleine Lichter (1945) S. 52 ff. Anders S. Mowinckel, Drive
and/or Ride in Old Testament. VT 12 (1962) S.283f. («not the ass colt» —
gegen L. Köhler — « but the mule colt »).

110



39 Das alttestamentliche Bundschliessen im Lichte eines Mari-Textes. Annuaire
de l'Institut de Philologie et d'Histoire Orientales et Slaves. Tome XIII (1953).
Mélanges Isidore Lévy. S. 436 ff. (S. 145 ff.); vgl. auch E. Lipinski, a.a.O.
S. 50 ff.

40 A.a.O. S. 436 (146).
41 Vgl. II. Sam. 8,4.
42 Vgl. Nu. 24,17.
43 Zur Lage und Geschichte vgl. K. Elliger, Art. « Ekron », in : BHHWBI.

Sp. 385; zum Anspruch Israels vgl. Jos. 13,3; 15,11.45a; 19,43; Ri. 1,18.
44 Vgl. B. Otzen, a.a.O. S. 62 ff., bes. S. 71 ff. und die Kartenskizze S. 70; M. Bic,

a.a.O. S. 110 f. — Vgl. Sach. 10,10.
46 Vgl. II. Sam. 7,9; I. Sam. 18,28.
46 A.a.O. S. 122, 128, 149.
47 Vgl. I. Sam. 18,16.17; 25,28; II. Sam. 5,2.
48 A.a.O. S. 152 f. Ähnlich E. Sellin, a.a.O. S. 525.
49 Vgl. P.R. Ackroyd, Criteria for the Maccabean Dating of Old Testament

Literature. VT 3 (1953) S. 130 f. Vgl. auch Anm. 58.
50 Nach E. Lipinski (mit anderer Punktation) wäre «singe » (Imper., S. 50), nach

B. Köhler « triumphierend » (Part., VT 21 (1971) S. 370) zu lesen.
51 Vgl. II. Sam. 15 ff., dazu auch I. Sam. 2,8.10.
62 Ob man allerdings in der Ausdeutung der zugrunde gelegten Vorstellung soweit

gehen darf und, wie D. R. Jones auch in Sach. 9,10a sich auf II. Sam. 15,1
beziehen kann, erscheint fraglich (a.a.O. S. 257 f.). Vgl. auch K. Elligers
Kennzeichnung der Herkunft des Orakels aus dem « schriftgelehrten, schriftensammelnden

Zeitalter », a.a.O. S. 150.
53 Nach V 10.
54 Vgl. 9,11 : die Bundesgemeinde, nach Sach. 2,14 die zur Theophaniefeier

versammelte « Tochter Zion », vgl. auch die parallele Stelle Zeph. 3,14 f.
55 Vgl. Am. 9,11 f.; Jes. 7; 9; Mi. 5 u.a. — Ein Vergleich in formaler wie inhaltlicher

Hinsicht zeigt die Nähe zu Jes. 8,23 ff.
56 Les allusions à Alexandre le Grand dans Zach. IX1-8. S. 123. So auch

M. Rehm, Der Friedensfürst in Zach. 9,9-10. BiLe 9 (1968) S. 164 ff.
57 Vgl. die Untersuchung von M. Delcor, Les sources du Deutéro-Zacharie et ses

procédés d'emprunt. RB 59 (1952) S. 385-411, besonders die dort aufgezeigte
Beziehung zum Davidbild des Chronisten, S. 402 ff.

58 B. Otzen denkt bei Sach. 12,8a an Davids exemplarische Reue, a.a.O. S. 173 ff.
Dem steht aber der Zusammenhang kriegerischer Vorstellungen entgegen. Vgl.
V 7 f., dazu auch Nu. 24,18; Ps. 60,11 ff.

59 Vgl. F. Stier, Gott und sein Engel im Alten Testament (1934) : « Es ist... die
Möglichkeit zu erwägen, dass der Glossator (seil, von V 8) an den Engel dachte,
der, wie Ex23,20; 32,34 ; 33,2, vor dem Volke (liphne) einherzieht» (55), vgl.
bes. S. 56 ff.

60 Eine kurze Übersicht über die verschiedenen Lösungen bei B. Otzen, a.a.O.
S. 173 ff., auch M. Saebo, a.a.O. S. 254 ff. und H.-M. Lutz, Jahwe, Jerusalem
und die Völker. Zur Vorgeschichte von Sach 12,1-8 und 14,1-5. WMANT 27

(1968).
61 Auszug aus meiner Diss. : Das davidische Königtum im Zeugnis der Propheten.

Kiel 1967 S. 291-305.

111


	Spaetprophetische Hoffnungen auf die Wiederkunft des davidischen Zeitalters in Sach. 9-14

