
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Ch. Albeck, EINFÜHRUNG IN DIE MISCHNA. Aus dem Hebräischen über¬
setzt von Tamara u. Pessach Galewski. Studia Judaica, Forschungen zur
Wissenschaft des Judentums. Herausgeg. von E.L. Ehrlich, Basel. Bd. 6.

W. de Gruyter, Berlin-New York 1971. 493 S. 68 DM.

Das vorliegende Buch von A. gehört zu den Standardwerken der Judaistik
und es war eine dankenswerte Initiative von Dr. E.L. Ehrlich aus Basel, seine
Übersetzung ins Deutsche anzuregen. Der inzwischen verstorbene Vf., früher
Dozent an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums in Berlin und
dann Professor an der hebräischen Universität in Jerusalem, war eine der führenden

Autoritäten auf dem Gebiete der Mischnaforschung. Auf ihn geht auch die
heute wohl beste Mischna-Ausgabe zurück, die zwischen 1952 und 1959 vom
Mossad Bialik in Jerusalem veröffentlicht wurde (Schischah sidrei Mischnah,
meforaschim bi-jedei Chanoch Albeck u-menuqadim bi-jedei Chanoch Jalon).
Die « Einführung in die Mischna » ist die Ubersetzung des Einleitungsbandes
dieser Ausgabe (Mavo la-Mischnah). A. hat bereits 1936 im Schocken-Verlag
Berlin eine Studie unter dem Titel « Untersuchungen über die Redaktion der
Mischna » veröffentlicht.

Gewiss existieren eine ganze Reihe von Mischna-Studien, doch sind sie bei
aller Anerkennung der wahren Pionierarbeit, die ihre Verfasser seinerzeit geleistet
haben, doch schon reichlich antiquiert hinsichtlich der ganzen Betrachtungsweise
und der Problemstellung als solcher. Darkhei ha-Mischnah (Hodogetica in Misch-
nam) von Z. Frankel erschien bereits 1859, der Mavo la-Mischnah von J. Brüll
1876. Beide Werke wurden übrigens nie in eine andere Sprache übertragen. Ein
einschlägiges Werk in deutscher Sprache ist die Arbeit von L.A. Rasenthal :

Über den Zusammenhang der Mischna. Ein Beitrag zu ihrer Entstehungsgeschichte

(Strassburg 1891/92).
Albeck bekennt sich hinsichtlich der Grundkonzeption der Torah schä-be'al

päh (mündliche Überlieferung im Anschluss zur schriftlich in der biblischen Literatur

fixierten Tradition) zum traditionellen jüdischen Standpunkt von den beiden

Quellen der Offenbarung, in dem Sinn, dass eine mündliche Paralleloffenbarung

eine absolute Notwendigkeit für die konkrete Applikation zahlreicher
Bestimmungen der Torah darstellt. Richtig verstanden ist es auch kaum möglich,
die Dinge anders zu sehen. Dank dieser Sicht ist im Judentum pharisäischer
Prägung der miissige Streit « Schrift oder Tradition » nie aktuell geworden : alles ist
ursprünglich Tradition, und innerhalb dieser Tradition kommt es dann nach und
nach zu Abgrenzungsmassnahmen.

Besonders hervorzuheben sind die Kapitel III. Die D'raschot (Ausdeutungen),
ihre Grundlage und ihr Wesen-, IV. Die Redigierung der ersten Mischnajot;
VI. Die Redigierung unserer Mischna, und VIII. Die Sprache der Mischna. Im
VI. Kapitel bekeimt sich A. zur traditionellen These, die R. Jehudah ha-Nassi als
den Redaktor und Kompilator der Mischna betrachtet.

85



Wertvolle Dienste leisten die Wörterverzeichnisse im VIII. Kapitel, in denen
die Aramäismen in dier Misehna, die im Aramäischen nicht belegten neuen
Wörter und die in abweichender Bedeutung gebrauchten biblischen Ausdrücke
Berücksichtigung finden. Auch die in der Misehna gebrauchten Lehn- und Fremdwörter

werden angeführt, doch hat in dieser Hinsicht das Lexikon von S. Krauss
(Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud, Midrasch und Targum,
2 Bde., Berlin 1898) einen erschöpfenden Uberblick gegeben.

Es wird wohl noch lange Zeit hindurch notwendig bleiben, die in hebräischer

Sprache verfassten Standardwerke der Judentumskunde in gangbare
europäische Sprachen zu übertragen, um sie wirklich breiteren Schichten zugänglich
zu machen. Mit der deutschen Ausgabe der « Einführung in die Misehna » von
A. wurde uns ein unentbehrliches Arbeitsinstrument in die Hand gegeben. Man
vermisst dabei mit Bedauern das Fehlen eines bibliographischen Index über die
wichtigsten einschlägigen Arbeiten auf dem Gebiet der Mischnaforschung.

K.H.

R. Macuch, GRAMMATIK DES SAMARITANISCHEN HEBRÄISCH. Studia
Samaritans, Bd. I.W. de Gruyter & Co., Berlin 1969. XL/571 S. 220 DM.

Mit der Veröffentlichung der vorhegenden Arbeit hat der De Gruyter-Verlag
ein anderes Standardwerk der Hebraistik und, darüber hinaus, der Semitistik, der
Fachwelt zugänglich gemacht. Das Samaritanische ist ja in Hinblick auf die
Aussprachetradition die älteste noch lebende Form des Hebräischen.

Der Vf. skizziert im Vorwort das mit seiner Arbeit angestrebte Ziel : « eine
möglichst vollständige grammatische Behandlung der Unterschiede zwischen dem
samaritanischen und jüdisch-masoretischen Hebräisch in orthographischer, phone-
tisch-phonologischer, morphologischer und syntaktischer Hinsicht... zu liefern ».
Im Mittelpunkt steht natürlich der samaritanische Pentateuch und die ihm im
Vergleich mit dem masoretischen Text eigenen Besonderheiten. Da die Samari-
taner, wie der Vf. ausführt, den Bibeltext viel freier gehandhabt haben als die
Juden, existieren Tausende von Varianten nicht nur in Hinblick auf den
masoretischen Text selbst, sondern auch zwischen den einzelnen samaritanischen Pen-
tateuchmanuskripten. Gewiss ist die Entwicklung des samaritanischen Hebräisch
stets weitergegangen und die Sprache war Einflüssen ausgesetzt, durch die sich
die Unterschiede zum masoretischen Hebräisch eher akzentuiert haben. Doch
bewahrt uns gerade diese Sprache durch ihren über alles Sekundäre hinweg
archaischen Charakter viele Elemente, die in der jüdischen Texttradition
verlorengegangen sind.

Obwohl es eine ziemlich reiche Literatur über die SamaritaneT, ihre
Traditionen und ihr Schrifttum gibt, und auch verschiedentlich samaritanische Dokumente

übersetzt und kommentiert wurden, ist doch das systematische Studium
der Sprache und der Grammatik bis jetzt etwas stiefmütterlich behandelt worden,

vor allem im deutschen Sprachgebiet. So ist die Arbeit M.'s eigentlich seit
der Veröffentlichung von Rosenbergs « Lehrbuch der samaritanischen Sprache
und Literatur » (Wien 1901) die erste erschöpfende Darstellung auf diesem
Gebiet in deutscher Sprache. Der Vf. bedauert, dass die seit Jahren in Vorbei
reitung befindliche samaritanisch-hebräische Grammatik von Ben-Hayyim noch
immer nicht erschienen ist und er so auch auf einen Vergleich der beiderseitigen

Arbeitserkenntnisse verzichten musste.

86



Angesichts des Umstandes, dass im Anschluss an die vorliegende Grammatik

die Herausgabe eines Wörterbuches des samaritanischen Hebräisch
vorbereitet wird, hat der Vf. auf ein philologisches Register verzichtet.

K.H.

J. Maier, GESCHICHTE DER JÜDISCHEN RELIGION. Von der Zeit Alexan¬
der des Grossen bis zur Aufklärung, mit einem Ausblick auf das 19./20.
Jahrhundert. De Gruyter Lehrbuch. W. de Gruyter, Berlin-New York 1972,
641 S. 58 DM.

Man erkennt heute mehr und mehr, dass die Hintergründe des historischen
Missverhältnisses zwischen dem Christentum und dem Judentum nicht
ausschliesslich bei den theologischen Differenzen zu suchen sind — wenn ihnen
dabei auch lein wesentlicher Charakter zukommt —, sondern zu einem guten Teil
auf einen Mangel an authentischer Information über das wahre Wesen des

Judentums zurückgehen. Gewiss haben die « Wissenschaft des Judentums » und
in ihrem Gefolge die Judaistik eine ansehnliche Menge an Informationsmaterial
geschaffen, doch ist es auf diesem Gebiet ebenso wie auf allen Spezialgebieten :

diese Art von Information aus erster Hand ist praktisch nur Fachleuten
zugänglich.

M. hat mit seiner Arbeit, die auf einer für einen Laien unvorstellbaren Summe
an Informationsmaterial beruht, das mit grösster Gewissenhaftigkeit zusammengetragen,

gesichtet und verwertet wurde, einem wahren Bedürfnis abgeholfen,
indem er zum erstenmal ein wirkliches Lehrbuch der Judentumskunde geschaffen
und dem interessierten Leser in die Hand gegeben hat. Damit soll keine negative

Kritik an anderen Versuchen dieser Art geübt werden, die in den letzten
Jahren und Jahrzehnten im deutschen Sprachbereich gemacht wurden, die aber
samt und sonders keinerlei Vergleich mit der Arbeit M.'s aushalten.

Besonders hervorzuheben ist, neben der profunden Sachkenntnis des Vf.'s,
sein aussergewöhnliches Einfühlungsvermögen in die Welt der jüdischen
Geschichte und Überlieferung. Der Direktor des Martin Buber Instituts an der
Universität Köln hat uns in seinem Handbuch keine Beschreibung jüdischen
Lebens und jüdischen Wesens von aussen her gegeben, wie das nichtjüdische
Autoren bis jetzt selbst in den besten Fällen stets getan haben. Er sieht die Dinge
nicht von einer Position aus, die sich am Rande des Judentums ansiedelt,
sondern vom Zentrum her, vom jüdischen Leben und Erleben. Um sich davon zu
überzeugen, genügt es, das Kapitel « Torah und Erwählung » (S. 170 ff.) zu lesen.
§ 20 ist gewiss eine der besten Formulierungen der Unterschiede zwischen
jüdischer und christlicher Konzeption der Individualfrömmigkeits (S. 183 ff) :

Gemäss der aufgezeigten Grundstruktur der religiösen Vorstellungswelt
lebt der Einzelne seine Frömmigkeit in erster Linie im Zusammenhang des
kollektiven Erwählungsauftrages und erhofft auch sein persönliches Heil in
erster Linie in der verheissenen heilsgeschichtlichen Erfüllung. Gerade die
kollektive Verantwortlichkeit verleiht dabei der individuellen Frömmigkeit
ihr besonderes Gewicht. Sie bedingt auch zugleich ein hohes Mass an inner-
jüdischer Solidarität wie die Schärfe in innerjüdischen Auseinandersetzungen
um die richtige Interpretation und die rechte Erfüllung des Erwählungsauftrages.

Religion bzw. Gehorsam oder Sünde können nicht als Privatsache

87



gelten. Der abtrünnige Jude mag praktisch aus der Gottesvolksgemein-
schaft ausscheiden, grundsätzlich bleibt der Auftrag auch für ihn gültig und
seine Sünde wird als Beeinträchtigung der heilsgeschichtlichen Verwirklichung

und als Entweihung der göttlichen Ehre in den Augen der Nichtjuden
gewertet. Daher hat auch die Umkehr, die Busse (teschuvah) und die Vergebung

bzw. Versöhnung des Sünders aus Israel mehr als nur individuelle
Heilsbedeutung. In doppelter Hinsicht weisen Sünde und Gehorsam also
über das Interesse des Einzelnen hinaus. Einmal unmittelbar heilsgeschichtlich,

weil der Gehorsam der Einzelnen ja die Verwirklichung des kollektiven
Auftrages verbürgt und schliesslich zum Heil der Welt beiträgt. Zum anderen

im ständigen status confessionis, in dem der Jude als Bekenner des
Einen wahren Gottes durch sein Verhalten qiddusch ha-schem, die « Heiligung

des Namens (Gottes) » — im Extremfall durch Martyrium — oder
chillul ha-schem, « Entweihung des Namens (Gottes) » in den Augen der
Umwelt vollzieht. Wie sich daraus die Verpflichtung zu genauester Beachtung

der göttlichen Verbote und Gebote gerade auch in uneinsichtigen
rituellen Belangen ergibt, so auch die aussergewöhnliche religiöse Bedeutung

des zwischenmenschlichen Verhaltens bzw. der Ethik, die zudem auch
sehöpfungstheologisch begründet ist...) Die christliche und moderne Art der
Gegenüberstellung von rituellen und ethischen Pflichten und eine
Verabsolutierung des persönlichen Heilsstrebens war von den rabbinischen
Voraussetzungen her jedenfalls nicht möglich.

Da man unter Nichtjuden gerne gewisse Grundhaltungen « dem Judentum »
zuschreibt, gibt der 5. Teil des Buches : Ausblick : Religionsgeschichte des
19./20. Jahrhunderts die nötigen Präzisionen und zeichnet in klaren Linien die
Differenzen, die sich zwischen den einzelnen Richtungen aufgetan haben, die
damals im Judentum in Erscheinung getreten sind, ohne seine profunde Einheit
in Frage zu stellen. In diesem Zusammenhang sei ein Paragraph von sehr
aktueller Bedeutung zitiert, der die religiöse Komponente im Zionismus analysiert

(S. 575 ff.) :

Die religiöse Komponente im Zionismus war zweifellos auch ausschlaggebend

für die besondere Dynamik der Bewegung. Ihre Kehrseite liegt in
dem mehr oder minder deutlichen pseudomessianischen Risiko, das darin
besteht, die nationale Selbstverwirklichung auf Grund der « biblischen Ver-
heissungen » und daher auch in den « biblischen Grenzen » zur Erfüllung
der jüdischen Geschichte schlechthin zu machen und so über die realpolitisch

gebotenen und vertretbaren Massnahmen zu setzen. Der sogenannte
Sechstagekrieg von 1967 hat diese messianische Komponente und den
zionistischen Alleinvertretungsanspruch weiter verstärkt, wie seither tatsächlich
in der ganzen Diaspora eine zunehmende Identifikation oder wenigstens
Solidarisierung mit dem Staat Israel, dessen potentieller Bürger jleder Jude
ist, beobachtet werden kann. Je grösser andererseits der religiös-messianische
oder auch nur kryptomessianische Aspekt der zionistisch-israelischen Politik
wird, desto geringer werden die Möglichkeiten, im Nahen Osten einen für
alle Seiten annehmbaren Kompromiss zu finden. Dies wenigstens nach
menschlichem Ermessen, das freilich in den Augen des messianisch
orientierten Zionisten, der seinen Anspruch im Plan der Heilsgeschichte gesichert
wähnt, wenig bedeutet.

Selbst wenn man allen Superlativen abhold ist, kann man über die Arbeit
M.'s nur ein Urteil fällen : Es ist ein in jeder Hinsicht vorbildliches Buch, das

jeder gelesen haben muss, der sich heute, auf welcher Ebene es sei, mit den

jüdisch-christlichen Beziehungen beschäftigt. K. H.

88



G.L. Davenport, THE ESCHATOLOGY OF THE BOOK OF JUBILEES. Studia
Post-Biblioa, Bd. XX. E.J. Brill, Leiden 1971. 124 S. 36 Gld.

Da das Wort « Eschatologie » zu den Begriffen gehört, die verschiedene
Deutungen zulassen, tut der Vf. gut daran, in der Einleitung zu spezifizieren, dass

er den Terminus von jeder Zukunftsschau gebraucht, in der von Ereignissen die
Rede ist, denen eine besondere Bedeutung für das Leben Israels und der Welt
zukommt, und durch die das Leben eine wesentliche Veränderung erfahren
wird.

Die literarische Form des Buches der Jubiläen ist die der Rede eines Engels
(11,1 - L, 4). Anlässlich einer Überarbeitung des ersten Textes kamen Elemente
hinzu, die im oben angegebenen Sinn escbatologisch sind, und deren klare
Absicht eine eschatologische Unterweisung ist. Es handelt sich um 1,4 b-26,1,
27-28,29 c und XXIII, 14-31. Der geschichtliche Hintergrund dieser eschatolo-
gischen Stellen sind die Seleukidenhierrschaft und die makkabäisehe Reaktion.
Der Vf. ist überzeugt, dass einige kanonische und ausserkanonische Traditionen
in seinen Tagen in Erfüllung gehen werden. Die Seleukiden erscheinen dabei als

Züchtigungsinstrument Gottes für die Missachtung der Torah durch Israel. Die
Reaktion der Frommen im Volk und der Makkabäerkrieger hingegen wird als

Zeichen für Gottes Treue interpretiert. Gott wird Israel Stärke verleihen, wird
das Volk erneuern und es zu einer torahtreuen Nation machen, der es dann
gelingen wird, die Feinde zu vertreiben.

An eine detaillierte Analyse dieser direkt eschatologischen Textstellen
schliesst sich eine Untersuchung weiterer Elemente des Buches der Jubiläen
die, ohne einen solchen Charakter zu tragen, dennoch wichtige eschatologische
Gedanken enthalten. Im Anhang werden dann alle analysierten Textstellen in
englischer Übersetzung geboten. Von grossem Nutzen ist eine reichhaltige
Bibliographie von Werken, die im engeren oder weiteren Sinn zum Thema gehören.

K. H.

B. Blumenkranz. (Herausgeber), HISTOIRE DES JUIFS DE FRANCE. Collec¬
tion Franco-Judaïca. E. Privat, Toulouse 1972. 478 S.

Infolge der Zuwanderung der Juden Algeriens und anderer nordafrikanischer

Länder (Ägypten, Tunesien, Marokko) ist die jüdische Gemeinschaft
Frankreichs im letzten Jahrzehnt zur zahlenmässig bedeutendsten jüdischen
Gemeinschaft Westen-Europas geworden. Es war also an der Zeit, eine Geschichte
der französischen Juden zu schreiben, umso mehr als die zur Verfügung stehenden

Abhandlungen wenig zahlreich, seit langem vergriffen und teilweise stark
veraltert sind. Gewiss existieren, in Zeitschriften verstreut, zahlreiche Einzel-
abhandlungen, doch sind sie ebenfalls schwer zugänglich und vermitteln darüber
hinaus nur Teilaspekte. Der vorliegende Band wurde im Auftrag der « Commission

Française des Archives Juives » von dem jüdischen Historiker B. in
Zusammenarbeit mit einer Reihe von Fachleuten angearbeitet.

Das Werk ist in drei Teile gegliedert : I. Von den Anfängen bis zum
Mittelhalter — II. Von 1501 bis 1789 (französische Revolution) — III. Von 1789 bis
auf die heutige Zeit.

Mitarbeiter waren, ausser dem Herausgeber : Roger Berg, Direktor des

«Journal des Communautés»; Gilbert Cahen, Konservator an den Archiven des

89



Mosel-Departements; H.J. de Dianoux, Archivist und Paläograph, 1. Botschaftsrat
an der französischen Botschaft in Nairobi; François Delpech, Professor für
Geschichte an der Universität Lyon; Claude Klein, Professor an der juristischen
Fakultät der hebräischen Universität in Jerusalem; Wladimir Rabi, Jurist und
Schrifsteller; Elie Szapiro, stellvertretender Generalsekretär der französischen
Kommission für die jüdischen Archive; Georges Weill, Archivdirektor des
Departements Hauts-de-Seine und Frau Dr. Wormser-Migot.

Jeder Artikel enthält im Anhang eine bibliographische Übersicht. Am Schluss
sind eine chronologische Tabelle und ein allgemeiner Index beigegeben. Besonders

hingewiesen sei auf das Illustrationsmaterial, das manche Curiosa enthält.
B. sagt in seinem Nachwort mit grosser Bescheidenheit, der Zweck des

Buches sei, eine erste Orientierung zu geben. In Wirklichkeit ist es eine wahre
Synopse französisch-jüdischer Geschichte und so ein unentbehrliches Nachschlage-
werk. K. H.

O. Kuss, PAULUS. Die Rolle des Apostels in der theologischen Entwicklung der
Urkirche. (Auslegung und Verkündigung III). Verlag Friedrich Pustet,
Regensburg 1971. 504 S.

G. Eicholz, DIE THEOLOGIE DES PAULUS IM UMRISS. Neukirchner Verlag,
Neukirchen 1972. 336 S.

Die Paulus-Literatur ist noch lange nicht erschöpft. Am Schutzumschlag des
Paulusbuches des katholischen Neutestamentiers O.K. wird die Problemstellung
treffend zusammengefasst : « Über keine andere Gestalt der Urkirche sind wir
durch unbedingt zuverlässige Quellen so gut unterrichtet wie über Paulus... Für
die Erschliessung des theologischen Gehaltes des Neuen Testamentes ist von
fundamentaler Bedeutung : Paulus steht an der wichtigsten Schaltstelle der
Entwicklungsgeschichte des frühesten Jesusglaubens... ».

So gibt uns denn auch das Buch von K. eine allgemein fassliche Übersicht
über den heutigen Stand der Erkenntnisse hinsichtlich des Völkerapostels, der
auf ihn zurückgehenden Dokumente des N.T. und seiner Theologie. In den
Kapitels 1 - IX wird der Lebensweg des Apostels nachgezeichnet und eine Übersicht

über seine Briefe geboten, während die Kapitel XII bis XVII hauptsächlich

der paulinischen Theologie gewidmet sind.
Da uns in Hinblick auf das Verhältnis der Kirche zum Judentum

verständlicherweise besonders die Interpretation des Römerbriefes interessiert, wollen wir
ihn als Beispiel der vom Vf. angestellten Situationsanalysen hervorheben. K. zitiert
zuerst mit grosser Gründlichkeit die wichtigsten Autoren, die das für das
theologische Verständnis der Aussagen des Römerbriefs so wichtige Problem des

« sedes in vita » dieses Dokuments behandelt haben. Der Vf. anerkennt, dass der
Römerbrief « wenn man nach grundlegender Theologie fragt, das eindrucksvollste

und kirchengeschichtlich wie dogmenhistorisch folgenreichste Schreiben
aus seiner (des Paulus) Hand ist » (S. 178). Doch ist die konkrete und aktuelle
Tragweite dieser Theologie gerade was Israel anbetrifft sehr von der Situation

abhängig, die den Apostel veranlasst hat, diesen Brief zu verfassen. In
diesem Zusammenhang verweist K. auch auf die « aktualisierende » Stellungnahme
von H.-W. Bartsch (Paulus und die Juden. Zur Auslegung des Römerbriefes, in
Kirche in der Zeit, 1965, 310-316; Die antisemitischen Gegner des Paulus im

90



Römerbrief, in Eckert-Levinson-Stöhr, Antijudaismus im Neuen Testament
Exegetische u. Systematische Beiträge, München 1967, 27-43). Auf seiner Suche nach
den christlichen Wurzeln des Antisemitismus kommt Bartsch dabei zu dem
Schluss (S. 194/95), dass « ein von daher gewonnenes Verstehen des Römerbriefes

erkennen lassen (werde), dass ein Hören auf jenen konkreten Rat, den
Paulus der römischen Christenheit gab, die immer noch virulente Gefahr christlichen

Antisemitismus an der Wurzel überwindet». Nach der Ansicht von Bartsch
richtet sich Paulus « gegen die Antisemiten in Rom... und verurteilt die Antisemiten

modern-theologischer Observanzen » (S. 196). K. ist der Meinung (eb.)
« Paulus würde so im Sinne bestimmter Trends dem ' Verständnis ' nähergebracht

». Nach ihm muss die Situation folgendermassen gesehen werden (eb.) :

Gewiss ist er (Paulus) Jude, und er ist sich seiner Abstammung, die für
ihn nicht als « rassisch », « volkhaft », « völkisch » belangreich wird,
sondern lediglich als geglaubtes Auserwähltsein durch Gott für die Eine, grosse
Stunde der Bewährung, mit Stolz bewusst, auch (die Unterstreichungen
stammen vom Rezensenten) als er diesem Judentum als dem sich verwegen
und schuldhaft verstockenden Judentum endgültig den Rücken gekehrt hat,
aber es kann kein Zweifel sein, dass er den Widerstand des Judentums gegen
das Evangelium auf das schärfste verurteilt und dass eben diesem Judentum
im Römerbrief das Gericht Gottes verkündet wird genau so wie einem
unbekehrten Heidentum. Paulus setzt sich im Römerbrief nicht zuerst und
zuletzt mit dem Problem der Romgememde auseinander..., sondern mit dem
Grundproblem seines Lebens und seines Wirkens überhaupt : wie ist die
neue wunderbare Botschaft von dem Heil durch Jesus Christus zu verstehen
im Zusammenhang der mit der Schrift der Juden gegebenen und als von
Gott kommend akzeptierten bisherigen Heilsangebote und zugleich
angesichts der Katastrophe, die sich in der Ablehnung durch das zeitgenössische
Judentum, als Ganzes genommen, anbahnt.

K. setzt sich dann auch mit den Paulusbüchern zweier jüdischer Autoren
auseinander : J. Klausner, Von Jesus bis Paulus, Jerusalem 1950, und H.J. Schoeps,
Paulus, die Theologie des Apostels im Lichte der Religionsgeschichte, Tübingen
1959. Der Vf. nennt Klausners Paulusbuch ein «ohne Zweifel bedeutendes Werk»,
dem gegenüber jedoch die Arbeit von H.J. Schoeps « einen grossen Fortschritt
bedeute ». Abschliessend beurteilt er dann diese jüdische Stellungnahme
folgendermassen (S. 263/64) :

Alle diese Proteste eines jüdischen Autors gegen Paulus sind vom Standpunkt

des Judentums ebenso verständlich, wie sie für den glaubenden
Christen unverständlich und jedenfalls schlechthin undiskutabel sind... Das
hindert freilich nicht, dass der christliche Theologe eine so entschiedene und
so sorgfältig begründete Meinung mit Interesse zur Kenntnis nimmt; er
versteht einmal mehr, welche Hindernisse sich hier auftürmen, ganz
abgesehen davon, dass ihm ein jüdischer Autor bestätigt, die paulinische Konzeption,

so jüdisch sie gedacht sein mag, ist nicht allein aus jüdischen Elementen
zu erklären, sondern hier haben gewiss auch «heidnisch-hellenistische» Motive
mitgewirkt — für den Glaubenden : nach dem Willen Gottes eine legitime
Funktion in dem Prozess des göttlichen Sichoffenbarens.

Was das theologische Verhältnis des Paulus zum Judentum anbetrifft, so
sieht es der Vf. folgendermassen (S. 388) :

91



Dass die Heiden auf einem falschen Weg der Erkenntnis und des Tuns
wandeln, wusste... schon das Judentum. Paulus teilt solches Wissen, auch
und gerade als Glaubender, aber die Grösse, die Totalität des Unheils der
Menschheit vor und ohne Christus wird für ihn erst recht deutlich, wenn
sein vom Glauben erhellter Blick auf die Juden (Unterstreichung von Vf.)
fällt. Vor dem durch Jesus Christus kundgewordenen Ausspruch Gottes
erweisen sich die Privilegien der Juden, so wie sie sie verstehen wollen,
völlig nutzlos... Aber zu der Unwirksamkeit eines blossen Pochens auf die
besonderen Berufungsgnaden Gottes kommt ein Versagen vor den einfachsten
Forderungen des göttlichen Gesetzes; Paulus malt hier mit so düsteren
Farben, dass man sich weigert, seine Schilderung als ein wirklich objektives
Bild anzusehen, wenn es allein um das Blickfeld des Historikers ginge. Aber
offensichtlich ist Paulus bei der ohne Zweifel ins Düstere übertreibenden
Darstellung schon auf dem Wege zu einer tiefergehenden theologischen
Erkenntnis.

Was ist also am Juden zu sehen Eine hoffnungslose Diskrepanz
zwischen Anspruch und Leistung

Zuletzt polemisiert K. noch gegen zwei moderne jüdische Autoren : H. Braun,
Der Mann aus Nazareth und seine Zeit (Themen der Theologie I), Stuttgart-
Berlin 1969, und Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus, Der Nazarener in jüdischer
Sicht, München 1967. Er bemerkt dazu (S. 451) ;

Brauns Jesusbild ist nicht das Jesusbild des Neuen Testamentes,
sondern es ist Reformjudentum, und der seltsame Umweg der Fehlinterpretationen...

endet bei seinem Ausgangspunkt : bei einem menschenfreundlichen
oppositionellen Pharisäer... Von einer solchen Reduktion her stellt die
Interpretation des Paulus ein groteskes Missverständnis dar. Es kehrt sich alles
um : bei Schalom Ben-Chorin, Paulus, Der Völkerapostel in jüdischer Sicht,
München 1970, heisst es : « Die Geschichte des Paulus ist, vom Judentum
her gesehen, die Geschichte einer tragischen Verfehlung » — aber : von
Paulus her gesehen, steht nichts so fest wie eben dies, dass die Entscheidung

der Juden gegen den Jesus, den der Apostel predigte, nicht nur eine
tragische Verfehlung, sondern Schuld vor Gott ist. Natürlich kann man
diese Auffassimg ablehnen, aber man sollte dann auch immer deutlich sagen,
dass damit « das Neue Testament » als Fundament aufgegeben wird. Ohne
die spezifische Auslegung durch Paulus führt der dann rasch in Ganig
kommende Abbau zu einem Kaleidoskop von — weder als « Ärgernis » noch
als « Torheit » zu charakterisierenden — Banalitäten.

Vom Standpunkt der Vertiefung eines Verständnisses für das wahre, aktuelle
Verhältnis des Christentums zum Judentum aufgrund der paulinischen Aussagen
leistet dieses gründliche und nützliche Buch keinen Beitrag. Für den Vf. ist die
Ablehnung der Predigt des Evangeliums durch die Juden kein geheimnisvoller
Aspekt göttlicher Pädagogie, sondern « Schuld vor Gott ». Und damit steht er
vollkommen auf dem Boden der « traditionellen » katholischen Theologie.

Das Buch des evangelischen Neutestamentiers und Systematikers G.E.
konzentriert sich, wie es der Titel sagt, auf die paulinische Theologie. Zur Methode
führt der Text des Schutzeinbandes aus, dass « das Verständnis der Theologie des

Paulus noch immer entscheidend von Bultmanns Entwurf bestimmt (wird), nach
dem Paulus existential zu interpretieren ist. » In exegetischer Hinsicht bekennt
sich der Verfasser allerdings zum absoluten Vorrang des Textes über die
Schlüsse der Hermeneutik. Damit sind wir beim Grundproblem jeder
Schriftinterpretation angelangt (eb.) ; « Was kann und muss es heissen, von Gott in der

92



Sprache der Welt zu reden, wenn die Zeugen eine andere Sprache nicht hatten
und nicht haben »

I>rei Kapitel stossen in unserer Perspektive auf besonderes Interesse : V. Der
Jude als Gottes Angeklagter — VIII. Auftrag und Grenze der Tora — X. Kirche
und Israel. Wir wollen nur einen Passus aus dem X. Kapitel herausgreifen
(S. 285) :

Was meinen wir mit der Überschrift : Kirche und Israel Wir haben
nicht vor, nacheinander nach dem einen und dem anderen zu fragen : nach
dem Kirchenbegriff, den Paulus hat, und nach seinem Israelsbegriff. Unser
Problem ist nicht..., ob Paulus die Kirche als Volk Gottes oder als Leib
Christi versteht... Es ist auch nicht die Frage nach Israel im allgemeinen,
der wir uns zuwenden wollen. Unsere Frage gilt, begrenzter und genauer,
dem Verhältnis (Unterstreichungen vom Vf.) von Kirche und Israel zueinander,

wenn diese Frage sich auch im Handumdrehen zu einem sehr
umfassenden Problem erweitern wird. Denn es wird sich zeigen, dass die Kirche
unlösbar mit Israel zusammengehört, dass die Kirche von Israel und Israel
von der Kirche her zu verstehen ist — dass die Kirche in einer noch näher zu
definierenden Weise Israel ist und nur Kirche sein kann, wenn sie sich im
Spiegel der Geschichte Israels begreift. Ihr Ursprung kann kein anderer
sein, als es der Israels je war. Israel wird so zur Frage an die Kirche.

Es klingt daraus ein ganz anderer Ton als bei K. und wir können der
Grundperspektive des Vf. nur beipflichten, dass der Text und die Textaussage bestimmend

bleiben müssen, über alle durch seine Entstehungssituation bedingte «

Relativierung » hinaus, und das auch für die theologische Erkenntnis, selbst — und
besonders — wenn es sich um Israel und seinen Platz im Plan Gottes handelt.

K.H.

G.W. Ahlström, JOEL AND THE TEMPLE CULT OF JERUSALEM. Supple¬
ments to Vetus Testamentum. Vol. XXI. E.J. Brill, Leuden 1971. 151 S.

Der Vf. geht im ersten Kapitel seiner Abhandlung näher auf das Problem
der Abfassungszeit des Buches Joel ein, hinsichtlich derer weniger Klarheit
herrscht als bei anderen nachexilischen Propheten. Er versucht, dieser Frage
durch eine eingehende Analyse gewisser terminologischer Eigentümlichkeiten
näherzukommen. Ein zweites Kapitel ist der Bundesterminologie gewidmet. Im
dritten Kapitel kommt A. dann zum eigentlichen Thema des Buches : Kultausdrücke

und Kultpraktiken. A. betrachtet als zentrale Aussage Joels als Kultprophet

die Idee von aschuv et schevut (4,1), von der grossen Wende im Geschick
des Volkes, wie sie auf dem Boden der theologischen und kultlischen Ideen
gesehen wird, deren Sitz im Leben der Jerusalemer Tempelkult ist. Diese grosse
Wende ist natürlich kein rein kultisches Phänomen. Das Handeln Gottes umfasst
alle Aspekte des Lebens; der Kult ist irgendwie ihre Grundlage. So ist auch in
den Kapiteln I und II die Wiederherstellung des wahren Kultes nicht nur Quelle
von berakhah (Segen), sondern auch Vorbedingung für die Aufrichtung der rechten

Ordnung, zedaqah, zugunsten der ganzen Volksgemeinschaft : Die kultische
Realität, innerhalb derer Gott die neue Zeit und ihre Inhalte schafft, wirkt sich
auf das Volk in Form der Schöpfung einer besseren Welt aus.

Diese Gesamtperspektive hängt innig mit dem « Tag Jahwes » zusammen,
dem folgerichtig das vierte Kapitel gewidmet ist. Im fünften Kapitel analysiert

93



der Vf. die Idee des ha-moräh li-zedaqah in Joel 2,26, des « Lehrers der Gerechtigkeit

» (A. optiert für diese Interpretation des Ausdrucks). Er kommt zu dem
Schluss, dass die Kapitel I und II des Buches Joel sowohl im Lichte der ersten
Jahrzehnte des Tempels von Zorobabel als auch auf dem Hintergrund der
Vorexilssituation gesehen werden können. Die liturgischen Funktionen sollen, prinzipiell

betrachtet, dieselben sein wie zur Zeit des ersten Tempels. Mit dem neuen
Tempel bricht auch eine neue ideale Zeit an, denn an Zorobabel ist es, die
davidische Dynastie wiederherzustellen. Soweit der ideale Aspekt. Die Geschichte
lehrt uns, dass die Wirklichkeit völlig anders ausgesehen hat.

Der Vf. stellt nun die Frage, ob die Redaktion des Buches Joel aus einer
Zeit stammt, wo Zorobabel bereits von der politischen Szene abgetreten war. Ist
dem so, so muss ha-moräh li-zedaqah (Joel 2,23) von einem anderen dem Volk
verheissenen Führer und Lehrer verstanden werden. Es ist so ein Ausdruck der
Hoffnung, für die der Prophet einen Terminus wählt, der dem Volk vertraut
und verständlich, den offiziellen persischen Stellen hingegen unverständlich war.
Aufgrund dieser Schlussfolgerungen schlägt der Vf. für die Abfassung des Buches
Joel die Jahre zwischen 515 und 500 v.Chr. vor. K.H.

I. Lönning, « KANON IM KANON ». Zum dogmatischen Grundlagenproblem des
neutestamentlichen Kanons. (Forschungen zur Geschichte und Lehre des
Protestantismus, herausgeg. v. E. Wolf.) Zehnte Reihe, Band XLIII. Univer-
sitets Forlaget, Oslo — Chr. Kaiser Verlag, München 1972. 295 S., 30 DM.

Der Titel der Untersuchung des Vf.'s, seit 1971 Professor für systematische
Theologie in Oslo, ist bewusst etwas « provokatorisch » gewählt. Er rührt an ein
Grundproblem der heute so aktuellen ökumenischen Theologie. Worin besteht
heute, auf dem Boden der modernen Bibelwissenschaft, die Verbindlichkeit der
Heiligen Schrift Der Vf. erhebt nicht den Anspruch, dieses Problem gelöst zu
haben. Er begnügt sich damit, es in aller Deutlichkeit zu stellen und zu
formulieren, jenseits aller dogmatischen Schlagworte und ihrer historischen Fixierung.

Zu beleuchten bleibt dabei auch die für jede theologische Interpretation
stets bestehende Spannung zwischen Text und Situation, die ja ihrerseits die
Notwendigkeit einer konstanten Neuinterpretation des Textes schafft.

Was den immer wieder in der theologischen und exegetischen Fachliteratur
auftauchenden Begriff « Kanon im Kanon » angeht, so stellt der Vf. fest, dass
sich damit bei näherem Zusehen bei verschiedenen Autoren keineswegs einheitliche

Vorstellungen verbinden. Als vorläufige Begriffsbestimmimg schlägt L.
folgendes vor (S. 29/30) :

Als eine vorläufige Bestimmimg könnte festgestellt werden, dass im
Ausdruck « Kanon im Kanon » die bestimmte Form des Wortes Kanon den
vollendeten technischen Gebrauch des Begriffes als Bezeichnung der Bibel
repräsentiert, während die unbestimmte Form irgendwie eine Wiederherstellung

der ursprünglichen Bedeutung des Begriffes intendiert. Somit darf jedenfalls

der Ausdruck als ein Versuch verstanden werden, das Kanonproblem
wieder als ein theologischeis Problem zu formulieren.

Die Arbeit L.'s ist in fünf Hauptabschnitte gegliedert : I. Einleitung —
II. Kanonkrise der Reformationszeit; der neutestamentliche Kanon als Thema
Kontroverstheologie; die Reformation als Krise des neutestamentlichen Kanons

94



— III. Kanon und Konfession; des neutestamentliche Kanon als Problem einer
ökumenischen Theologie — IV. Kanon und Kirche; der neutestamentliche Kanon
im Spannungsfeld der Kontroverse um Schrift und Tradition — V. Evangelium
und Kanon; Sinn und Notwendigkeit der Formel « Kanon im Kanon ».

Das Buch L.'s ist der Prototyp einer soliden, anspruchsvollen Arbeit. Seine

Analyse eines wichtigen theologischen Problems ist dazu angetan, wertvolle
Anregungen zu geben. Ein Buch dieser Art hilft der modernen Theologie gewiss mehr
als viele ephemäre « Bestseller », die Modeströmungen ausnützen und an den
wahren Problemen vorbeigehen. £ fj

J. Oesterreicher, DIE WIEDERENTDECKUNG DES JUDENTUMS DURCH
DIE KIRCHE. (Theologie und Leben 7). Eine neue Zusammenschau der
Konzilserklärung über die Juden. Kyrios Verlag GmbH, Meitingen-Freising
1971. 94 S. DM 5.80.

Der Leiter des Institute for Judaeo-Christian Studies an der Seton Hall
University in South Orange (USA), Prälat Dr. h.c. Johannes Oesterreicher, ist ein
verdienter Veteran der christlich-jüdischen Annäherung. Er hat vor 1938 in
Wien die auf einem sehr hohen Niveau stehende Zeitschrift « Die Erfüllung »

herausgegeben und zeichnet mm verantwortlich für The Bridge. Die vorliegende
Broschüre wurde anlässlich des 5. Jahrestages der Konzilserklärung « De reli-
gione judaica » herausgegeben.

Sie will keine Bilanz dessen sein, was innerhalb dieser fünf Jahre im Bereich
der röm.-kath. Kirche an christlich-jüdischer Annäherung geleistet wurde. Ihr
Ziel ist eher, zu unterstreichen, dass die Konzilsdeklaration ein wichtiger und
unwiderruflicher Markstein auf dem Wege zur Besserung der christlich-jüdischen
Beziehungen bleibt, obwohl ihr offizielles Echo im innerkirchlichen Rahmen
sehr gering gewesen ist und die Politik der römischen Zentralstellen auch auf
diesem Gebiet eindeutlich rückschrittlich war. In diesem Sinn könnte man Prälat
Oe. möglicherweise den Vorwurf machen, einen Optimismus an den Tag zu legen,
der durch die Entwicklung selbst dementiert zu werden scheint. Ein solcher
Vorwurf wurde gegen ihn übrigens bereits erhoben, als er 1965 der endlich nach
vielen internen Kämpfen und unzähligen Intrigen erreichten Annahme einer
gegenüber der ersten Version sehr stark abgeschwächten Israelserklärung einen
enthusiastischen Presseartikel widmete, in dem er den Nachweis zu führen
versuchte, die zweite Version sei im Grunde besser als die erste.

Ein solcher Vorwurf — Prälat Oe. ist sich dessen bewusst und wehrt sich
zu wiederholten Malen dagegen, Tatsachen beschönigen zu wollen — wäre aber
im Grunde eine Kurzsichtigkeit und bewiese, dass man den alten Fehler begeht,
das Leben der Kirche mit dem Verhalten einer Kirchenbehörde zu verwechseln,
trage sie auch, wie das im röm.-kath. Bereich der Fall ist, stark zentralistischen
Charakter. Auch und sogar in der röm.-kath. Kirche verlagert sich heute das
kirchliche Leben immer mehr vom Zentrum an die Peripherie, und die Zahl
derer, die sich recht wenig um die Haltung der Zentralbehörden kümmern — die
mehr und mehr den Eindruck von Reaktionen aus einer anderen Zeit und aus
einer anderen Welt erwecken, wie es der «Fall Pfürtner» in der Schweiz
gezeigt hat und jüngst noch die Exkommunikationsmassnahme gegen zwei
Journalisten in Italien — wird dauernd grösser. Und das ist gewiss eine Bedingung

95



dafür, dass die röm.-kath. Kirche nicht jede Glaubwürdigkeit einbüsst und als
eine Organisation erscheint, deren verbale Beteuerungen im krassen Gegensatz
zu ihrem Handeln stehen. Es gelingt heute selbst den römischen Zentralbehörden
nicht mehr, als allein repräsentativ für das kirchliche Leben zu erscheinen. Und
das ist an sich eine sehr tröstliche Perspektive.

So muss man denn auch bei der Israelserklärung in erster Linie ins Auge
fassen, was sie auf Sicht für das Leben der Kirche und die Weiterentwicklung des
christlich-jüdischen Verhältnisses bedeutet. Die Umstände ihres Zustandekommens,

die Tatsache, dass sie ohne die aussergewöhnlich intuitive Person von
Papst Johannes XXIII, niemals das Tageslicht erblickt hätte, dass sie opportunistischen

Charakter trug — das Konzil konnte zu den Judenmassakern des letzten
Weltkrieges nicht völlig schweigen ohne « das Gesicht zu verlieren », — und
dass sie im Grunde wenig Wesentliches « aussagt » — das alles ist völlig sekundär

angesichts ihrer Existenz. Dadurch, dass eine solche Erklärung auf dem
Boden der « traditionellen » Israelstheologie der katholischen Kirche überhaupt
möglich gewesen ist, wurde ein Tor aufgetan, dass sich trotz aller beharrlichen
Versuche (an denen es wahrlich nicht fehlt...) nicht mehr völlig zuschlagen lässt.
Man tut von Rom her alles, um die Konzilsbeschlüsse — übrigens auf ganzer
Ebene — abzuschwächen und zu « entschärfen », doch ungeschehen kann man
sie nicht mehr machen. Und das gilt auch für die Israelserklärung. So muss man
also in einer Zukunftsperspektive Prälat Oe. beistimmen, wenn er die Israelserklärung

des Konzils folgendermassen zu definieren versucht : « Die Judenerklärung

ist die Entdeckimg oder Wiederentdeckung des Judentums und der Juden
in ihrem Eigenwert wie in ihrer Bedeutung für die Kirche ». Die wahre Arbeit
muss heute an der Basis geleistet werden, ohne dass man stets ängstlich auf die
meist von ganz anderen als spirituellen Motiven geleitete Schaukelpolitik der
römischen Zentralstellen schielt. Bestand wird lezten Endes nur das haben, was
aus dem Leben der Kirche selbst hervorgeht und in ihm verankert ist.

K.H.

96


	Rezensionen

