Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 29 (1973)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Ch. Albeck, EINFUHRUNG IN DIE MISCHNA. Aus dem Hebriischen iiber-
setzt von Tamara u. Pessach Galewski. Studia Judaica, Forschungen zur Wis-
senschaft des Judentums. Herausgeg. von E.L. Ehrlich, Basel. Bd. 6.
W. de Gruyter, Berlin-New York 1971. 493 S. 68 DM.

Das vorliegende Buch von A. gehért zu den Standardwerken der Judaistik
und es war eine dankenswerte Initiative von Dr. E.L. Ehrlich aus Basel, seine
Ubersetzung ins Deutsche anzuregen. Der inzwischen verstorbene Vf., friiher
Dozent an der Hochschule fiir die Wissenschaft des Judentums in Berlin und
dann Professor an der hebriischen Universitit in Jerusalem, war eine der fithren-
den Autorititen auf dem Gebiete der Mischnaforschung. Auf ihn geht auch die
heute wohl beste Mischna-Ausgabe zuriick, die zwischen 1952 und 1959 vom
Mossad Bialik in Jerusalem veroffentlicht wurde (Schischah sidrei Mischnah,
meforaschim bi-jedei Chanoch Albeck u-menuqadim bi-jedei Chanoch Jalon).
Die « Einfiihrung in die Mischna» ist die Ubersetzung des Einleitungsbandes
dieser Ausgabe (Mavo la-Mischnah). A. hat bereits 1936 im Schocken-Verlag
Berlin eine Studie unter dem Titel « Untersuchungen iiber die Redaktion der
Mischna » vertffentlicht.

Gewiss existieren eine ganze Reihe von Mischna-Studien, doch sind sie bei
aller Anerkennung der wahren Pionierarbeit, die ihre Verfasser seinerzeit geleistet
haben, doch schon reichlich antiquiert hinsichtlich der ganzen Betrachtungsweise
und der Problemstellung als solcher. Darkhei ha-Mischnah (Hodogetica in Misch-
nam) von Z. Frankel erschien bereits 1859, der Mavo la-Mischnah von J. Briill
1876. Beide Werke wurden iibrigens nie in eine andere Sprache iibertragen. Ein
einschligiges Werk in deutscher Sprache ist die Arbeit von L.A. Rosenthal :
Uber den Zusammenhang der Mischna. Ein Beitrag zu ihrer Entstehungs-
geschichte (Strassburg 1891/92).

Albeck bekennt sich hinsichtlich der Grundkonzeption der Torah schd-be’al
pdh (miindliche Uberlieferung im Anschluss zur schriftlich in der biblischen Lite-
ratur fixierten Tradition) zum traditionellen jiidischen Standpunkt von den bei-
den Quellen der Offenbarung, in dem Sinn, dass eine miindliche Paralleloffen-
barung eine absolute Notwendigkeit fiir die konkrete Applikation zahlreicher
Bestimmungen der Torah darstellt. Richtig verstanden ist es auch kaum méglich,
die Dinge anders zu sehen. Dank dieser Sicht ist im Judentum pharisdischer Pri-
gung der miissige Streit « Schrift oder Tradition » nie aktuell geworden : alles ist
urspriinglich Tradition, und innerhalb dieser Tradition kommt es dann nach und
nach zu Abgrenzungsmassnahmen.

Besonders hervorzuheben sind die Kapitel III. Die D’raschot (Ausdeutungen),
ihre Grundlage und ihr Wesen; IV. Die Redigierung der ersten Mischnajot;
VI. Die Redigierung unserer Mischna, und VIII. Die Sprache der Mischna. Im
VI. Kapitel bekennt sich A. zur traditionellen These, die R. Jehudah ha-Nassi als
den Redaktor und Kompilator der Mischna betrachtet.

85



Wertvolle Dienste leisten die Wérterverzeichnisse im VIII. Kapitel, in denen
die Aramiismen in der Mischna, die im Aramiischen nicht belegten neuen
Worter und die in abweichender Bedeutung gebrauchten biblischen Ausdriicke
Beriicksichtigung finden. Auch die in der Mischna gebrauchten Lehn- und Fremd-
worter werden angefiihrt, doch hat in dieser Hinsicht das Lexikon von S. Krauss
(Griechische und lateinische Lehnworter im Talmud, Midrasch und Targum,
2 Bde., Berlin 1898) einen erschopfenden Uberblick gegeben.

Es wird wohl noch lange Zeit hindurch notwendig bleiben, die in hebrii-
scher Sprache verfassten Standardwerke der Judentumskunde in gangbare euro-
péische Sprachen zu iibertragen, um sie wirklich breiteren Schichten zuginglich
zu machen. Mit der deutschen Ausgabe der « Einfithrung in die Mischna » von
A. wurde uns ein unentbehrliches Arbeitsinstrument in die Hand gegeben. Man
vermisst dabei mit Bedauern das Fehlen eines bibliographischen Index iiber die
wichtigsten einschligigen Arbeiten auf dem Gebiet der Mischnaforschung.

K. H.

R. Macuch, GRAMMATIK DES SAMARITANISCHEN HEBRAISCH. Studia
Samaritana, Bd. LW. de Gruyter & Co., Berlin 1969. XL/571 S. 220 DM.

Mit der Veroffentlichung der vorliegenden Arbeit hat der De Gruyter-Verlag
ein anderes Standardwerk der Hebraistik und, dariiber hinaus, der Semitistik, der
Fachwelt zuginglich gemacht. Das Samaritanische ist ja in Hinblick auf die
Aussprachetradition die ilteste noch lebende Form des Hebriischen.

Der V. skizziert im Vorwort das mit seiner Arbeit angestrebte Ziel : «... eine
mdglichst vollstindige grammatische Behandlung der Unterschiede zwischen dem
samaritanischen und jiidisch-masoretischen Hebriisch in orthographischer, phone-
tisch-phonologischer, morphologischer und syntaktischer Hinsicht... zu liefern ».
Im Mittelpunkt steht natiirlich der samaritanische Pentateuch und die ihm im
Vergleich mit dem masoretischen Text eigenen Besonderheiten. Da die Samari-
taner, wie der Vf. ausfithrt, den Bibeltext viel freier gehandhabt haben als die
Juden, existieren Tausende von Varianten nicht nur in Hinblick auf den maso-
retischen Text selbst, sondern auch zwischen den einzelnen samaritanischen Pen-
tateuchmanuskripten. Gewiss ist die Entwicklung des samaritanischen Hebriisch
stets weitergegangen und die Sprache war Einfliissen ausgesetzt, durch die sich
die Unterschiede zum masoretischen Hebriisch eher akzentuiert haben. Doch
bewahrt uns gerade diese Sprache durch ihren iiber alles Sekundiire hinweg
archaischen Charakter viele Elemente, die in der jiidischen Texttradition verlo-
rengegangen sind.

Obwohl es eine ziemlich reiche Literatur iiber die Samaritaner, ihre Tradi-
tionen und ihr Schrifttum gibt, und auch verschiedentlich samaritanische Doku-
mente iibersetzt und kommentiert wurden, ist doch das systematische Studium
der Sprache und der Grammatik bis jetzt etwas stiefmiitterlich behandelt wor-
den, vor allem im deutschen Sprachgebiet. So ist die Arbeit M.’s eigentlich seit
der Verdffentlichung von Rosenbergs « Lehrbuch der samaritanischen Sprache
und Literatur » (Wien 1901) die erste erschopfende Darstellung auf diesem
Gebiet in deutscher Sprache. Der Vf. bedauert, dass die seit Jahren in Vorbe-
reitung befindliche samaritanisch-hebriische Grammatik von Ben-Hayyim noch
immer nicht erschienen ist und er so auch auf einen Vergleich der beidersei-
tigen Arbeitserkenntnisse verzichten musste.

86



Angesichts des Umstandes, dass im Anschluss an die vorliegende Gram-
matik die Herausgabe eines Worterbuches des samaritanischen Hebriisch vor-
bereitet wird, hat der V{f. auf ein philologisches Register verzichtet.

K. H.

J. Maier, GESCHICHTE DER JUDISCHEN RELIGION. Von der Zeit Alexan-
der des Grossen bis zur Aufklirung, mit einem Ausblick auf das 19./20.
Jahrhundert. De Gruyter Lehrbuch. W. de Gruyter, Berlin-New York 1972,
641 S. 58 DM.

Man erkennt heute mehr und mehr, dass die Hintergriinde des historischen
Missverhiltnisses zwischen dem Christentum und dem Judentum nicht aus-
schliesslich bei den theologischen Differenzen zu suchen sind — wenn ihnen
dabei auch ein wesentlicher Charakter zukommt —, sondern zu einem guten Teil
auf einen Mangel an authentischer Information iiber das wahre Wesen des
Judentums zuriickgehen. Gewiss haben die « Wissenschaft des Judentums » und
in ihrem Gefolge die Judaistik eine ansehnliche Menge an Informationsmaterial
geschaffen, doch ist es auf diesem Gebiet ebenso wie auf allen Spezialgebieten :
diese Art von Information aus erster Hand ist praktisch nur Fachleuten
zuginglich.

M. hat mit seiner Arbeit, die auf einer fiir einen Laien unvorstellbaren Summe
an Informationsmaterial beruht, das mit grosster Gewissenhaftigkeit zusammen-
getragen, gesichtet und verwertet wurde, einem wahren Bediirfnis abgeholfen,
indem er zum erstenmal ein wirkliches Lehrbuch der Judentumskunde geschaffen
und dem interessierten Leser in die Hand gegeben hat. Damit soll keine nega-
tive Kritik an anderen Versuchen dieser Art geiibt werden, die in den letzten
Jahren und Jahrzehnten im deutschen Sprachbereich gemacht wurden, die aber
samt und sonders keinerlei Vergleich mit der Arbeit M.’s aushalten.

Besonders hervorzuheben ist, neben der profunden Sachkenninis des Vf.’s,
sein aussergewohnliches Einfiihlungsvermégen in die Welt der jiidischen
Geschichte und Uberlieferung. Der Direktor des Martin Buber Instituts an der
Universitit Koln hat uns in seinem Handbuch keine Beschreibung jiidischen
Lebens und jiidischen Wesens von aussen her gegeben, wie das nichtjiidische
Autoren bis jetzt selbst in den besten Fillen stets getan haben. Er sieht die Dinge
nicht von einer Position aus, die sich am Rande des Judentums ansiedelt, son-
dern vom Zentrum her, vom jiidischen Leben und Erleben. Um sich davon zu
iiberzeugen, geniigt es, das Kapitel « Torah und Erwihlung » (S. 170 ff.) zu lesen.
§ 20 ist gewiss eine der besten Formulierungen der Unterschiede zwischen jiidi-
scher und christlicher Konzeption der Individualfrommigkeits (S. 183 ff) :

Gemiss der aufgezeigten Grundstruktur der religiosen Vorstellungswelt
lebt der Einzelne seine Frommigkeit in erster Linie im Zusammenhang des
kollektiven Erwihlungsauftrages und erhofft auch sein persénliches Heil in
erster Linie in der verheissenen heilsgeschichtlichen Erfiillung. Gerade die
kollektive Verantwortlichkeit verleiht dabei der individuellen Frémmigkeit
ihr besonderes Gewicht. Sie bedingt auch zugleich ein hohes Mass an inner-
jidischer Solidaritit wie die Schirfe in innerjiidischen Auseinandersetzungen
um die richtige Interpretation und die rechte Erfiillung des Erwihlungsauf-
trages. Religion bzw. Gehorsam oder Siinde konnen nicht als Privatsache

87



gelten. Der abtriinnige Jude mag praktisch aus der Gottesvolksgemein-
schaft ausscheiden, grundsitzlich bleibt der Auftrag auch fiir ihn giiltig und
seine Siinde wird als Beeintrichtigung der heilsgeschichtlichen Verwirkli-
chung und als Entweihung der géttlichen Ehre in den Augen der Nichtjuden
gewertet. Daher hat auch die Umkehr, die Busse (teschuvah) und die Verge-
bung bzw. Versshnung des Siinders aus Israel mehr als nur individuelle
Heilsbedeutung. In doppelter Hinsicht weisen Siinde und Gehorsam also
iiber das Interesse des Einzelnen hinaus. Einmal unmittelbar heilsgeschicht-
lich, weil der Gehorsam der Einzelnen ja die Verwirklichung des kollektiven
Auftrages verbiirgt und schliesslich zum Heil der Welt beitriigt. Zum ande-
ren im stindigen status confessionis, in dem der Jude als Bekenner des
Einen wahren Gottes durch sein Verhalten giddusch ha-schem, die « Heili-
gung des Namens (Gottes)» — im Extremfall durch Martyrium — oder
chillul ha-schem, « Entweihung des Namens (Gottes)» in den Augen der
Umwelt vollzieht. Wie sich daraus die Verpflichtung zu genauester Beach-
tung der gottlichen Verbote und Gebote gerade auch in uneinsichtigen
rituellen Belangen ergibt, so auch die aussergewdhnliche religitse Bedeu-
tung des zwischenmenschlichen Verhaltens bzw. der Ethik, die zudem auch
schopfungstheologisch begriindet ist...) Die christliche und moderne Art der
Gegeniiberstellung von rituellen und ethischen Pflichten und eine Verabso-
lutierung des personlichen Heilsstrebens war von den rabbinischen Voraus-
setzungen her jedenfalls nicht méglich.

Da man unter Nichtjuden gerne gewisse Grundhaltungen « dem Judentum »
zuschreibt, gibt der 5. Teil des Buches: Ausblick: Religionsgeschichte des
19./20. Jahrhunderts die notigen Prizisionen und zeichnet in klaren Linien die
Differenzen, die sich zwischen den einzelnen Richtungen aufgetan haben, die
damals im Judentum in Erscheinung getreten sind, ohne seine profunde Einheit
in Frage zu stellen. In diesem Zusammenhang sei ein Paragraph von sehr
aktueller Bedeutung zitiert, der die religivse Komponente im Zionismus analy-
siert (S.575ff.) :

Die religitse Komponente im Zionismus war zweifellos auch ausschlag-
gebend fiir die besondere Dynamik der Bewegung. Ihre Kehrseite liegt in
dem mehr oder minder deutlichen pseudomessianischen Risiko, das darin
besteht, die nationale Selbstverwirklichung auf Grund der « biblischen Ver-
heissungen » und daher auch in den « biblischen Grenzen» zur Erfiillung
der jiidischen Geschichte schlechthin zu machen und so iiber die realpoli-
tisch gebotenen und vertretbaren Massnahmen zu setzen. Der sogenannte
Sechstagekrieg von 1967 hat diese messianische Komponente und den zionis-
tischen Alleinvertretungsanspruch weiter verstirkt, wie seither tatsiichlich
in der ganzen Diaspora eine zunehmende Identifikation oder wenigstens
Solidarisierung mit £em Staat Israel, dessen potentieller Biirger jeder Jude
ist, beobachtet werden kann. Je grosser andererseits der religids-messianische
oder auch nur kryptomessianische Aspekt der zionistisch-israelischen Politik
wird, desto geringer werden die Méglichkeiten, im Nahen Osten einen fiir
alle Seiten annehmbaren Kompromiss zu finden. Dies wenigstens nach
menschlichem Ermessen, das freilich in den Augen des messianisch orien-
tierten Zionisten, der seinen Anspruch im Plan der Heilsgeschichte gesichert
wihnt, wenig bedeutet.

Selbst wenn man allen Superlativen abhold ist, kann man iiber die Arbeit
M.’s nur ein Urteil féillen: Es ist ein in jeder Hinsicht vorbildliches Buch, das
jeder gelesen haben muss, der sich heute, auf welcher Ebene es sei, mit den
jiidisch-christlichen Beziehungen beschiiftigt. K. H.

88



G.L. Davenport, THE ESCHATOLOGY OF THE BOOK OF JUBILEES. Studia
Post-Biblica, Bd. XX. E.J. Brill, Leiden 1971. 124 S. 36 Gld.

Da das Wort « Eschatologie » zu den Begriffen gehért, die verschiedene
Deutungen zulassen, tut der Vf. gut daran, in der Einleitung zu spezifizieren, dass
er den Terminus von jeder Zukunftsschau gebraucht, in der von Ereignissen die
Rede ist, denen eine besondere Bedeutung fiir das Leben Israels und der Welt
zukommt, und durch die das Leben eine wesentliche Verinderung erfahren
wird.

Die literarische Form des Buches der Jubilden ist die der Rede eines Engels
(IL,1 - L, 4). Anlisslich einer Uberarbeitung des ersten Textes kamen Elemente
hinzu, die im oben angegebenen Sinn eschatologisch sind, und deren klare
Absicht eine eschatologische Unterweisung ist. Es handelt sich um I,4b-26,1,
27-28,29 ¢ und XXIII, 14-31. Der geschichtliche Hintergrund dieser eschatolo-
gischen Stellen sind die Seleukidenherrschaft und die makkabdische Reaktion.
Der Vf. ist iiberzeugt, dass einige kanonische und ausserkanonische Traditionen
in seinen Tagen in Erfilllung gehen werden. Die Seleukiden erscheinen dabei als
Ziichtigungsinstrument Gottes fiir die Missachtung der Torah durch Israel. Die
Reaktion der Frommen im Volk und der Makkabierkrieger hingegen wird als
Zeichen fiir Gottes Treue interpretiert. Gott wird Israel Stirke verleihen, wird
das Volk emeuern und es zu einer torahtreuen Nation machen, der es dann
gelingen wird, die Feinde zu vertreiben.

An eine detaillierte Analyse dieser direkt eschatologischen Textstellen
schliesst sich eine Untersuchung weiterer Elemente des Buches der Jubilien
die, ohne einen solchen Charakter zu tragen, dennoch wichtige eschatologische
Gedanken enthalten. Im Anhang werden dann alle analysierten Textstellen in
englischer Ubersetzung geboten. Von grossem Nutzen ist eine reichhaltige Biblio-
graphie von Werken, die im engeren oder weiteren Sinn zum Thema gehéren.

K. H.

B. Blumenkranz. (Herausgeber), HISTOIRE DES JUIFS DE FRANCE. Collec-
tion Franco-Judaica. E. Privat, Toulouse 1972. 478 S.

Infolge der Zuwanderung der Juden Algeriens und anderer nordafrika-
nischer Linder (Agypten, Tunesien, Marokko) ist die jiidische Gemeinschaft
Frankreichs im letzten Jahrzehnt zur zahlenmiissig bedeutendsten jiidischen
Gemeinschaft Westen-Europas geworden. Es war also an der Zeit, eine Geschichte
der franzosischen Juden zu schreiben, umso mehr als die zur Verfiigung stehen-
den Abhandlungen wenig zahlreich, seit langem vergriffen und teilweise stark
veraltert sind. Gewiss existieren, in Zeitschriften verstreut, zahlreiche Einzel-
abhandlungen, doch sind sie ebenfalls schwer zuginglich und vermitteln dariiber
hinaus nur Teilaspekte. Der vorliegende Band wurde im Auftrag der « Commis-
sion Francgaise des Archives Juives » von dem jiidischen Historiker B. in Zusam-
menarbeit mit einer Reihe von Fachleuten angearbeitet.

Das Werk ist in drei Teile gegliedert: I. Von den Anfingen bis zum Mit-
telhalter — II. Von 1501 bis 1789 (franzdsische Revolution) — III. Von 1789 bis
auf die heutige Zeit.

Mitarbeiter waren, ausser dem Herausgeber: Roger Berg, Direktor des
« Journa] des Communautés »; Gilbert Cahen, Konservator an den Archiven des

89



Mosel-Departements; H.J. de Dianoux, Archivist und Paldograph, 1. Botschaftsrat
an der franzosischen Botschaft in Nairobi; Frangois Delpech, Professor fiir
Geschichte an der Universitit Lyon; Claude Klein, Professor an der juristischen
Fakultit der hebriischen Universitit in Jerusalem; Wladimir Rabi, Jurist und
Schrifsteller; Elie Szapiro, stellvertretender Generalsekretir der franzésischen
Kommission fiir die jiidischen Archive; Georges Weill, Archivdirektor des Depar-
tements Hauts-de-Seine und Frau Dr. Wormser-Migot.

Jeder Artikel enthilt im Anhang eine bibliographische Ubersicht. Am Schluss
sind eine chronologische Tabelle und ein allgemeiner Index beigegeben. Beson-
ders hingewiesen sei auf das Illustrationsmaterial, das manche Curiosa enthilt.

B. sagt in seinem Nachwort mit grosser Bescheidenheit, der Zweck des
Buches sei, eine erste Orientierung zu geben. In Wirklichkeit ist es eine wahre
Synopse franzisisch-jiidischer Geschichte und so ein unentbehrliches Nachschlage-
werk. K. H.

O. Kuss, PAULUS. Die Rolle des Apostels in der theologischen Entwicklung der
Urkirche. (Auslegung und Verkiindigung III). Verlag Friedrich Pustet,
Regensburg 1971. 504 S.

G. Eicholz, DIE THEOLOGIE DES PAULUS IM UMRISS. Neukirchner Verlag,
Neukirchen 1972. 336 S.

Die Paulus-Literatur ist noch lange nicht erschopft. Am Schutzumschlag des
Paulusbuches des katholischen Neutestamentlers O.K. wird die Problemstellung
treffend zusammengefasst : « Uber keine andere Gestalt der Urkirche sind wir
durch unbedingt zuverlissige Quellen so gut unterrichtet wie iiber Paulus... Fiir
die Erschliessung des theologischen Gehaltes des Neuen Testamentes ist von
fundamentaler Bedeutung : Paulus steht an der wichtigsten Schaltstelle der Ent-
wicklungsgeschichte des friithesten Jesusglaubens... ».

So gibt uns denn auch das Buch von K. eine allgemein fassliche Ubersicht
iiber den heutigen Stand der Erkenntnisse hinsichtlich des Vélkerapostels, der
auf ihn zuriickgehenden Dokumente des N.T. und seiner Theologie. In den
Kapitels 1 - IX wird der Lebensweg des Apostels nachgezeichnet und eine Uber-
sicht iiber seine Briefe geboten, wihrend die Kapitel XII bis XVII hauptsich-
lich der paulinischen Theologie gewidmet sind.

Da uns in Hinblick auf das Verhiltnis der Kirche zum Judentum verstind-
licherweise besonders die Interpretation des Romerbriefes interessiert, wollen wir
ihn als Beispiel der vom Vf. angestellten Situationsanalysen hervorheben. K. zitiert
zuerst mit grosser Griindlichkeit die wichtigsten Autoren, die das fiir das theo-
logische Verstindnis der Aussagen des Rémerbriefs so wichtige Problem des
« sedes in vita » dieses Dokuments behandelt haben. Der V{. anerkennt, dass der
Romerbrief « wenn man nach grundlegender Theologie fragt, das eindrucks-
vollste und kirchengeschichtlich wie dogmenhistorisch folgenreichste Schreiben
aus seiner (des Paulus) Hand ist» (S.178). Doch ist die konkrete und aktuelle
Tragweite dieser Theologie gerade was Israel anbetrifft sehr von der Situa-
tion abhiingig, die den Apostel veranlasst hat, diesen Brief zu verfassen. In die-
sem Zusammenhang verweist K. auch auf die « aktualisierende » Stellungnahme
von H.-W. Bartsch (Paulus und die Juden. Zur Auslegung des Romerbriefes, in
Kirche in der Zeit, 1965, 310-316; Die antisemitischen Gegner des Paulus im

90



Rémerbrief, in Eckert-Levinson-Stohr, Antijudaismus im Neuen Testament P Exe-
getische u. Systematische Beitrige, Miinchen 1967, 27-43). Auf seiner Suche nach
den christlichen Wurzeln des Antisemitismus kommt Bartsch dabei zu dem
Schluss (S. 194/95), dass «ein von daher gewomnenes Verstehen des Romer-
briefes erkennen lassen (werde), dass ein Hoéren auf jenen konkreten Rat, den
Paulus der romischen Christenheit gab, die immer noch virulente Gefahr christ-
lichen Antisemitismus an der Wurzel iiberwindet». Nach der Ansicht von Bartsch
richtet sich Paulus « gegen die Antisemiten in Rom... und verurteilt die Antise-
miten modern-theologischer Observanzen » (S.196). K. ist der Meinung (eb.)
« Paulus wiirde so im Sinne bestimmter Trends dem ’ Verstindnis’ niherge-
bracht ». Nach ihm muss die Situation folgendermassen gesehen werden (eb.) :

Gewiss ist er (Paulus) Jude, und er ist sich seiner Abstammung, die fiir
ihn nicht als «rassisch », «volkhaft», « vélkisch» belangreich wird, son-
dern lediglich als geglaubtes Auserwihltsein durch Gott fiir die Eine, grosse
Stunde der Bewihrung, mit Stolz bewusst, auch (die Unterstreichungen
stammen vom Rezensenten) als er diesem Judentum als dem sich verwegen
und schuldhaft verstockenden Judentum endgiiltig den Riicken gekehrt hat,
aber es kann kein Zweifel sein, dass er den Widerstand des Judentums gegen
das Evangelium auf das schiirfste verurteilt und dass eben diesem Judentum
im Romerbrief das Gericht Gottes verkiindet wird genau so wie einem
unbekehrten Heidentum. Paulus setzt sich im Rémerbrief nicht zuerst und
zuletzt mit dem Problem der Romgemeinde auseinander..., sondern mit dem
Grundproblem seines Lebens und seines Wirkens iiberhaupt : wie ist die
neue wunderbare Botschaft von dem Heil durch Jesus Christus zu verstehen
im Zusammenhang der mit der Schrift der Juden gegebenen und als von
Gott kommend akzeptierten. bisherigen Heilsangebote und zugleich ange-
sichts der Katastrophe, die sich in der Ablehnung durch das zeitgendssische
Judentum, als Ganzes genommen, anbahnt.

K. setzt sich dann auch mit den Paulusbiichern zweier jiidischer Autoren
auseinander : J. Klausner, Von Jesus bis Paulus, Jerusalem 1950, und H.J. Schoeps,
Paulus, die Theologie des Apostels im Lichte der Religionsgeschichte, Tiibingen
1959. Der Vf. nennt Klausners Paulusbuch ein «ohne Zweifel bedeutendes Werk»,
dem gegeniiber jedoch die Arbeit von H.]. Schoeps «einen grossen Fortschritt
bedeute ». Abschliessend beurteilt er dann diese jiidische Stellungnahme folgen-
dermassen (S. 263/64) :

Alle diese Proteste eines jiidischen Autors gegen Paulus sind vom Stand-
punkt des Judentums ebenso verstindlich, wie sie fiir den glaubenden
Christen unwverstindlich und jedenfalls schlechthin undiskutabe] sind... Das
hindert freilich nicht, dass der christliche Theologe eine so entschiedene und
so sorgfiltig begriindete Meinung mit Interesse zur Kenntnis nimmt; er
versteht einmal mehr, welche Hindemnisse sich hier auftiirmen, ganz abge-
sehen davon, dass ihm ein jiidischer Autor bestiitigt, die paulinische Konzep-
tion, so jiidisch sie gedacht sein mag, ist nicht allein aus jiidischen Elementen
zu erkliren, sondern hier haben gewiss auch «heidnisch-hellenistische» Motive
mitgewirkt — fiir den Glaubenden : nach dem Willen Gottes eine legitime
Funktion in dem Prozess des gottlichen Sichoffenbarens.

Was das theologische Verhiltnis des Paulus zum Judentum anbetrifft, so
sieht es der Vf. folgendermassen (S. 388) :

91



Dass die Heiden auf einem falschen Weg der Erkenntnis und des Tuns
wandeln, wusste... schon das Judentum. Paulus teilt solches Wissen, auch
und gerade als Glaubender, aber die Grosse, die Totalitit des Unheils der
Menschheit vor und ohne Christus wird fiir ihn erst recht deutlich, wenn
sein vom Glauben erhellter Blick auf die Juden (Unterstreichung von Vi.)
fillt. Vor dem durch Jesus Christus kundgewordenen Ausspruch Gottes
erweisen sich die Privilegien der Juden, so wie sie sie verstehen wollen,
vollig nutzlos... Aber zu der Unwirksamkeit eines blossen Pochens auf die
besonderen Berufungsgnaden Gottes kommt ein Versagen vor den einfachsten
Forderungen des gottlichen Gesetzes; Paulus malt hier mit so diisteren
Farben, dass man sich weigent, seine Schilderung als ein wirklich objektives
Bild anzusehen, wenn es allein um das Blickfeld des Historikers ginge. Aber
offensichtlich ist Paulus bei der ohne Zweifel ins Diistere iibertreibenden
Darstellung schon auf dem Wege zu einer tiefergehenden theologischen
Erkenntnis.

Was ist also am Juden zu sehen? Eine hoffnungslose Diskrepanz
zwischen Anspruch und Leistung !...

Zuletzt polemisiert K. noch gegen zwei moderne jiidische Autoren : H. Braun,
Der Mann aus Nazareth und seine Zeit (Themen der Theologie I), Stuttgart-
Berlin 1969, und Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus, Der Nazarener in jiidischer
Sicht, Miinchen 1967. Er bemerkt dazu (S. 451) :

... Brauns Jesusbild ist nicht das Jesusbild des Neuen Testamentes, son-
dern es ist Reformjudentum, und der seltsame Umweg der Fehlinterpreta-
tionen... endet bei seinem Ausgangspunkt: bei einem menschenfreundlichen
oppositionellen Pharisder... Von einer solchen Reduktion her stellt die Inter-
pretation des Paulus ein groteskes Missverstindnis dar. Es kehrt sich alles
um : bei Schalom Ben-Chorin, Paulus, Der Vilkerapostel in fiidischer Sicht,
Miinchen 1970, ... heisst es : « Die Geschichte des Paulus ist, vom Judentum
her gesehen, die Geschichte einer tragischen Verfehlung» — aber: von
Paulus her gesehen, steht nichts so fest wie eben dies, dass die Entschei-
dung der Juden gegen den Jesus, den der Apostel predigte, nicht nur eine
tragische Verfehlung, sondern Schuld vor Gott ist. Natiirlich kann man
diese Auffassung ablehnen, aber man sollte dann auch immer deutlich sagen,
dass damit «das Neue Testament » als Fundament aufgegeben wird. Ohne
die spezifische Auslegung durch Paulus ... fithrt der dann rasch in Gang
kommende Abbau zu einem Kaleidoskop von — weder als « Argernis » noch
als « Torheit » zu charakterisierenden — Banalitéiten.

Vom Standpunkt der Vertiefung eines Verstindnisses fiir das wahre, aktuelle
Verhiltnis des Christentums zum Judentum aufgrund der paulinischen Aussagen
leistet dieses griindliche und niitzliche Buch keinen Beitrag. Fiir den Vf. ist die
Ablehnung der Predigt des Evangeliums durch die Juden kein geheimnisvoller
Aspekt gottlicher Pidagogie, sondern « Schuld vor Gott». Und damit steht er
vollkommen auf dem Boden der « traditionellen » katholischen Theologie.

Das Buch des evangelischen Neutestamentlers und Systematikers G.E. kon-
zentriert sich, wie es der Titel sagt, auf die paulinische Theologie. Zur Methode
fiithrt der Text des Schutzeinbandes aus, dass « das Verstindnis der Theologie des
Paulus noch immer entscheidend von Bultmanns Entwurf bestimmt (wird), nach
dem Paulus existential zu interpretieren ist. » In exegetischer Hinsicht bekennt
sich der Verfasser allerdings zum absoluten Vorrang des Textes iiber die
Schliisse der Hermeneutik. Damit sind wir beim Grundproblem jeder Schrift-
interpretation angelangt (eb.) : « Was kann und muss es heissen, von Gott in der

92



Sprache der Welt zu reden, wenn die Zeugen eine andere Sprache nicht hatten
und nicht haben ? »

Drei Kapitel stossen in unserer Perspektive auf besonderes Interesse : V. Der
Jude als Gottes Angeklagter — VIII. Auftrag und Grenze der Tora — X. Kirche
und Israel. Wir wollen nur einen Passus aus dem X. Kapitel herausgreifen
(S.285) :

Was meinen wir mit der Uberschrift : Kirche und Israel ? Wir haben
nicht vor, nacheinander nach dem einen und dem anderen zu fragen : nach
dem Kirchenbegriff, den Paulus hat, und nach seinem Israelsbegriff. Unser
Problem ist nicht..., ob Paulus die Kirche als Volk Gottes oder als Leib
Christi versteht... Es ist auch nicht die Frage nach Israel im allgemeinen,
der wir uns zuwenden wollen. Unsere Frage gilt, begrenzter und genauer,
dem Verhdltnis (Unterstreichungen vom Vf.) von Kirche und Israel zuein-
ander, wenn diese Frage sich auch im Handumdrehen zu einem sehr umfas-
senden Problem erweitern wird. Denn es wird sich zeigen, dass die Kirche
unlosbar mit Israel zusammengehort, dass die Kirche von Israel und Israel
von der Kirche her zu verstehen ist — dass die Kirche in einer noch niher zu
definierenden Weise Israel ist und nur Kirche sein kann, wenn sie sich im
Spiegel der Geschichte Israels begreift. Thr Ursprung kann kein anderer
sein, als es der Israels je war. Israel wird so zur Frage an die Kirche.

Es klingt daraus ein ganz anderer Ton als bei K. und wir kénnen der Grund-
perspektive des Vf. nur beipflichten, dass der Text und die Textaussage bestim-
mend bleiben miissen, iiber alle durch seine Entstehungssituation bedingte « Rela-
tivierung » hinaus, und das auch fiir die theologische Erkenntnis, selbst — und
besonders — wenn es sich um Israel und seinen Platz im Plan Gottes handelt.

K. H.

G.W. Ahlstrom, JOEL AND THE TEMPLE CULT OF JERUSALEM. Supple-
ments to Vetus Testamentum. Vol. XXI. E.J. Brill, Leuden 1971. 151 S.

Der Vf. geht im ersten Kapitel seiner Abhandlung niher auf das Problem
der Abfassungszeit des Buches Joel ein, hinsichtlich derer weniger Klarheit
herrscht als bei anderen nachexilischen Propheten. Er versucht, dieser Frage
durch eine eingehende Analyse gewisser terminologischer Eigentiimlichkeiten
niherzukommen. Ein zweites Kapite] ist der Bundesterminologie gewidmet. Im
dritten Kapitel kommt A. dann zum eigentlichen Thema des Buches : Kultaus-
driicke und Kultpraktiken. A. betrachtet als zentrale Aussage Joels als Kultpro-
phet die Idee von aschuv et schevut (4,1), von der grossen Wende im Geschick
des Volkes, wie sie auf dem Boden der theologischen und kultlischen Ideen
gesehen wird, deren Sitz im Leben der Jerusalemer Tempelkult ist. Diese grosse
Wende ist natiirlich kein rein kultisches Phiinomen. Das Handeln Gottes umfasst
alle Aspekte des Lebens; der Kult ist irgendwie ihre Grundlage. So ist auch in
den Kapiteln I und II die Wiederherstellung des wahren Kultes nicht nur Quelle
von berakhah (Segen), sondern auch Vorbedingung fiir die Aufrichtung der rech-
ten Ordnung, zedaqah, zugunsten der ganzen Volksgemeinschaft : Die kultische
Realitdt, innerhalb derer Gott die neue Zeit und ihre Inhalte schafft, wirkt sich
auf das Volk in Form der Schépfung einer besseren Welt aus.

Diese Gesamtperspektive hingt innig mit dem « Tag Jahwes » zusammen,
dem folgerichtig das vierte Kapitel gewidmet ist. Im fiinften Kapitel analysiert

93



der Vi. die Idee des ha-morih li-zedaqah in Joel 2,26, des « Lehrers der Gerech-
tigkeit » (A. optiert fiir diese Interpretation des Ausdrucks). Er kommt zu dem
Schluss, dass die Kapitel I und II des Buches Joel sowohl im Lichte der ersten
Jahrzehnte des Tempels von Zorobabel als auch auf dem Hintergrund der Vor-
exilssituation gesehen werden kénnen. Die liturgischen Funktionen sollen, prinzi-
piell betrachtet, dieselben sein wie zur Zeit des ersten Tempels. Mit dem neuen
Tempel bricht auch eine neue ideale Zeit an, denn an Zorobabel ist es, die
davidische Dynastie wiederherzustellen. Soweit der ideale Aspekt. Die Geschichte
lehrt uns, dass die Wirklichkeit vollig anders ausgesehen hat.

Der Vf. stellt nun die Frage, ob die Redaktion des Buches Joel aus einer
Zeit stammt, wo Zorobabel bereits von der politischen Szene abgetreten war. Ist
dem so, so muss ha-morih li-zedagah (Joel 2,23) von einem anderen dem Volk
verheissenen Fiihrer und Lehrer verstanden werden. Es ist so ein Ausdruck der
Hoffnung, fiir die der Prophet einen Terminus wihlt, der dem Volk vertraut
und verstindlich, den offiziellen persischen Stellen hingegen unverstindlich war.
Aufgrund dieser Schlussfolgerungen schligt der Vf. fiir die Abfassung des Buches
Joel die Jahre zwischen 515 und 500 v.Chr. vor. K. H.

I. Lonning, « KANON IM KANON ». Zum dogmatischen Grundlagenproblem des
neutestamentlichen Kanons. (Forschungen zur Geschichte und Lehre des
Protestantismus, herausgeg. v. E. Wolf.) Zehnte Reihe, Band XLIII. Univer-
sitets Forlaget, Oslo — Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1972. 295 S., 30 DM.

Der Titel der Untersuchung des Vf.’s, seit 1971 Professor fiir systematische
Theologie in Oslo, ist bewusst etwas « provokatorisch » gewihlt. Er rithrt an ein
Grundproblem der heute so aktuellen dkumenischen Theologie. Worin besteht
heute, auf dem Boden der modernen Bibelwissenschaft, die Verbindlichkeit der
Heiligen Schrift ? Der Vf. erhebt nicht den Anspruch, dieses Problem geldst zu
haben. Er begniigt sich damit, es in aller Deutlichkeit zu stellen und zu for-
mulieren, jenseits aller dogmatischen Schlagworte und ihrer historischen Fixie-
rung. Zu beleuchten bleibt dabei auch die fiir jede theologische Interpretation
stets bestehende Spannung zwischen Text und Situation, die ja ihrerseits die
Notwendigkeit einer konstanten Neuinterpretation des Textes schafft.

Was den immer wieder in der theologischen und exegetischen Fachliteratur
auftauchenden Begriff « Kanon im Kanon» angeht, so stellt der Vf. fest, dass
sich damit bei niherem Zusehen bei verschiedenen Autoren keineswegs einheit-
liche Vorstellungen verbinden. Als vorlidufige Begriffsbestimmung schligt L. fol-
gendes vor (S. 29/30) :

Als eine vorliufige Bestimmung konnte festgestellt werden, dass im
Ausdruck « Kanon im Kanon » die bestimmte Form des Wortes Kanon den
vollendeten technischen Gebrauch des Begriffes als Bezeichnung der Bibel
reprisentiert, wihrend die unbestimmte Form irgendwie eine Wiederherstel-
lung der urspriinglichen Bedeutung des Begriffes intendiert. Somit darf jeden-
falls der Ausdruck als ein Versuch verstanden werden, das Kanonproblem
wieder als ein theologisches Problem zu formulieren.

Die Arbeit L.s ist in fiinf Hauptabschnitte gegliedert: I. Einleitung —
II. Kanonkrise der Reformationszeit; der neutestamentliche Kanon als Thema
Kontroverstheologie; die Reformation als Krise des neutestamentlichen Kanons

94



— III. Kanon und Konfession; des neutestamentliche Kanon als Problem einer
tkumenischen Theologie — IV. Kanon und Kirche; der neutestamentliche Kanon
im Spannungsfeld der Kontroverse um Schrift und Tradition — V. Evangelium
und Kanon; Sinn und Notwendigkeit der Formel « Kanon im Kanon ».

Das Buch L.’s ist der Prototyp einer soliden, anspruchsvollen Arbeit. Seine
Analyse eines wichtigen theologischen Problems ist dazu angetan, wertvolle Anre-
gungen zu geben. Ein Buch dieser Art hilft der modernen Theologie gewiss mehr
als viele ephemire « Bestseller », die Modestromungen ausniitzen und an den
wahren Problemen vorbeigehen. K H.

J. Oesterreicher, DIE WIEDERENTDECKUNG DES JUDENTUMS DURCH
DIE KIRCHE. (Theologie und Leben 7). Eine neue Zusammenschau der
Konzilserklirung iiber die Juden. Kyrios Verlag GmbH, Meitingen-Freising
1971. 94 S. DM 5.80.

Der Leiter des Institute for Judaeo-Christian Studies an der Seton Hall Uni-
versity in South Orange (USA), Prilat Dr.h.c. Johannes Oesterreicher, ist ein
verdienter Veteran der christlich-jiidischen Anniherung. Er hat vor 1938 in
Wien die auf einem sehr hohen Niveau stehende Zeitschrift « Die Erfiillung »
herausgegeben und zeichnet nun verantwortlich fiir The Bridge. Die vorliegende
Broschiire wurde anlisslich des 5. Jahrestages der Konzilserklirung « De reli-
gione judaica » herausgegeben.

Sie will keine Bilanz dessen sein, was innerhalb dieser fiinf Jahre im Bereich
der rom.-kath. Kirche an christlich-jiidischer Anniherung geleistet wurde. Thr
Ziel ist eher, zu unterstreichen, dass die Konzilsdeklaration ein wichtiger und
unwiderruflicher Markstein auf dem Wege zur Besserung der christlich-jiidischen
Beziehungen bleibt, obwohl ihr offizielles Echo im innerkirchlichen Rahmen
sehr gering gewesen ist und die Politik der romischen Zentralstellen auch auf
diesem Gebiet eindeutlich riickschrittlich war. In diesem Sinn kénnte man Prilat
Oe. méglicherweise den Vorwurf machen, einen Optimismus an den Tag zu legen,
der durch die Entwicklung selbst dementiert zu werden scheint. Ein solcher
Vorwurf wurde gegen ihn iibrigens bereits erhoben, als er 1965 der endlich nach
vielen internen Kimpfen und unzihligen Intrigen erreichten Annahme einer
gegeniiber der ersten Version sehr stark abgeschwichten Israelserklirung einen
enthusiastischen Presseartikel widmete, in dem er den Nachweis zu fithren ver-
suchte, die zweite Version sei im Grunde besser als die erste.

Ein solcher Vorwurf — Prilat Oe. ist sich dessen bewusst und wehrt sich
zu wiederholten Malen dagegen, Tatsachen beschénigen zu wollen — wire aber
im Grunde eine Kurzsichtigkeit und bewiese, dass man den alten Fehler begeht,
das Leben der Kirche mit dem Verhalten einer Kirchenbehérde zu verwechseln,
trage sie auch, wie das im rém.-kath. Bereich der Fall ist, stark zentralistischen
Charakter. Auch und sogar in der rém.-kath.Kirche verlagert sich heute das
kirchliche Leben immer mehr vom Zentrum an die Peripherie, und die Zahl
derer, die sich recht wenig um die Haltung der Zentralbehérden kiimmern — die
mehr und mehr den Eindruck von Reaktionen aus einer anderen Zeit und aus
einer anderen Welt erwecken, wie es der «Fall Pfiirtner» in der Schweiz
gezeigt hat und jiingst noch die Exkommunikationsmassnahme gegen zwei Jour-
nalisten in Italien — wird dauernd grésser. Und das ist gewiss eine Bedingung

95



dafiir, dass die rom.-kath. Kirche nicht jede Glaubwiirdigkeit einbiisst und als
eine Organisation erscheint, deren verbale Beteuerungen im krassen Gegensatz
zu ihrem Handeln stehen. Es gelingt heute selbst den romischen Zentralbehtrden
nicht mehr, als allein reprisentativ fiir das kirchliche Leben zu erscheinen. Und
das ist an sich eine sehr trostliche Perspektive.

So muss man denn auch bei der Israelserklirung in erster Linie ins Auge
fassen, was sie auf Sicht fiir das Leben der Kirche und die Weiterentwicklung des
christlich-jiidischen Verhiltnisses bedeutet. Die Umstinde ihres Zustandekom-
mens, die Tatsache, dass sie ohne die aussergewShnlich intuitive Person von
Papst Johannes XXIII, niemals das Tageslicht erblickt hitte, dass sie opportunis-
tischen Charakter trug — das Konzil konnte zu den Judenmassakern des letzten
Weltkrieges nicht vollig schweigen ohne «das Gesicht zu verlieren», — und
dass sie im Grunde wenig Wesentliches « aussagt» — das alles ist vollig sekun-
dir angesichts ihrer Existenz. Dadurch, dass eine solche Erklirung auf dem
Boden der « traditionellen » Israelstheologie der katholischen Kirche iiberhaupt
moglich gewesen ist, wurde ein Tor aufgetan, dass sich trotz aller beharrlichen
Versuche (an denen es wahrlich nicht fehlt...) nicht mehr véllig zuschlagen lésst.
Man tut von Rom her alles, um die Konzilsbeschliisse — iibrigens auf ganzer
Ebene — abzuschwiichen und zu « entschirfen », doch ungeschehen kann man
sie nicht mehr machen. Und das gilt auch fiir die Israelserklirung. So muss man
also in einer Zukunftsperspektive Prilat Oe. beistimmen, wenn er die Israelser-
klirung des Konzils folgendermassen zu definieren versucht: « Die Judenerkli-
rung ist die Entdeckung oder Wiederentdeckung des Judentums und der Juden
in ihrem Eigenwert wie in ihrer Bedeutung fiir die Kirche ». Die wahre Arbeit
muss heute an der Basis geleistet werden, ohne dass man stets dngstlich auf die
meist von ganz anderen als spirituellen Motiven geleitete Schaukelpolitik der
romischen Zentralstellen schielt. Bestand wird lezten Endes nur das haben, was
aus dem Leben der Kirche selbst hervorgeht und in ihm verankert ist.

K. H.

96



	Rezensionen

