
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren
Luegen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des
Reformators (1543)

Autor: Maser, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LUTHER SCHRIFTAUSLEGUNG
IN DEM TRAKTAT

« VON DEN JUDEN UND IHREN LUEGEN »

Ein Beitrag zum « christologischen Antisemitismus »
des Reformators

(1543)

Von Peter Maser, Halle/S. (DDR)

Die Äusserungen des älteren Luther über die Juden gehören zu
den bedrückenden Tatsachen in der Geschichte der christlichen
Kirche, die weder durch schlichtes Verschweigen, noch durch psy-
chologisierendes oder theologisches Zerreden aus der Welt zu schaffen

sind. Waren es nicht auch Luthers Judenschriften, auf die sich
die faschistischen Mörder beriefen, als sie den fast gelungenen
Versuch unternahmen, das europäische Judentum zu vernichten Noch
im April 1946 konnte Julius Streicher vor dem Nürnberger Internationalen

Gerichtshof auf den Reformator als einen der Kronzeugen
für die Notwendigkeit der « Endlösung der Judenfrage » hinweisen.
Und Streicher hatte recht Luther hat die Verbrennung der

Synagogen und heiligen Thorarollen, die totale Rechtsunsicherheit für
Juden, ihre Verbringung in Konzentrationslager bzw. ihre Vertreibung

ins Exil nach zuvor erfolgter Ausplünderung und die Vernichtung

der jüdischen Religion insgesamt gefordert Auf fatale Art und
Weise wurden da jene Praktiken theoretisch vorweggenommen, die
in ihrer scheusslichsten Ausprägung von den Faschisten geübt
wurden.

Nun könnte das Problem « Luther und die Juden » vielleicht
als erledigt und in dem Schuldbuch der Christenheit abgelegt
betrachtet werden, gäbe es nicht immer wieder Versuche, den Reformator

auf die mannigfaltigste Art und Weise zu entschuldigen.
Wobei jene Meinungen noch zu ertragen wären, die die Masslosig-
keiten des alternden Luther durch an den Juden seiner Zeit erlebte

71



« Enttäuschungen » psychologisch zu erklären versuchen1. Gleichfalls

hinnehmbar könnten auch jene Deutungen sein, die die
lutherische Polemik gegen die Juden mit Luthers Unfähigkeit in
Zusammenhang bringen, die sich in konkreten politischen Aktionen
artikulierende Reich-Gottes-Erwartung der unteren Schichten des Volkes

(z.B. Bauern, Wiedertäufer) theologisch und seelsorgerisch zu
verarbeiten2. Völlig unerträglich aber sind die zumeist von kon-
fessionnell-lutherischer Seite unternommenen Bemühungen, Luthers
späte Judenschriften theologisch zu « entschuldigen »3. Auch die
« tiefsten theologischen Einsichten..., die sich aus dem reformatorischen

Schriftverständnis ergeben » 4, müssen fragwürdig werden,
wenn Luther mit ihrer Hilfe zu so bösen, die Botschaft des

Evangeliums verleugnenden Schlussfolgerungen zu kommen vermochte.
Dass es bei apologetischen Versuchen solcher Art nicht ohne
Gewaltsamkeiten den Quellen gegenüber abgehen kann, ist dann schon

fast nicht mehr verwunderlich5.
Wichtig allerdings dürfte die Einsicht sein, dass die

Auseinandersetzung mit Luthers späten Judenschriften theologisch zu führen
ist, denn in ihnen wird, so schlimm es auch sein mag, theologisch

argumentiert, während politische, ökonomische und historische Uber-

legungen nur hilfsweise, das theologische Urteil bekräftigend,
hinzutreten. In der vorliegenden Untersuchung soll die kompromissloseste

und ausführlichste Schrift Luthers gegen die Juden, der
Traktat « Von den Juden und ihren Lügen » aus dem Jahr 1546 6,

analysiert werden, weil dieser die Zusammenfassung und deutlichste

Ausprägung einer Haltung repräsentiert7, die auch in Luthers eigenem

Lager nicht ohne Widerspruch blieb 8. Im besonderen soll die

Schriftauslegung dargestellt und untersucht werden, weil sie, wie
auch schon von anderen bemerkt wurde, die Grundlage für die Stellung

Luthers zu den Juden bilden dürfte 9.

1. ANLASS UND INHALT DES TRAKTATS

Luther hatte sich « wol furgenommen, nichts mehr, weder von
den Jüden noch wider die Jüden zuschreiben » (WA 53,417,1), aber

am 18. Mai 1542 erhielt er von dem Grafen Schlick eine jüdische

72



Polemik gegen seine Schrift « Wider die Sabbather » zugeschickt,
über deren Inhalt nichts Sicheres mehr auszumachen ist10. Von
Luther selbst wissen wir, dass sie einen Dialog zwischen einem
Christen und einem Juden enthielt, wobei der Jude den Christen
durch rabbinische Spitzfindigkeiten in die Enge getrieben zu haben
scheintn. Schlick bat Luther um eine Widerlegung der jüdischen
Angriffe, und dieser ging auf die Bitte des Grafen ein. Ende 1542

ist Luther mit der Abfassung der erbetenen Antwort beschäftigt, und

am 17. Januar 1543 liegt der grosse Traktat « Von den Juden und
ihren Lügen » im Druck vor 12. Neben diesem veröffentlicht Luther
im gleichen Jahr noch die antijüdischen Schriften « Vom Schern

Hamphoras und dem Geschlecht Christi » und « Von den letzten
Worten Davids ».

Schon der Titel des Traktats « Von den Juden und ihren Lügen »

zeigt die Stellung des alten Luthers zum Problem des Judentums an,
der im « Schern Hamphoras » schreibt : « Wie ich jnn jhenem Büchlin
(d.i. « Von den Juden usw. ») bedingt, ist mein meinung nicht, wider
die Jüden zu schreiben, als hoffet ich sie zu bekeren, hab darumb
dasselb buch nicht wollen nennen : Widder die Jüden, Sondern :

Von den Jüden un jhren lügen, Das wir Deudschen historien weise
auch wissen möchten, was ein Jüde sey, unser Christen fur jhnen,
als fur den Teuffein selbs, zu warnen, unsern glauben zu stercken
und zu ehren, nicht die Jüden zu bekeren, Weichs eben so müglich
ist, als den Teuffei zu bekeren » (WA 53,579,9). In der Einleitung
zu den « Juden und ihren Lügen » äussert sich Luther im gleichen
Sinn : « Es ist mein furhaben nicht, das ich wollte mit den Jüden
zancken oder von jnen lernen, wie sie die Schrifft deuten oder
verstehen, Ich weis das alles vorhin wol. Viel weniger gehe ich damit
umb, das ich die Jüden bekehren wolle, Denn das ist unmüglich »

(WA 53,417,20). Luther wendet sich also, im Gegensatz zu früheren
Äusserungen1S, nur noch an seine christlichen Glaubensbrüder, um
sie vor den jüdischen Umtrieben zu warnen. Der Christ soll sich mit
den Juden nicht in ein Streitgespräch einlassen über « Artikeln
unsers Glaubens », denn « Was Gott selbs nicht bessert mit solchen

grausamen schlegen, das werden wir mit Worten und wercken unge-
bessert lassen » (WA 53,419,11) u. Der Christ soll den Juden die

1468 Jahren vorhalten, die seit der Zerstörung Jerusalems und dem

73



damit anhebenden jüdischen Elend vergangen sind. « Mit diesem
Nüslin las sich die Jüden beissen und disputieren, so lange sie wollen

» (WA 53,418,13)15. Gerade die langen Jahre der Zerstreuung
sind das sichere Zeichen für die endgültige Verwerfung der Juden ;

« Darumb schleusst dis zornig Werck, das die Jüden, gewislich
von Gott verworffen, nicht mehr sein Volck sind, Er auch nicht mehr
jr Gott sey » (WA 53,418,20). Zwar erschrickt Luther angesichts
solcher Verwerfung so sehr, dass es ihm « durch leib und leben
gehet », aber das « werck fur äugen, das treugt... nicht » (WA 53,418,
25). Es kommt also nur darauf an, « unsern (d.i. der Christen) Glauben

zu stercken... kompts jrgent einem Jüden zur besserung, das er
sich scheme, ists deste besser » (WA 53,419,16)16.

Im ersten Teil des Traktats spricht Luther in breiter Ausführlichkeit

die vier Argumente durch, auf die sich die Juden stützen,
wenn sie sich als Volk Gottes ausweisen wollen : die
Abrahamskindschaft, die Beschneidung, das Gesetz und der Besitz Kanaans,
Jerusalems und des Tempels. Danach kritisiert er die jüdische
Messiashoffnung und erweist anhand alttestamentlicher Stellen die
Messianität Jesu. Der erste Teil schliesst mit der Behandlung der
jüdischen Schmähungen, die gegen Jesus, Maria und die Christen
vorgebracht werden. Das Resultat dieses ersten Teils ist der Erweis
des Zornes Gottes über die Juden. Im zweiten Teil unterbreitet
Luther Vorschläge, wie man mit den Juden verfahren solle. Er
apelliert an die Fürsten und Herren, sich der jüdischen Last zu
entledigen, und fordert die Pfarrherren auf, ihre Pfarrkinder vor dem

Umgang mit Juden zu warnen. Es ist die Pflicht eines jeden Christen,
sich der Juden zu erwehren, wo und wie er nur kann. Zum Schluss

wendet sich Luther nochmals an den Adressaten des Traktats, den
Grafen Schlick, und endet mit dem (erstaunlichen) Gebet: «Christus,
unser lieber Herr, bekere sie barmhertziglich und erhalte uns in
seiner erkenntnis, welche das ewige Leben ist, fest und unbeweglich.

AMEN » (WA 53,552,36).
Wie argumentiert Luther nun im einzelnen

Er wendet sich zuerst gegen das « pochen und Trotzen » der

Juden auf die Abrahamskindschaft (WA 53,419 ff.). Es muss zwar
anerkannt werden : « Nu den Rhum vom Geblüt und stam kan jnen
niemand nemen », aber Luther führt sogleich Mt. 3,7.9; 12,34 und

74



Joh. 8,39 an, um die Fragwürdigkeit des Werts der Abrahamskind-
chaft anzudeuten. Viel schlagender aber ist ihm dann doch noch
Gen. 17,14 : « Weichs kneblin nicht beschnitten wird, des Seele sol

aus gerottet werden von seinem Volck... Fur der Welt gilts wol, das

ein Mensch seiner Geburt halben edler sey, denn das ander... Aber
fur Gott daher zu tretten und sich rhümen, wie es so Eddel, Hoch,
Reich fur andern Menschen sey, Das ist eine teufelische Hoffart »

(WA 53,421 f., 30)17. « Fur Gott sol sich Fleisch und Blut nicht
rhümen » (WA 53,422,33). Abraham ist « beruffen und Heilig worden

durch Gottes wort und seinen Glauben », nicht durch die
Abstammung « von dem edelsten Patriarchen Noah » (WA 53,423,
12). An Esau und Ismael zeigt Luther, dass das « Wort und beruf-
fung, so die Geburt nichts achtet, scheidet hie die Sachen alle »

(WA 53,425,4). Ja, käme es nur auf die natürliche Abstammung an,
dann könnte der Reformator selbst sich rühmen, dass er ein Nach-
kome Noahs sei, der doch der Vater Abrahams gewesen ist. Aber
das nützt alles nichts. « David, der wirfft uns alle fein und gewal-
tiglich in einen häuffen, Psal. LI., da er spricht :

' Sihe, Ich bin in
sunden empfangen, Und meine Mutter trug mich in Sunden etc. ' ».

In Sünden geboren aber heisst « in Gottes zorn und Verdammnis
geborn ». Das Rühmen der Juden kann den Zorn Gottes nur ver-
grössern (WA 53,426,29).

« Der ander Rhum und Adel, des sich die Jüden erheben und alle
Menschen stoltzlich und hochmüthlich verachten, ist dieser, Das sie

die Beschneittung von Abraham her haben » (WA 53,427,20)18.
Luther zählt die Völker auf, die ausser den Juden die Beschneidung
ausüben und bestreitet so, dass die Beschneidung als kultischer Akt
Israel « geheiliget und zum eigen Volck (d.i. Gottes) gemacht habe »

(WA 53,429,20). Aber auch die Bibel gibt reichliche Gelegenheit,
den Juden ein Vorrecht aus der Beschneidung zu bestreiten. Mose
selbst hat die Beschneidung der Vorhaut des Herzens für wichtiger
gehalten als die kultische Beschneidung (Deut. 10,16). Besonders

aber Jeremia (4,4; 6,10) wird als Zeuge in dieser Sache angerufen :

« Diese und der gleichen Sprüche erzwingen gewaltiglich, das der
Jüden hohmut und Rhum von der Beschneittung, wider die
unbeschnittenen Heiden, ein lauter nichts ist, Und fur Gott nichts denn

zorn verdienet, wo sie allein da ist » (WA 53,432,7). Luther beruft

75



sich auf Hiob, Naeman, die Einwohner von Ninive, den Pharao und
seine Untertanen, sowie viele andere, die « nicht zur Beschneittung
gedrungen, und doch heilig und Gottes kind worden » (WA 53,434,
32). Dann dringt Luther aber von Rom. 3,1 ff. her in die Frage nach
dem Nutzen der Beschneidung ein und gibt die Antwort, « das nicht
die Beschneittung als ein Werck an jm selbs, solt nütz oder gnug
sein, sondern das die jenigen, so sie hetten, solten mit solchem
zeichen, Bund oder Sacrament dahin verbunden sein, Gott in seinen
Worten zu gehorchen und zu gleuben. Und solch alles auf die
Nachkommen zu erben » (WA 53,435,21). Bei den Juden aber ist die
Beschneidung « ein opus operatum, eigen werck, vom wort Gottes
gesondert » geworden (WA 53,437,6). Als solches ist es nicht nütze.

« Zum dritten, haben sie (d.s. die Juden) einen grossen hohmut,
das Gott mit jnen geredt, und das Gesetz Mosi gegeben hat, auff
dem berge Sinai » (WA 53,439 ff.,32). Aber gerade um des Gesetzes
willen sind die Juden verdammt, « das sie sein gebot haben, und
doch nicht halten, sondern on unterlas da wider thun » (WA 53,
443,2). Die Kenntnis des Gesetzes allein macht ein Volk nicht zum
Volk Gottes. «Sondern darumb sind sie gegeben, Das man sie halten
und Gotte darin gehorsam sein soll» (WA 53,444,25). Da aber niemand
Gottes Gebote aus eigener Kraft halten kann, heisst es « recht
verstehen, Was Gottes gebot sey, und wie man sie halten müsse, Nem-
lich, wenn wir wissen, erkennen, ja auch fülen, das wir sie haben und
nicht halten noch halten können, derhalben fur Gott arme Sunder
und schüldig sein müssen, Und allein aus bioser Gnade und Barm-
hertzigkeit solcher schuld und ungehorsam Vergebung erlangen,
durch den Man, auff welchen Gott solche Sund gelegt hat » (WA 53,

445,21).
« Zum Vierden, haben sie (d.s. die Juden) den grossen Rhum

und Hoffart, das sie das Land Canaan, die stad Jerusalem und
Tempel von Gott gehabt haben » (WA 53,446 ff., 20). Luther
verweist auf die 1500 Jahre der jüdischen Diaspora und erblickt darin
die Bestätigung für Gottes verdammendes Urteil. Die Juden haben
nicht erkannt, « das Gott alles darumb gegeben hat, das sie sein
Gebot (das ist jnen fur jren Gott) halten solten, also denn solten sie

sein Volck und Kirche sein » (WA 53,447,11).
Nachdem Luther diese vier Argumente der Juden erörtert und

76



abgewiesen hat, beschäftigt er sich ausführlich mit der jüdischen
Messiaserwartung und der Messianität Jesu. Aus den fünf
Bibelstellen Gen. 49,10; 2. Sam. 23,2-5; Jer. 33,17-26; Hag. 2,6-9 und Dan.
9,24 ' beweist ' er, dass die jüdische Hoffnung auf das Kommen des

Messias vergeblich ist. Dabei zeigt er sich gut über die jüdischen
Auslegungen der von ihm herangezogenen Bibelstellen informiert,
ohne sich dadurch jedoch beeinflussen zu lassen : « Wir haben die
Schrifft besser, denn sie, das wissen wir (Gott lob) fur war » (WA 53,

450,16). Die jüdische Fehlinterpretation des Alten Testaments bleibt
für ihn « ein erschrecklich Exempel Göttlichs zorns » (WA 53,511,3).
« Mose und alle rechte Israeliten haben die Sprüche von Messia
verstanden aus lauter gnaden und barmhertzigkeit, on Busse und
verdienst geschenkt » (WA 53,501,27), die Juden aber zeigen durch
ihr lästerliches Exegesieren der messianischen Verheissungen nur an,
wie tief sie in Verdammnis geraten sind.

Der erste Hauptteil des Traktats schliesst mit der Darstellung
und Widerlegung der jüdischen « Lügen wider die Personen » (WA
53,511 ff.). Die Juden « schelten... unsern HErrn Jhesum einen Zeu-
berer und Teufels zeug » (WA 53,513,1), der mit Hilfe des

geheimnisumwitterten « Schern Hamphoras » Wunder getan habe. Sie
entstellen aber auch den Jesus-Namen, indem sie ihm mit Hilfe von
Zahlenspielereien die Bedeutung « Hebel Vorik » geben, was zu
deutsch heisst « zu einer thorheyt und eytelkeyt » (WA 53,513,
A12)19. Diese Lästerungen werden durch die jüdische Behauptung
vervollständigt, dass Jesus « ein Hurkind (ist) und seine Mutter
Maria eine Hure, den sie ist mit einem Schmid im Ehebruch gehabt »

(WA 53,514,18) 20. Diese Verleumdungen illustrieren für Luther
Deut. 28,28 ; « Gott wird dich schlahen mit Wahnsinn, blindheit und
rasen des hertzens ».

Im zweiten Teil seiner Schrift stellt Luther, nachdem er noch
einmal den schrecklichen Zorn Gottes über dem Volk der Juden
konstatiert hat, die Frage : « Was wollen wir Christen nu thun mit
diesem verworffen, verdampten Volck der Jüden » und gibt seinen
« trewen rat » : 1. « Das man jre Synagoga oder Schule mit feur
anstecke und... mit erden über heuffe und beschütte... Solchs sol

man thun, unserm Herrn und der Christenheit zu ehren ». 2. « Das

man auch jre Heuser des gleichen zerbreche und zerstöre, Denn sie

77



treiben eben dasselbige (d.i. Gotteslästerung) drinnen, das sie in
jren Schülen treiben ». 3. « Das man jnen neme alle jre Betbüchlin
und Thalmudisten ». 4. « Das man jren Rabinen bey leib un leben
verbiete, hinfurt zu leren ». 5. « Das man den Juden das Geleid und
Strasse gantz und gar auffhebe ». 6. « Das man jnen den Wucher
verbiete und neme jnen alle barschafft und Kleinot an silber und
Gold... Alles, was sie haben..., haben sie uns gestolen und geraubt
durch jren Wucher ». 7. « Das man den jungen starcken Jüden und
Jüdin in die hand gebe flegel, axt, karst, spaten, rocken, spindel und
läse sie jr brot verdienen im Schweis der Nasen » (WA 53,522 ff.,
37). Eigentlich aber möchte Luther « bleiben bey gemeiner klugheit
der andern Nation, als Franckreich, Hispanien, Behemen etc. und
mit jnen (d.s. die Juden) rechen, was sie uns abgewuchert und
darnach gütlich geteilet, Sie aber jmer zum Land ausgetrieben. Denn,
wie gehört, Gottes zorn ist so gros über sie, das durch sanffte barm-
hertzigkeit nur erger und erger, durch scherffe aber wenig besser
werden. Drumb jmer weg mit jnen » (WA 53,526,11). Fürsten und
Herren, Pfarrer und Prediger sollen so treu ihres Amtes walten, während

Luther durch diese Schrift sein « gewissen gereinigt und
entschuldigt haben » will als einer, der « angezeigt und gewarnt » hat
(WA 53,527,29). Der Traktat schliesst mit einem Lobpreis Christi,
« von dem wir uns nicht lassen reissen noch scheiden, weder lieb
noch leid, Sondern leben und sterben in jm und über jm, getrost und
williglich... Dem sey lob und danck, ehre und preis sampt dem Vater
und heiligen Geist, einigem, waren, rechten Gott. AMEN » (WA 53,

552,21).

2. LUTHERS EXEGESE
« MESSIANISCHER WEISSAGUNGEN »

a) Gen. 49,10 : Luther übersetzt « Es wird das Scepter von
Juda nicht wegkomen, bis das der Silo kome, Und dem werden die
Völcker anhangen etc. » (WA 53,450,19) 21. Die Deutung der Stelle
lässt er gleich auf die Ubersetzung folgen : « Die alten rechten Jüden
haben den verstand gehabt, den wir Christen haben, Nemlich das

im Stam Juda sol das Regiment oder Scepter bleiben, bis Messia

kome, dem sollen als denn die Völcker anhangen und zufallen. Das

78



ist, Es solle als denn nicht allein im Stam Juda das Scepter sein,
sondern (wie es hernach die Propheten ausstreichen) unter alle Völk-
ker komen, zur zeit Messia » (WA 53,450 f., 34). Die Interpretation
von Gen. 49,10 ist bis zur Gegenwart stark kontrovers geblieben,
weil eine überzeugende philologische Erklärung des Wortes schiloh
bisher nicht gegeben werden konnte 22. Luther übersetzt « Silo » mit
« Hellt » oder entsprechenden Äquivalenten 23. Im « Schern
Hamphoras » gibt er eine ausführliche Etymologie des Wortes, der von
modernen philologischen Erkenntnissen her nicht mehr zugestimmt
werden kann 24. Schon 1523 hatte Luther diese Stelle exegesiert und
« Silo » Messias gesetzt25. Dass er damit sachlich-theologisch recht
hatte, wird von einem grossen Teil der modernen Exegeten
anerkannt 26. Die Übersetzung des hebräischen mechoqem als « Meister,
das ist Doctor, Lerer etc. » dagegen ist eindeutig unrichtig 27. Luther
ist hier seinem exegetischen Gewährsmann Paulus von Burgos, den

er ausdrücklich nennt, gefolgt. Mechoqem ist Synonym zu schävät
und bedeutet : Kommandostab. Für Luther war die Ubersetzung des

Paulus von Burgos jedoch wichtig, weil er dadurch die Gegenüberstellung

« Scepter — Macht und Doctor, Lerer — Recht » gewann.
« Denn ein iglich Land, so es bestehen sol, mus es die zwey stück
haben, Nemlich : Eine Macht und ein Recht » (WA 53,453,19). Nachdem

so das grammatisch-wörtliche Verständnis des Textes gesichert
worden ist, betrachtet Luther den Spruch Gen. 49,10 im Licht der
Heilsgeschichte. Herodes rottete das Sanhédrin (d.s. die « Doctores,
Lerer ») aus, « und ward also beides... Herr und Schriftgelehrter...
Da war es zeit, da muste Messia komen und sein Reich einnehmen »

(WA 53,454,2). Der Gedanke, dass das Geburtsjahr des Messias

gleichsam « historisch » errechenbar sei, begegnet bei Luther des

öfteren 28. Er weist den Leser an, er solle zuerst zum « text, Ebreisch
oder Chaldeisch » gehen. Danach : « Gehe zu den Historien, und
sihe, obs nicht also ergangen und geschehen sey und noch geschieht »

(WA 53,455,18). Die Verheissung bestimmt den Geschichtsverlauf,
und dieser bestätigt die Verheissung In der Bibel « stehen die klaren

wort Gottes, dazu das offenbar werck und erfüllung der selben

wort » (WA 53,456,3). An Gen. 1,1 verdeutlicht Luther, wie eine

Aussage der Heiligen Schrift durch den Augenschein sinnfällig
bestätigt wird. Von dieser Grundlage des Verstehens aus kann er

79



sich nun auch mit den jüdischen Interpretationen von Gen. 49,10
auseinandersetzen. Dabei werden zwei Gruppen unterschieden: eine,
die den Textbestand unverändert lässt29, und eine, die den Text
verändert30. Die erste Gruppe behauptet, dass Gott seine Verheis-

sung um der Sünde (der Juden) willen gleichsam ausgesetzt habe.
Luther : « Ist diese ausflucht nicht faul, ia dazu lesterlich gnug
gerade als stunde Gottes verheissung auff unser gerechtigkeit, oder
fiele mit unser sunde, das ist, Gott müste ein lügener werden umb
unser sunde willen, und widerumb warhafftig werden umb unser
gerechtigkeit willen » (WA 53,456,26). Die zweite Gruppe bringt
verschiedenartige Einwände vor, die sich vor allem auf die Deutung

des « Silo » beziehen. Da wird « Silo » auf die Stadt Silo, auf
Jerobeam und Nebukadnezar gedeutet31. Aber auch schävät wird
anders, nämlich als « Elend » übersetzt. Zuletzt notiert Luther noch
zwei andere rabbinische Erklärungsversuche, deren Herkunft nicht
mehr feststellbar ist. Mit allen diesen Deutungen wird Luther leicht
fertig : « Summa, Lyra sagt recht : Wenn sie gleich diese und der
gleichen viel glosen ertichten, so stösset sie alle zu boden der Chal-
deische text und uberzeuget sie, das sie mutwillige Lügener, Gottes-
lesterer und seines Worts verkerer sind » (WA 53,460 f., 31). Die
jüdische Legende, die in ergreifender Weise von dem Messias

spricht, der in Rom unter den Bettlern sitzt und für die Juden Busse

tut, ist für Luther nichts als ein « Teuffels wort » (WA 53,461,5).

b) 2. Sam. 23,2-5 : Bei dieser und den folgenden Stellen darf die

Darstellung sich kürzer fassen, denn Luther unterstützt mit ihnen

eigentlich nur seine Auslegung von Gen. 49,10. Luthers Übersetzung:
« Unter den letzten worten David, 2 Reg. 23., spricht er also : ' Der
Geist des HERRN hat durch mich gered, und sein wort ist durch
meine zunge geschehen. Der Gott Jsrael hat mir gered, der gewaltige

in Jsrael, etc. ' Und bald hernach : ' Was ist mein Haus bey
Gott ' (oder, das ichs eigentlich und genaw gebe aus dem Ebrei-
schen :) ' Mein Haus ist ia nicht also, etc. ' das ist : Mein Haus ist
ia nicht werd, Es ist zu hoch und zu viel, das Gott mit mir armen
Man so viel thut, Denn er hat mit mir einen ewigen Bund auffgericht,
der allenthalben zugericht und gehalten werden sol » (WA 53,462,
18). Bei der Auslegung dieser Stelle braucht Luther nicht gegen

80



jüdische Glossen zu polemisieren, da er hierzu keine kannte32. Er
ist sicher, dass durch Davids Mund der Geist Gottes redet33, und
deshalb Davids Testament eine Verheissung ist, « die ewig sein und
bleiben mus » (WA 53,463,1). Dann gibt es aber nur die Alternative

: « Wir müssen Davids Haus oder Erben haben, der da regiret
von Davids zeit an bis daher und in ewigkeit, oder David ist
gestorben als ein verzweivelter Lügener an seinem letzten ende »

(WA 53,463,13). Gott aber kann nicht zum Lügner geworden sein.
Also « las die Jüden solchen Erben Davids geben, Denn sie müssen

jn geben... Geben sie keinen Erben Davids noch Haus, So hat sie
dieser Spruch zu grund verdampt, das sie gewislich On Gott, On
David, On Messia, und on alles, verlorne und ewig verdampte Leute
sind » (WA 53,463,24). Angesichts der Geschichte des Judentums,
des Elends und der Zerstreuung der Juden kann Luther nur erneut
das Urteil bekräftigen : « Darumb ist gewaltiglich hieraus beschlossen,

das Messias komen sey, da das Scepter Juda weg kam, wo wir
anders wollen Gott nicht lestern, das er seinen Bund und Eid solte
nicht gehalten haben » (WA 53,465,20). Der Spruch 2. Sam. 23,2 ff.
kann auch nicht auf Salomo bezogen werden, denn dieser hat als

König die gegebenen Verheissungen nur annähernd erfüllen können

34. Alles in allem ist der Text « zu mechtig und zu hell » (WA 53,

468,25), als dass Luther in seiner Deutung unsicher werden könnte.

Für ihn sind solche « messianischen Weissagungen » « sehr grosse
Freude und Trost », « weil wir auch im alten Testament solche

starcke Zeugnis haben » (WA 53,468,29). « Der Teufel aber und die
Jüden » werden durch die so verstandenen Sprüche überführt, dass

sie « aus mutwilligem, verbosetem fursatz » nicht bekennen wollen,
dass in Jesus Christus die Verheissungen erfüllt sind (WA 53,

468,28).

c) Jer. 33,17-26 : « So spricht der HERR : Es sol nicht ausgerottet

werden (ich mus grob Ebreisch deudschen) von David ein
Man, der da sitze auff dem Stuel des Hauses Jsrael, und von den

Priestern, Leviten sol nicht ausgerottet werden ein Man, fur mir,
der Brandopffer thu, und Speisopffer reuchere, und Opffer schlachte,

ewiglich. Und das Wort des HERRN geschach zu Jeremia, So

spricht der HERR : Wenn mein Bund auffhören wird mit dem tage

81



und nacht, das nicht tag und nacht sey zu seiner zeit, So wird auch
mein Bund auffhören mit meinem knecht David, das er nicht einem
Son habe zum Könige auff seinem Stuel, Und mit den Priestern und
Leviten, meinen Dienern, etc. Und des HERRN Wort geschach zu
Jeremia : Hastu auch gesehen, Was dis Volck redet und spricht
Hat doch der HERR auch die zween Stemme verworffen, welche
er hat auserwelet, Und sie verbittern mein Volck, als solten sie nicht
mehr mein Volck sein, So spricht der HERR : Halt ich meinen Bund
nicht mit Tag und Nacht, noch die Ordnung Himels und der Erden,
So wil ich auch verwerffen den Samen Jacob und David, meines
Knechts, das ich nichts aus jrem Samen neme, die da herrschen über
den Samen Abrahams, Jsaac und Jacob. Denn ich wil jr Gefengnis
wenden, und mich über sie erbarmen » (WA 53,469,13). Auch aus
dieser Stelle liest Luther die eindeutige Verheissung der Dauer der
Davidsherrschaft heraus, und wieder stellt er die Frage nach der
Ubereinstimmung von Verheissung und tatsächlichem Geschichtsverlauf

: « Wie reimet sich solchs zu samen » (WA 53,469,37).
Jüdisches « reimen und deuten » lässt er nicht gelten : « Der Spruch
ist uns gewis, das Davids Haus sol ewig sein... Ist das war, So mus
Messia komen sein, Da Davids Stuel und Regiment auff höret »

(WA 53,470,37). « Unser Glaube ist damit frölich gesterckt, sicher
und gewis gemacht, das wir den rechten Messia haben » (WA 53,

473,6). Wenn « ein schlipferiger Jüde » (WA 53,473,11) in einer
Polemik gegen Luthers « Wider die Sabbather » versucht, an der

Bedeutung von « La olam » herumzudeuteln, dann bekräftigt Luther
dagegen erneut seine Unterscheidung von « menschlich ewig » und
« recht göttlich ewig » (WA 53,473,16)35.

(Fortsetzung folgt.)

82



ANMERKUNGEN

1 Vgl. z. B. R. Lewin, Luthers Stellung zu den Juden. Ein Beitrag zur
Geschichte der Juden in Deutschland, Berlin 1911.

2 Vgl. L. I. Newman, Jewish Influence of Christian Reform Movements, New
York 1925.

3 Vgl. z.B. W. Maurer, Kirche und Synagoge. Motive und Formen der
Auseinandersetzung der Kirche mit dem Judentum im Laufe der Geschichte, Stuttgart

1953, S. 39-50 und 88-105.
4 Maurer, S. 47.
5 Vgl. z. B. die den Bruch zwischen Luthers frühen und späten Judenschriften

einebnenden Ausführungen bei Maurer, S. 45 f. und 88 ff. und die Anmerkungen

hierzu von K. Meier, Zur Interpretation von Luthers Judenschriften,
in : Vierhundertfünfzig Jahre lutherische Reformation 1517-1967 (Festschrift
F. Lau), Berlin 1967, S. 233-251, bes. S. 241 ff.

8 Der Traktat wurde von den Nazis mehrfach veröffentlicht : z. B. W. Linden,
Luthers Kampfschriften gegen das Judentum, Nürnberg 1936; eine «
Volksausgabe... in Ludendorffs Volkswarte Verlag », vgl. E. Vogelsang, Luthers
Kampf gegen die Juden, Tübingen 1933, S. 5 Anm. 2; Th. Pauls, Luther und
die Juden, Bd. 3 : Aus Luthers Kampfschriften gegen die Juden, Bonn 1939
und zahlreiche Zitate in J. Streichers antisemitischem Schandblatt « Der
Stürmer ».

7 Vgl. «Wider die Sabbather», WA50,312-337 (1538); «Vom Schern
Hamphoras und vom Geschlecht Christi», WA53,579-648 (1543); «Von den
letzten Worten Davids », WA 54,28-100 (1543) und « Eine Vennahnung wider
die Juden», WA51,195f. (14. Febr. 1546 [Luthers letzte Predigt!]).

8 Vgl. Lewin, S. 97 ff. und R. Pfisterer, Im Schatten des Kreuzes, Hamburg-
Bergstedt 1966, S. 70 f. Um nur ein modernes Beispiel zu notieren : R. Bain-
ton, Martin Luither, Göttingen 1959 3, S. 327 « Man könnte wünschen, Luther
wäre gestorben, ehe diese Schrift geschrieben war ».

9 Mit Rücksicht auf den Leser, dem die Kritische Gesamtausgabe der Werke
Luthers, Weimar 1883 ff. WA) nicht ohne weiteres zugänglich ist, soll der
Reformator im folgenden möglichst oft selbst zu Worte kommen, zumal ja
« der Ton die Musik macht ».

10 Vgl. Lewin, S. 78 Anm. 1.
11 Vgl. WA 53,417,15.
12 Vgl. WA 53,412 ff. (Vorrede von F. Cohrs und O. Brenner) und Lewin,

S. 81.
13 Vgl. etwa WA 11,314 ff. (1523); auch schon WA 7,600 f. (1519/20); Lewin,

S 22 ff.
14 Vgl. WA TR 6,7041
15 Dieses Argument stammt wahrscheinlich von Nikolaus v. Lyra, vgl. Lewin,

S. 68. Es begegnet häufiger : WA 53,418, Anm. 5; WA TR 3,3768; 5,5554,5462,
6191 u.ö.

18 Vgl. WA TR 6,7014
17 Vgl. WA 1711,325,14 (1524).
18 Vgl. WA TR 3,3768 (1538).
19 Vgl. WA B 10,331 (1543).
28 Vgl. WA TR 5,5554 (1542/43); WA B 10,389 (1543).

83



31 Luther gibt hier keine vollständige Ubersetzung der Stelle. Diese findet sich
z.B. WA24,686 (1527).

22 Vgl. W. Gesenius, Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das
Alte Testament, bearb. von F. Buhl, Berlin 196217, S. 822 und H. Gunkel,
Genesis, Berlin 19636, S. 481, die die verschiedensten Deutungsmöglichkeiten

verzeichnen.
23 So WA Bibel 3,231 «Hellt» bzw. «der grosse Lewe»; WA 24,686 «Hellt»;

WA Bibel 8,194 f. «Helt».
24 WA 53,639 ff., 25.
26 WA 11,325 f.; vgl. auch WA 44,755 f. (1535-1545).
20 Vgl. E. Jenni, Art. : Schiloh, in : RGG3 5, Sp. 1417.
27 WA 53,453,16. Vgl. zur Ubersetzung Gesenius, S. 255, der das Wort als part,

po. von PPTI 'anordnen' deutet.
28 So etwa WA 11,333 ff. (1523); WA 24,687 f. (1527); WA 50,318 f. (1538);

WA 53,470 ff., 497 ff.; WA 44,755 (1535-1545).
29 WA 53,456,21.
30 WA 53,457 ff., 23.
31 Diese von Luther bekämpften jüdischen Deutungen begegnen in der neueren

alttestamentlichen Literatur des öfteren : z.B. Schiloh die Stadt Silo bei
J. Lindblom, The Political Background of the Shiloh-Oracle, in : SVT1,
Leiden 1953, S. 86 f.; O. Eissfeldt, Silo und Jerusalem, in: SVT 4, Leiden
1957, S. 140 f.; H.J. Zobel, Stammesspruch und Geschichte, Berlin 1965,
S. 13. K. Marti, Nachwort des Herausgebers, in : ZAW 29, 1909, S. 197 f.
denkt an Nebukadnezar und polemisiert damit gegen W. Schröder, Gen.
49,10, in : ZAW 29, 1909, S. 186 ff., der an Sela, den jüngsten Bruder Judas,
gedacht hatte. Zur Geschichte der Exegese dieser Stelle vgl. A. Posnanski,
Schiloh, Leipzig 1904 (bis zum Ende des Mittelalters), die neuere Literatur
bei J. Coppens, La bénédiction de Jacob, in : SVT 4, Leiden 1957, S. 113.

32 WA53,462,17 : «den (spruch) die Jüden nicht so zu martert haben, noch zu
martern können ».

33 WA 53,462,25.
34 WA 53,466ff.; vgl. auch WA 11,320 (1523).
35 Vgl. auch WA 50,324 (1538).

84


	Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren Luegen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des Reformators (1543)

