Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 29 (1973)

Artikel: Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren
Luegen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des
Reformators (1543)

Autor: Maser, Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LUTHER SCHRIFTAUSLEGUNG
IN DEM TRAKTAT
« YON DEN JUDEN UND IHREN LUEGEN »

Ein Beitrag zum « christologischen Antisemitismus »
des Reformators

(1543)

Von Peter Maser, Halle/S. (DDR)

Die Ausserungen des &lteren Luther iiber die Juden gehéren zu
den bedriickenden Tatsachen in der Geschichte der christlichen
Kirche, die weder durch schlichtes Verschweigen, noch durch psy-
chologisierendes oder theologisches Zerreden aus der Welt zu schaf-
fen sind. Waren es nicht auch Luthers Judenschriften, auf die sich
die faschistischen Mérder beriefen, als sie den fast gelungenen Ver-
such unternahmen, das europiische Judentum zu vernichten ? Noch
im April 1946 konnte Julius Streicher vor dem Niirnberger Interna-
tionalen Gerichtshof auf den Reformator als einen der Kronzeugen
fiir die Notwendigkeit der « Endlosung der Judenfrage » hinweisen.
Und Streicher hatte recht ! Luther hat die Verbrennung der Syna-
gogen und heiligen Thorarollen, die totale Rechtsunsicherheit fiir
Juden, ihre Verbringung in Konzentrationslager bzw. ihre Vertrei-
bung ins Exil nach zuvor erfolgter Auspliinderung und die Vernich-
tung der jiidischen Religion insgesamt gefordert | Auf fatale Art und
Weise wurden da jene Praktiken theoretisch vorweggenommen, die
in ihrer scheusslichsten Ausprigung von den Faschisten geiibt
wurden.

Nun konnte das Problem « Luther und die Juden » vielleicht
als erledigt und in dem Schuldbuch der Christenheit abgelegt
betrachtet werden, giibe es nicht immer wieder Versuche, den Refor-
mator auf die mannigfaltigste Art und Weise zu entschuldigen.
Wobei jene Meinungen noch zu ertragen wiren, die die Masslosig-
keiten des alternden Luther durch an den Juden seiner Zeit erlebte

71



« Enttduschungen » psychologisch zu erklidren versuchen!. Gleich-
falls hinnehmbar konnten auch jene Deutungen sein, die die luthe-
rische Polemik gegen die Juden mit Luthers Unfihigkeit in Zusam-
menhang bringen, die sich in konkreten politischen Aktionen arti-
kulierende Reich-Gottes-Erwartung der unteren Schichten des Vol-
kes (z.B. Bauern, Wiedertdufer) theologisch und seelsorgerisch zu
verarbeiten 2. V¢llig unertriglich aber sind die zumeist von kon-
fessionnell-lutherischer Seite unternommenen Bemiihungen, Luthers
spite Judenschriften theologisch zu « entschuldigen » 3. Auch die
« tiefsten theologischen Einsichten..., die sich aus dem reformato-
rischen Schriftverstindnis ergeben » 4, miissen fragwiirdig werden,
wenn Luther mit ihrer Hilfe zu so bésen, die Botschaft des Evan-
geliums verleugnenden Schlussfolgerungen zu kommen vermochte.
Dass es bei apologetischen Versuchen solcher Art nicht ohne Gewalt-
samkeiten den Quellen gegeniiber abgehen kann, ist dann schon
fast nicht mehr verwunderlich 5.

Wichtig allerdings diirfte die Einsicht sein, dass die Auseinan-
dersetzung mit Luthers spiten Judenschriften theologisch zu fithren
ist, denn in ihnen wird, so schlimm es auch sein mag, theologisch
argumentiert, wihrend politische, 6konomische und historische Uber-
legungen nur hilfsweise, das theologische Urteil bekriiftigend, hin-
zutreten. In der vorliegenden Untersuchung soll die kompromiss-
loseste und ausfiihrlichste Schrift Luthers gegen die Juden, der
Traktat « Von den Juden und ihren Liigen » aus dem Jahr 15465,
analysiert werden, weil dieser die Zusammenfassung und deutlichste
Ausprigung einer Haltung reprisentiert /, die auch in Luthers eige-
nem Lager nicht ohne Widerspruch blieb 8. Im besonderen soll die
Schriftauslegung dargestellt und untersucht werden, weil sie, wie
auch schon von anderen bemerkt wurde, die Grundlage fiir die Stel-
lung Luthers zu den Juden bilden diirfte °.

1. ANLASS UND INHALT DES TRAKTATS

Luther hatte sich « wol furgenommen, nichts mehr, weder von
den Jiiden noch wider die Jiiden zuschreiben » (WA 53,417,1), aber
am 18. Mai 1542 erhielt er von dem Grafen Schlick eine jiidische

72



Polemik gegen seine Schrift « Wider die Sabbather » zugeschickt,
iiber deren Inhalt nichts Sicheres mehr auszumachen ist!’. Von
Luther selbst wissen wir, dass sie einen Dialog zwischen einem
Christen und einem Juden enthielt, wobei der Jude den Christen
durch rabbinische Spitzfindigkeiten in die Enge getrieben zu haben
scheint 11, Schlick bat Luther um eine Widerlegung der jiidischen
Angriffe, und dieser ging auf die Bitte des Grafen ein. Ende 1542
ist Luther mit der Abfassung der erbetenen Antwort beschiftigt, und
am 17. Januar 1543 liegt der grosse Traktat « Von den Juden und
ihren Liigen » im Druck vor !%. Neben diesem veréffentlicht Luther
im gleichen Jahr noch die antijiidischen Schriften « Vom Schem
Hamphoras und dem Geschlecht Christi » und « Von den letzten
Worten Davids ».

Schon der Titel des Traktats « Von den Juden und ihren Liigen »
zeigt die Stellung des alten Luthers zum Problem des Judentums an,
der im « Schem Hamphoras » schreibt : « Wie ich jnn jhenem Biichlin
(d.i. « Von den Juden usw. ») bedingt, ist mein meinung nicht, wider
die Jiiden zu schreiben, als hoffet ich sie zu bekeren, hab darumb
dasselb buch nicht wollen nennen: Widder die Jiiden, Sondern :
Von den Jiiden un jhren liigen, Das wir Deudschen historien weise
auch wissen mochten, was ein Jiide sey, unser Christen fur jhnen,
als fur den Teuffeln selbs, zu warnen, unsern glauben zu stercken
und zu ehren, nicht die Jiiden zu bekeren, Welchs eben so miiglich
ist, als den Teuffel zu bekeren » (WA 53,579,9). In der Einleitung
zu den « Juden und ihren Liigen » dussert sich Luther im gleichen
Sinn : « Es ist mein furhaben nicht, das ich wollte mit den Jiiden
zancken oder von jnen lernen, wie sie die Schrifft deuten oder ver-
stehen, Ich weis das alles vorhin wol. Viel weniger gehe ich damit
umb, das ich die Jiiden bekehren wolle, Denn das ist unmiiglich »
(WA 53,417,20). Luther wendet sich also, im Gegensatz zu friiheren
Ausserungen '3, nur noch an seine christlichen Glaubensbriider, um
sie vor den jiidischen Umtrieben zu warnen. Der Christ soll sich mit
den Juden nicht in ein Streitgesprich einlassen iiber « Artikeln
unsers Glaubens », denn « Was Gott selbs nicht bessert mit solchen
grausamen schlegen, das werden wir mit worten und wercken unge-
bessert lassen » (WA 53,419,11) 1, Der Christ soll den Juden die
1468 Jahren vorhalten, die seit der Zerstorung Jerusalems und dem

73



damit anhebenden jiidischen Elend vergangen sind. « Mit diesem
Niislin las sich die Jiiden beissen und disputieren, so lange sie wol-
len » (WA 53,418,13) 15, Gerade die langen Jahre der Zerstreuung
sind das sichere Zeichen fiir die endgiiltige Verwerfung der Juden ;
« Darumb schleusst dis zornig Werck, das die Jiiden, gewislich
von Gott verworffen, nicht mehr sein Volck sind, Er auch nicht mehr
jr Gott sey » (WA 53,418,20). Zwar erschrickt Luther angesichts
solcher Verwerfung so sehr, dass es ihm «durch leib und leben
gehet », aber das « werck fur augen, das treugt... nicht » (WA 53,418,
25). Es kommt also nur darauf an, « unsern (d.i. der Christen) Glau-
ben zu stercken... kompts jrgent einem Jiiden zur besserung, das er
sich scheme, ists deste besser » (WA 53,419,16) .

Im ersten Teil des Traktats spricht Luther in breiter Ausfiihr-
lichkeit die vier Argumente durch, auf die sich die Juden stiitzen,
wenn sie sich als Volk Gottes ausweisen wollen : die Abrahams-
kindschaft, die Beschneidung, das Gesetz und der Besitz Kanaans,
Jerusalems und des Tempels. Danach kritisiert er die jiidische
Messiashoffnung und erweist anhand alttestamentlicher (!) Stellen die
Messianitit Jesu. Der erste Teil schliesst mit der Behandlung der
jiidischen Schmihungen, die gegen Jesus, Maria und die Christen
vorgebracht werden. Das Resultat dieses ersten Teils ist der Erweis
des Zornes Gottes iiber die Juden. Im zweiten Teil unterbreitet
Luther Vorschlige, wie man mit den Juden verfahren solle. Er
apelliert an die Fiirsten und Herren, sich der jiidischen Last zu ent-
ledigen, und fordert die Pfarrherren auf, ihre Pfarrkinder vor dem
Umgang mit Juden zu warnen. Es ist die Pflicht eines jeden Christen,
sich der Juden zu erwehren, wo und wie er nur kann. Zum Schluss
wendet sich Luther nochmals an den Adressaten des Traktats, den
Grafen Schlick, und endet mit dem (erstaunlichen) Gebet: « Christus,
unser lieber Herr, bekere sie barmhertziglich und erhalte uns in
seiner erkenntnis, welche das ewige Leben ist, fest und unbeweg-
lich. AMEN » (WA 53,552,36)

Wie argumentiert Luther nun im einzelnen ?

Er wendet sich zuerst gegen das « pochen und Trotzen » der
Juden auf die Abrahamskindschaft (WA 53,419 ff.). Es muss zwar
anerkannt werden : « Nu den Rhum vom Gebliit und stam kan jnen
niemand nemen », aber Luther fiihrt sogleich Mt. 3,7.9; 12,34 und

74



Joh. 8,39 an, um die Fragwiirdigkeit des Werts der Abrahamskind-
chaft anzudeuten. Viel schlagender aber ist ihm dann doch noch
Gen. 17,14 : « Welchs kneblin nicht beschnitten wird, des Seele sol
aus gerottet werden von seinem Volck... Fur der Welt gilts wol, das
ein Mensch seiner Geburt halben edler sey, denn das ander... Aber
fur Gott daher zu tretten und sich rhiimen, wie es so Eddel, Hoch,
Reich fur andern Menschen sey, Das ist eine teufelische Hoffart »
(WA 53,421 1., 30) 7. « Fur Gott sol sich Fleisch und Blut nicht
rhiimen » (WA 53,422,33). Abraham ist « beruffen und Heilig wor-
den durch Gottes wort und seinen Glauben », nicht durch die
Abstammung « von dem edelsten Patriarchen Noah » (WA 53,423,
12). An Esau und Ismael zeigt Luther, dass das « Wort und beruf-
fung, so die Geburt nichts achtet, scheidet hie die sachen alle »
(WA 53,425,4). Ja, kiime es nur auf die natiirliche Abstammung an,
dann konnte der Reformator selbst sich rithmen, dass er ein Nach-
kome Noahs sei, der doch der Vater Abrahams gewesen ist. Aber
das niitzt alles nichts. « David, der wirfft uns alle fein und gewal-
tiglich in einen hauffen, Psal. L1., da er spricht: ’ Sihe, Ich bin in
sunden empfangen, Und meine Mutter trug mich in Sunden etc.’ ».
In Siinden geboren aber heisst «in Gottes zorn und Verdammnis
geborn ». Das Rithmen der Juden kann den Zorn Gottes nur ver-
grossern (WA 53,426,29).

« Der ander Rhum und Adel, des sich die Jiiden erheben und alle
Menschen stoltzlich und hochmiithlich verachten, ist dieser, Das sie
die Beschneittung von Abraham her haben» (WA 53,427,20)18,
Luther zihlt die Vélker auf, die ausser den Juden die Beschneidung
ausiiben und bestreitet so, dass die Beschneidung als kultischer Akt
Israel « geheiliget und zum eigen Volck (d.i. Gottes) gemacht habe »
(WA 53,429,20). Aber auch die Bibel gibt reichliche Gelegenheit,
den Juden ein Vorrecht aus der Beschneidung zu bestreiten. Mose
selbst hat die Beschneidung der Vorhaut des Herzens fiir wichtiger
gehalten als die kultische Beschneidung (Deut. 10,16). Besonders
aber Jeremia (4,4; 6,10) wird als Zeuge in dieser Sache angerufen :
« Diese und der gleichen Spriiche erzwingen gewaltiglich, das der
Jiiden hohmut und Rhum von der Beschneittung, wider die unbe-
schnittenen Heiden, ein lauter nichts ist, Und fur Gott nichts denn
zorn verdienet, wo sie allein da ist » (WA 53,432,7). Luther beruft

75



sich auf Hiob, Naeman, die Einwohner von Ninive, den Pharao und
seine Untertanen, sowie viele andere, die « nicht zur Beschneittung
gedrungen, und doch heilig und Gottes kind worden » (WA 53,434,
32). Dann dringt Luther aber von Rém. 3,1 ff. her in die Frage nach
dem Nutzen der Beschneidung ein und gibt die Antwort, « das nicht
die Beschneittung als ein Werck an jm selbs, solt niitz oder gnug
sein, sondern das die jenigen, so sie hetten, solten mit solchem zei-
chen, Bund oder Sacrament dahin verbunden sein, Gott in seinen
Worten zu gehorchen und zu gleuben. Und solch alles auf die Nach-
kommen zu erben » (WA 53,435,21). Bei den Juden aber ist die
Beschneidung « ein opus operatum, eigen werck, vom wort Gottes
gesondert » geworden (WA 53,437,6). Als solches ist es nicht niitze.

« Zum dritten, haben sie (d.s. die Juden) einen grossen hohmut,
das Gott mit jnen geredt, und das Gesetz Mosi gegeben hat, auff
dem berge Sinai » (WA 53,439 £f.,32). Aber gerade um des Gesetzes
willen sind die Juden verdammt, « das sie sein gebot haben, und
doch nicht halten, sondern on unterlas da wider thun» (WA 53,
443,2). Die Kenntnis des Gesetzes allein macht ein Volk nicht zum
Volk Gottes. «Sondern darumb sind sie gegeben, Das man sie halten
und Gotte darin gehorsam sein soll» (WA 53,444,25). Da aber niemand
Gottes Gebote aus eigener Kraft halten kann, heisst es « recht ver-
stehen, Was Gottes gebot sey, und wie man sie halten miisse, Nem-
lich, wenn wir wissen, erkennen, ja auch fiilen, das wir sie haben und
nicht halten noch halten konnen, derhalben fur Gott arme Sunder
und schiildig sein miissen, Und allein aus bloser Gnade und Barm-
hertzigkeit solcher schuld und ungehorsam vergebung erlangen,
durch den Man, auff welchen Gott solche Sund gelegt hat » (WA 53,
445,21). .

« Zum vierden, haben sie (d.s. die Juden) den grossen Rhum
und Hoffart, das sie das Land Canaan, die stad Jerusalem und
Tempel von Gott gehabt haben » (WA 53,446 ff., 20). Luther ver-
weist auf die 1500 Jahre der jiidischen Diaspora und erblickt darin
die Bestitigung fiir Gottes verdammendes Urteil. Die Juden haben
nicht erkannt, « das Gott alles darumb gegeben hat, das sie sein
Gebot (das ist jnen fur jren Gott) halten solten, also denn solten sie
sein Volck und Kirche sein » (WA 53,447,11).

Nachdem Luther diese vier Argumente der Juden erdrtert und

76



abgewiesen hat, beschiiftigt er sich ausfiihrlich mit der jiidischen
Messiaserwartung und der Messianitit Jesu. Aus den fiinf Bibel-
stellen Gen. 49,10; 2. Sam. 23,2-5; Jer. 33,17-26; Hag. 2,6-9 und Dan.
9,24 ° beweist ” er, dass die jiidische Hoffnung auf das Kommen des
Messias vergeblich ist. Dabei zeigt er sich gut iiber die jiidischen
Auslegungen der von ihm herangezogenen Bibelstellen informiert,
ohne sich dadurch jedoch beeinflussen zu lassen : « Wir haben die
Schrifft besser, denn sie, das wissen wir (Gott lob) fur war » (WA 58,
450,16). Die jiidische Fehlinterpretation des Alten Testaments bleibt
fiir ihn « ein erschrecklich Exempel Géttlichs zorns » (WA 53,511,3).
« Mose und alle rechte Israeliten haben die Spriiche von Messia
verstanden aus lauter gnaden und barmbhertzigkeit, on Busse und
verdienst geschenkt » (WA 53,501,27), die Juden aber zeigen durch
ihr listerliches Exegesieren der messianischen Verheissungen nur an,
wie tief sie in Verdammnis geraten sind.

Der erste Hauptteil des Traktats schliesst mit der Darstellung
und Widerlegung der jiidischen « Liigen wider die Personen » (WA
53,511 ff.). Die Juden « schelten... unsern HErrn Jhesum einen Zeu-
berer und Teufels zeug » (WA 53,513,1), der mit Hilfe des geheim-
nisumwitterten « Schem Hamphoras » Wunder getan habe. Sie ent-
stellen aber auch den Jesus-Namen, indem sie ihm mit Hilfe von
Zahlenspielereien die Bedeutung « Hebel Vorik » geben, was zu
deutsch heisst «zu einer thorheyt und eytelkeyt» (WA 53,5183,
Al12) 1%, Diese Listerungen werden durch die jiidische Behauptung
vervollstindigt, dass Jesus «ein Hurkind (ist) und seine Mutter
Maria eine Hure, den sie ist mit einem Schmid im Ehebruch gehabt »
(WA 53,514,18) 2, Diese Verleumdungen illustrieren fiir Luther
Deut. 28,28 : « Gott wird dich schlahen mit wahnsinn, blindheit und
rasen des hertzens ».

Im zweiten Teil seiner Schrift stellt Luther, nachdem er noch
einmal den schrecklichen Zorn Gottes iiber dem Volk der Juden
konstatiert hat, die Frage : « Was wollen wir Christen nu thun mit
diesem verworffen, verdampten Volck der Jiiden ? » und gibt seinen
« trewen rat» : 1. « Das man jre Synagoga oder Schule mit feur
anstecke und... mit erden uber heuffe und beschiitte... Solchs sol
man thun, unserm Herrn und der Christenheit zu ehren ». 2. « Das
man auch jre Heuser des gleichen zerbreche und zerstore, Denn sie

77



treiben eben dasselbige (d.i. Gotteslisterung) drinnen, das sie in
jren Schiilen treiben ». 8. « Das man jnen neme alle jre Betbiichlin
und Thalmudisten ». 4. « Das man jren Rabinen bey leib un leben
verbiete, hinfurt zu leren ». 5. « Das man den Jiiden das Geleid und
Strasse gantz und gar auffhebe ». 6. « Das man jnen den Wucher
verbiete und neme jnen alle barschafft und Kleinot an silber und
Gold... Alles, was sie haben..., haben sie uns gestolen und geraubt
durch jren Wucher ». 7. « Das man den jungen starcken Jiiden und
Jidin in die hand gebe flegel, axt, karst, spaten, rocken, spindel und
lase sie jr brot verdienen im schweis der Nasen » (WA 53,522 ff.,
37). Eigentlich aber méchte Luther « bleiben bey gemeiner klugheit
der andern Nation, als Franckreich, Hispanien, Behemen etc. und
mit jnen (d.s. die Juden) rechen, was sie uns abgewuchert und dar-
nach giitlich geteilet, Sie aber jmer zum Land ausgetrieben. Denn,
wie gehort, Gottes zorn ist so gros uber sie, das durch sanffte barm-
hertzigkeit nur erger und erger, durch scherffe aber wenig besser
werden. Drumb jmer weg mit jnen » (WA 53,526,11). Fiirsten und
Herren, Pfarrer und Prediger sollen so treu ihres Amtes walten, wih-
rend Luther durch diese Schrift sein « gewissen gereinigt und ent-
schiildigt haben » will als einer, der « angezeigt und gewarnt » hat
(WA 53,527,29). Der Traktat schliesst mit einem Lobpreis Christi,
« von dem wir uns nicht lassen reissen noch scheiden, weder lieb
noch leid, Sondern leben und sterben in jm und uber jm, getrost und
williglich... Dem sey lob und danck, ehre und preis sampt dem Vater
und heiligen Geist, einigem, waren, rechten Gott. AMEN » (WA 53,
552,21).

2. LUTHERS EXEGESE
« MESSIANISCHER WEISSAGUNGEN »

a) Gen.49,10: Luther iibersetzt « Es wird das Scepter von
Juda nicht wegkomen, bis das der Silo kome, Und dem werden die
Volcker anhangen etc. » (WA 53,450,19) 2. Die Deutung der Stelle
lisst er gleich auf die Ubersetzung folgen : « Die alten rechten Jiiden
haben den verstand gehabt, den wir Christen haben, Nemlich das
im Stam Juda sol das Regiment oder Scepter bleiben, bis Messia
kome, dem sollen als denn die Volcker anhangen und zufallen. Das

78



ist, Es solle als denn nicht allein im Stam Juda das Scepter sein,
sondern (wie es hernach die Propheten ausstreichen) unter alle Volk-
ker komen, zur zeit Messia » (WA 53,450 £., 34). Die Interpretation
von Gen. 49,10 ist bis zur Gegenwart stark kontrovers geblieben,
weil eine iiberzeugende philologische Erklirung des Wortes schiloh
bisher nicht gegeben werden konnte ?. Luther iibersetzt « Silo » mit
« Hellt » oder entsprechenden Aquivalenten®. Im « Schem Ham-
phoras » gibt er eine ausfiihrliche Etymologie des Wortes, der von
modernen philologischen Erkenntnissen her nicht mehr zugestimmt
werden kann #, Schon 1523 hatte Luther diese Stelle exegesiert und
« Silo » = Messias gesetzt %. Dass er damit sachlich-theologisch recht
hatte, wird von einem grossen Teil der modernen Exegeten aner-
kannt %, Die Ubersetzung des hebriischen mechogem als « Meister,
das ist Doctor, Lerer etc. » dagegen ist eindeutig unrichtig #. Luther
ist hier seinem exegetischen Gewihrsmann Paulus von Burgos, den
er ausdriicklich nennt, gefolgt. Mechogem ist Synonym zu schdvdit
und bedeutet : Kommandostab. Fiir Luther war die Ubersetzung des
Paulus von Burgos jedoch wichtig, weil er dadurch die Gegeniiber-
stellung « Scepter — Macht und Doctor, Lerer — Recht » gewann.
« Denn ein iglich Land, so es bestehen sol, mus es die zwey stiick
haben, Nemlich : Eine Macht und ein Recht » (WA 58,453,19). Nach-
dem so das grammatisch-wortliche Verstindnis des Textes gesichert
worden ist, betrachtet Luther den Spruch Gen. 49,10 im Licht der
Heilsgeschichte. Herodes rottete das Sanhedrin (d.s. die « Doctores,
Lerer ») aus, « und ward also beides... Herr und Schriftgelehrter...
Da war es zeit, da muste Messia komen und sein Reich einnehmen »
(WA 53,454,2). Der Gedanke, dass das Geburtsjahr des Messias
gleichsam « historisch » errechenbar sei, begegnet bei Luther des
ofteren 28, Er weist den Leser an, er solle zuerst zum « text, Ebreisch
oder Chaldeisch » gehen. Danach : « Gehe zu den Historien, und
sihe, obs nicht also ergangen und geschehen sey und noch geschicht »
(WA 53,455,18). Die Verheissung bestimmt den Geschichtsverlauf,
und dieser bestiitigt die Verheissung ! In der Bibel « stehen die kla-
ren wort Gottes, dazu das offenbar werck und erfiillung der selben
wort » (WA 53,456,3). An Gen. 1,1 verdeutlicht Luther, wie eine
Aussage der Heiligen Schrift durch den Augenschein sinnfillig
bestitigt wird. Von dieser Grundlage des Verstehens aus kann er

79



sich nun auch mit den jiidischen Interpretationen von Gen. 49,10
auseinandersetzen. Dabei werden zwei Gruppen unterschieden: eine,
die den Textbestand unverindert lisst®, und eine, die den Text
veridndert . Die erste Gruppe behauptet, dass Gott seine Verheis-
sung um der Siinde (der Juden) willen gleichsam ausgesetzt habe.
Luther : « Ist diese ausflucht nicht faul, ia dazu lesterlich gnug ?
gerade als stunde Gottes verheissung auff unser gerechtigkeit, oder
fiele mit unser sunde, das ist, Gott miiste ein liigener werden umb
unser sunde willen, und widerumb warhafftig werden umb unser
gerechtigkeit willen » (WA 53,456,26). Die zweite Gruppe bringt
verschiedenartige Einwiinde vor, die sich vor allem auf die Deu-
tung des « Silo » beziehen. Da wird « Silo » auf die Stadt Silo, auf
Jerobeam und Nebukadnezar gedeutet?®. Aber auch schdvdit wird
anders, nimlich als « Elend » iibersetzt. Zuletzt notiert Luther noch
zwei andere rabbinische Erklirungsversuche, deren Herkunft nicht
mehr feststellbar ist. Mit allen diesen Deutungen wird Luther leicht
fertig : « Summa, Lyra sagt recht : Wenn sie gleich diese und der
gleichen viel glosen ertichten, so stosset sie alle zu boden der Chal-
deische text und uberzeuget sie, das sie mutwillige Liigener, Gottes-
lesterer und seines Worts verkerer sind » (WA 53,460 f., 31). Die
jiidische Legende, die in ergreifender Weise von dem Messias
spricht, der in Rom unter den Bettlern sitzt und fiir die Juden Busse
tut, ist fiir Luther nichts als ein « Teuffels wort » (WA 53,461,5).

b) 2.Sam. 23,2-5 : Bei dieser und den folgenden Stellen darf die
Darstellung sich kiirzer fassen, denn Luther unterstiitzt mit ihnen
eigentlich nur seine Auslegung von Gen. 49,10. Luthers Ubersetzung:
« Unter den letzten worten David, 2 Reg. 23., spricht er also : * Der
Geist des HERRN hat durch mich gered, und sein wort ist durch
meine zunge geschehen. Der Gott Jsrael hat mir gered, der gewal-
tige in Jsrael, etc.” Und bald hernach: * Was ist mein Haus bey
Gott’ (oder, das ichs eigentlich und genaw gebe aus dem Ebrei-
schen :) > Mein Haus ist ia nicht also, etc.” das ist : Mein Haus ist
ia nicht werd, Es ist zu hoch und zu viel, das Gott mit mir armen
Man so viel thut, Denn er hat mit mir einen ewigen Bund auffgericht,
der allenthalben zugericht und gehalten werden sol » (WA 53,462,
18). Bei der Auslegung dieser Stelle braucht Luther nicht gegen

80



jiidische Glossen zu polemisieren, da er hierzu keine kannte 32, Er
ist sicher, dass durch Davids Mund der Geist Gottes redet 3, und
deshalb Davids Testament eine Verheissung ist, « die ewig sein und
bleiben mus » (WA 53,463,1). Dann gibt es aber nur die Alterna-
tive : « Wir miissen Davids Haus oder Erben haben, der da regiret
von Davids zeit an bis daher und in ewigkeit, oder David ist
gestorben als ein verzweivelter Liigener an seinem letzten ende »
(WA 53,463,13). Gott aber kann nicht zum Liigner geworden sein.
Also «las die Jiiden solchen Erben Davids geben, Denn sie miissen
jn geben... Geben sie keinen Erben Davids noch Haus, So hat sie
dieser Spruch zu grund verdampt, das sie gewislich On Gott, On
David, On Messia, und on alles, verlorne und ewig verdampte Leute
sind » (WA 53,463,24). Angesichts der Geschichte des Judentums,
des Elends und der Zerstreuung der Juden kann Luther nur erneut
das Urteil bekriftigen : « Darumb ist gewaltiglich hieraus beschlos-
sen, das Messias komen sey, da das Scepter Juda weg kam, wo wir
anders wollen Gott nicht lestern, das er seinen Bund und Eid solte
nicht gehalten haben » (WA 53,465,20). Der Spruch 2. Sam. 23,2 ff.
kann auch nicht auf Salomo bezogen werden, denn dieser hat als
Konig die gegebenen Verheissungen nur annidhernd erfiillen kon-
nen 3, Alles in allem ist der Text « zu mechtig und zu hell » (WA 53,
468,25), als dass Luther in seiner Deutung unsicher werden kénnte.
Fiir ihn sind solche « messianischen Weissagungen » « sehr grosse
Freude und Trost », « weil wir auch im alten Testament solche
starcke Zeugnis haben » (WA 53,468,29). « Der Teufel aber und die
Jiiden » werden durch die so verstandenen Spriiche iiberfiihrt, dass
sie « aus mutwilligem, verbosetem fursatz » nicht bekennen wollen,
dass in Jesus Christus die Verheissungen erfiillt sind (WA 58,
468,28).

c) Jer.33,17-26 : « So spricht der HERR : Es sol nicht ausge-
rottet werden (ich mus grob Ebreisch deudschen) von David ein
Man, der da sitze auff dem Stuel des Hauses Jsrael, und von den
Priestern, Leviten sol nicht ausgerottet werden ein Man, fur mir,
der Brandopffer thu, und Speisopffer reuchere, und Opffer schlachte,
ewiglich. Und das Wort des HERRN geschach zu Jeremia, So
spricht der HERR : Wenn mein Bund auffhéren wird mit dem tage

81



und nacht, das nicht tag und nacht sey zu seiner zeit, So wird auch
mein Bund auffhéren mit meinem knecht David, das er nicht einem
Son habe zum Konige auff seinem Stuel, Und mit den Priestern und
Leviten, meinen Dienern, etc. Und des HERRN Wort geschach zu
Jeremia : Hastu auch gesehen, Was dis Volck redet und spricht ?
Hat doch der HERR auch die zween Stemme verworffen, welche
er hat auserwelet, Und sie verbittern mein Volck, als solten sie nicht
mehr mein Volck sein, So spricht der HERR : Halt ich meinen Bund
nicht mit Tag und Nacht, noch die Ordnung Himels und der Erden,
So wil ich auch verwerffen den Samen Jacob und David, meines
Knechts, das ich nichts aus jrem Samen neme, die da herrschen uber
den Samen Abrahams, Jsaac und Jacob. Denn ich wil jr Gefengnis
wenden, und mich uber sie erbarmen » (WA 53,469,13). Auch aus
dieser Stelle liest Luther die eindeutige Verheissung der Dauer der
Davidsherrschaft heraus, und wieder stellt er die Frage nach der
Ubereinstimmung von Verheissung und tatsdchlichem Geschichts-
verlauf : « Wie reimet sich solchs zu samen ? » (WA 53,469,37).
Jiidisches « reimen und deuten » ldsst er nicht gelten : « Der Spruch
ist uns gewis, das Davids Haus sol ewig sein... Ist das war, So mus
Messia komen sein, Da Davids Stuel und Regiment auff horet »
(WA 53,470,37). « Unser Glaube ist damit frolich gesterckt, sicher
und gewis gemacht, das wir den rechten Messia haben » (WA 53,
473,6). Wenn «ein schlipferiger Jide » (WA 53,473,11) in einer
Polemik gegen Luthers « Wider die Sabbather » versucht, an der
Bedeutung von « La olam » herumzudeuteln, dann bekréftigt Luther
dagegen erneut seine Unterscheidung von « menschlich ewig » und
« recht gottlich ewig » (WA 53,473,16) %,

(Fortsetzung folgt.)

82



ANMERKUNGEN

1 Vgl. z.B. R. Lewin, Luthers Stellung zu den Juden. Ein Beitrag zur
Geschichte der Juden in Deutschland, Berlin 1911.

2 Vgl. L.1. Newman, Jewish Influence of Christian Reform Movements, New
York 1925.

3 Vgl. z.B. W. Maurer, Kirche und Synagoge. Motive und Formen der Ausein-
andersetzung der Kirche mit dem Judentum im Laufe der Geschichte, Stutt-
gart 1958, S.39-50 und 88-105.

4 Maurer, S.47.

5 Vgl. z. B. die den Bruch zwischen Luthers friihen und spiten Judenschriften
einebnenden Ausfithrungen bei Maurer, S. 45f. und 88 ff. und die Anmerkun-
gen hierzu von K. Meier, Zur Interpretation von Luthers Judenschriften,
in: Vierthundertfiinfzig Jahre lutherische Reformation 1517-1967 (Festschrift
F. Lau), Berlin 1967, S. 233-251, bes. S. 241 ff.

6 Der Traktat wurde von den Nazis mehrfach verdffentlicht : z. B. W. Linden,
Luthers Kampfschriften gegen das Judentum, Niirnberg 1936; eine « Volks-
ausgabe... in Ludendorffs Volkswarte Verlag», vgl. E. Vogelsang, Luthers
Kampf gegen die Juden, Tiibingen 1933, S.5 Anm. 2; Th. Pauls, Luther und
die Juden, Bd.3: Aus Luthers Kampfschriften gegen die Juden, Bonn 1939
und zahlreiche Zitate in J. Streichers antisemitischem Schandblatt « Der
Stiirmer ».

7 Vgl. « Wider die Sabbather », WA 50,312-337 (1538); « Vom Schem Ham-
phoras und vom Geschlecht Christi », WA 53,579-648 (1543); «Von den
letzten Worten Davids », WA 54,28-100 (1543) und « Eine Vermahnung wider
die Juden », WA 51,195 f. (14. Febr. 1546 [Luthers letzte Predigt!]).

8 Vgl. Lewin, S.97ff. und R. Pfisterer, Im Schatten des Kreuzes, Hamburg-
Bergstedt 1966, S.70f. Um nur ein modernes Beispiel zu notieren : R. Bain-
ton, Martin Luther, Gottingen 1959 3, S. 327 « Man kénnte wiinschen, Luther
wiire gestorben, ehe diese Schrift geschrieben war ».

® Mit Riicksicht auf den Leser, dem die Kritische Gesamtausgabe der Werke
Luthers, Weimar 1883 ff. (== WA) nicht ohne weiteres zugiinglich ist, soll der
Reformator im folgenden moglichst oft selbst zu Worte kommen, zumal ja
« der Ton die Musik macht ».

10 Vgl. Lewin, S.78 Anm. 1.

11 ygl. WA 53,417,15.

12 Vgl. WA 53,412 ff. (Vorrede von F. Cohrs und O. Brenner) und Lewin,
S. 81.

18 Vgl. etwa WA 11,314 ff. (1523); auch schon WA 7,600 f. (1519/20); Lewin,
S. 22 f.

14 Vgl. WA TR 6,7041 (P).

15 Dieses Argument stammt wahrscheinlich von Nikolaus v. Lyra, vgl. Lewin,
S. 68. Es begegnet hiufiger : WA 53,418, Anm. 5; WA TR 3,3768; 5,5554,5462,
6191 u.6.

16 Vgl. WA TR 6,7014 (?).

17 Vgl. WA 17 11,325,14 (1524).

18 Vgl. WA TR 3,3768 (1538).

19 Vgl. WA B 10,331 (1543).

20 Vgl. WA TR 5,5554 (1542/43); WA B 10,389 (1543).



1 Luther gibt hier keine vollstindige Ubersetzung der Stelle. Diese findet sich
z. B. WA 24,686 (1527).

22 Vgl. W. Gesenius, Hebriisches und aramiisches Handworterbuch iiber das
Alte Testament, bearb. von F. Buhl, Berlin 196217, S.822 und H. Gunkel,
Genesis, Berlin 1963 %, S.481, die die verschiedensten Deutungsmsglich-
keiten verzeichnen.

28 So WA Bibel 3,231 «Hellt» bzw. « der grosse Lewe »; WA 24,686 — «Hellt»;
WA Bibel 8,194 f. — «Helt»,

24 WA 53,639 ff., 25.

26 WA 11,325 £.; vgl. auch WA 44,755 f. (1535-1545).

26 Vgl. E. Jenni, Art. : Schiloh, in : RGG?3 5, Sp. 1417,

2T WA 53,453,16. Vgl. zur Ubersetzung Gesenius, S. 255, der das Wort als part.
po. von PPTI — ’anordnen’ deutet.

28 So etwa WA11,333ff. (1523); WA 24,687 f. (1527); WA 50,318 f. (1538);
WA 53,470 £f., 497 ff.; WA 44,755 (1535-1545).

29 WA 53,456,21.

30 WA 53,457 ff., 23.

1 Diese von Luther bekdmpften jiidischen Deutungen begegnen in der neueren
alttestamentlichen Literatur des ofteren: z.B. Schiloh — die Stadt Silo bei
J. Lindblom, The Political Background of the Shiloh-Oracle, in: SVT1,
Leiden 1953, S.86f.; O. Eissfeldt, Silo und Jerusalem, in: SVT 4, Leiden
1957, S.140f.; H.]. Zobel, Stammesspruch und Geschichte, Berlin 1965,
S.13. K. Marti, Nachwort des Herausgebers, in: ZAW 29, 1909, S.197f.
denkt an Nebukadnezar und polemisiert damit gegen W. Schroder, Gen.
49,10, in: ZAW 29, 1909, S.186 ff., der an Sela, den jiingsten Bruder Judas,
gedacht hatte. Zur Geschichte der Exegese dieser Stelle vgl. A. Posnanski,
Schiloh, Leipzig 1904 (bis zum Ende des Mittelalters), die neuere Literatur
bei J. Coppens, La bénédiction de Jacob, in : SVT 4, Leiden 1957, S.118.

32 WA 53,462,17 : « den (spruch) die Jiiden nicht so zu martert haben, noch zu
martern kénnen ».

33 WA 53,462,25.

3¢ WA 53,466 ff.; vgl. auch WA 11,320 (1523).

35 Vgl. auch WA 50,324 (1538).



	Luther Schriftauslegung in dem Traktat "Von den Juden und ihren Luegen" : ein Beitrag zum "christologischen Antisemitismus" des Reformators (1543)

