
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Die Deklaration des französischen bischöflichen Komitees für die
Beziehungen zum Judentum über Die Stellung der Christen zum
Judentum

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Deklaration des französischen
bischöflichen Komitees für die Beziehungen

zum Judentum über

DIE STELLUNG DER CHRISTEN

ZUM JUDENTUM

von Kurt Hruby

Am 16. April d.J., Vorabend des jüdischen Osterfestes, hat das
Französische bischöfliche Komitee für die Beziehungen zum Judentum

1 eine Deklaration über « Die Haltung der Christen zum Judentum

» 2 veröffentlicht, die eine wichtige Etappe auf dem Gebiet der
christlich-jüdischen Beziehungen darstellt.

Gewiss handelt es sich dabei um eine Erklärung des französischen

Episkopats und somit um ein Dokument, dessen direkte Tragweite

sowohl national als auch konfessionell begrenzt ist. Andererseits

kann man aber angesichts der heutigen gesamtchristlichen Situation

nicht übersehen, dass die Stellungnahme einer christlichen
Gemeinschaft zu einem Problem oder zu einer Frage der christlichen

Existenz nicht nur diese Gemeinschaft allein betreffen kann,
sondern notwendigerweise auch andere christliche Denominationen
ansprechen muss, die ja mit den gleichen oder ähnlichen Problemen
konfrontiert werden und ebenfalls versuchen müssen, sie im Lichte
derselben christlichen Botschaft zu interpretieren. Und diese
Botschaft ist ihrerseits weder national noch konfessionell begrenzt.

Wenn wir von Problemen unserer Zeit sprechen, können wir das

jüdische Problem nicht ausschliessen, mit dem sich die christliche
Kirche auf Grund ihrer Entstehungsgeschichte seit bald 2000 Jahren
immer wieder auseinandersetzen muss. Die jüdische Geschichte
während der christlichen Periode ist ein Beweis dafür, dass sie das

nicht immer in der glücklichsten Weise getan hat. Auch dieses Ele-

44



ment schafft eine, wenn auch negative, Solidarität zwischen allen
sogenannten « historischen » Kirchen, einschliesslich der aus der
Reformation im 16. Jahrhundert hervorgegangenen Gemeinschaften.
Auch sie haben ja die negative « traditionelle » Betrachtungsweise
des Judentums aus der vorreformatorischen Zeit übernommen und
weitergeführt.

Dazu kommt das Schicksal des jüdischen Volkes in unserer Zeit,
der Völkermord während des letzten Weltkrieges in Ländern, in denen
die christliche Botschaft durch lange Jahrhunderte hindurch verkündet

wurde, das Blutopfer von sechs Millionen Juden, die Schaffung
eines jüdischen Staates in Palästina im Jahre 1948 und der daraus
entstandene Konflikt, der neuerdings eine Scheidung der Geister
unter den Christen hervorgerufen hat. So ist die Frage der Existenz
und des Schicksals des jüdischen Volkes für die christliche Kirche
nicht nur ein theologisches und historisches sondern auch ein
aktuelles Zeitproblem.

Durch die Verhältnisse bedingt haben in der Nachkriegszeit
viele Kirchen versucht, sich mit diesem Problem auseinanderzusetzen,

sich von einer bestimmten, grossteils historisch bedingten
theologischen Betrachtungsweise zu distanzieren und eine der
Botschaft des Evangeliums und der gesamten Hl. Schrift des Neuen
Bundes gemässere Haltung zum Judentum zu beziehen. Auf
katholischer Seite wurde ein solcher Versuch anlässlich des 2.

vatikanischen Konzils unternommen, und sein Resultat war das Kapitel
« De religione judaica » der Konzilsdeklaration « Nostra Aetate »

über die nichtchristlichen Religionen. Doch zeigten gerade die starken

Oppositionen, die im Verlaufe der Konzildiskussionen über
dieses Thema zu überwinden waren — und während derer sie mehr
als einmal Gefahr lief, überhaupt von der Tagesordnung abgesetzt
zu werden —, dass man eine fast zweitausendjährige Entwicklung
nicht mit einem Federstrich aus der Welt schaffen kann. So sind
denn auch in der am 28. Oktober 1965 veröffentlichten Version dieser
Deklaration wesentliche Elemente unausgesprochen geblieben. Aus
denselben Gründen ist dann auch eine mehrere Jahre später im Auftrag

des Sekretariats für die christliche Einheit ausgearbeitete und
von dieser Instanz angenommene Zusatzerklärung nie veröffentlicht
worden.

45



Diese Umstände haben das Französische bischöfliche Komitee
für die Beziehungen zum Judentum bewogen, nun seinerseits mit
einer solchen Zusatzerklärung an die Öffentlichkeit zu treten. In
einem Lande, in dem heute 600 000 Juden leben, ist das,
abgesehen von einem gesamtchristlichen und gesamtkirchlichen
theologischen Anliegen, auch eine eminent wichtige pastorale Aufgabe.

Bevor wir das Dokument kurz kommentieren, wollen wir seinen
Text in deutscher Ubersetzung bringen.

DIE HALTUNG DER CHRISTEN
ZUM JUDENTUM

Die jüdische Gemeinschaft Frankreichs, die fast 600 000 Mitglieder zählt, ist
zahlenmässig die zweitstärkste jüdische Gemeinschaft Europas. Es handelt sich
um eine besonders lebendige Gemeinschaft, deren zukünftige Entwicklung umso
positiver beurteilt werden muss, als sich gegenwärtig im Schosse des
französischen Judentums ein Zusammentreffen von Juden aus den osteuropäischen
Ländern, welche die Leiden des letzten Krieges durchgemacht haben, mit Juden aus
Nordafrika vollzieht. Heute, wo die Beziehungen zwischen Juden und Christen
immer häufiger werden, veröffentlicht das Bischöfliche Komitee für die
Beziehungen zum Judentum die nachfolgenden, für die Gläubigen bestimmten
Orientierungen, die eine Anwendung der Direktiven der Deklaration « Nostra Aetate »
des zweiten vatikanischen Konzils auf Frankreich sein wollen.

1. Die jüdische Existenz als Frage an das christliche Gewissen

Die aktuelle Existenz des jüdischen Volkes, seine im Verlauf der
Geschichte oft prekären Lebensbedingungen, seine Hoffnung, die
tragischen Erfahrungen, die es in der Vergangenheit und ganz besonders

in der Gegenwart machen musste, sowie seine teilweise Sammlung

im Lande der Bibel sind für die Christen mehr und mehr
Fakten, die ihnen helfen können, ihren Glauben besser zu verstehen
und ihr Leben in ein besseres Licht zu rücken.

Die Permanenz des jüdischen Volkes durch die Jahrhunderte,
sein Uberdauern der Zivilisationen und seine Gegenwart als rigoroser

und anspruchsvoller Partner in Konfrontation mit dem Christentum

sind äussert wichtige Tatsachen, denen wir weder mit Unwissenheit

noch mit Verachtung begegnen können.
Die Kirche, die sich auf den Namen Jesu beruft und die durch

Christus von ihren Anfängen an und für immer mit dem jüdischen

46



Volk verbunden ist, erblickt in der durch die Jahrhunderte ununterbrochen

fortdauernden Existenz dieses Volkes ein Zeichen, das sie
in aller Wahrheit verstehen möchte.

2. Der langsame Entwicklungsgang des christlichen Gewissens

Am 28. Oktober 1965 hat das zweite vatikanische Konzil feierlich

die Deklaration « Nostra Aetate » verkündet, die ein Kapitel
über das jüdische Volk enthält. Wir bekräftigen neuerdings die
Bedeutung dieses Textes, in dem daran erinnert wird, dass sich die
Kirche « von den Wurzeln des edlen Ölbaums nährt, auf den die
Heiden als Zweige des wilden Ölbaums aufgepfropft wurden ». Es
ist unsere Aufgabe in unserer Eigenschaft als Bischöfliches Komitee
für die Beziehungen zum Judentum auf die aktuelle Tragweite dieser
Erklärung hinzuweisen und Anweisungen für ihre praktische
Anwendung zu geben.

Man muss in der Stellungnahme des Konzils eher einen Beginn
als eine Endphase sehen. Sie ist ein Wendepunkt in der christlichen

Haltung zum Judentum. Sie öffnet einen Weg und erlaubt
uns, unsere Aufgabe genau zu ermessen.

Die Konzilserklärung stützt sich auf ein Zurückgehen auf die
biblischen Quellen. Sie stellt einen Bruch dar zur Haltung in der
Vergangenheit. Sie fordert die Christen auf, das jüdische Volk in
Hinkunft mit neuen Augen zu betrachten, und zwar nicht nur
hinsichtlich der innermenschlichen Beziehungen, sondern auch auf dem
Gebiete des Glaubens. Gewiss, es liegt ausserhalb der Möglichkeiten,

an einem einzigen Tag alle Behauptungen zu prüfen, die in
der Kirche im Laufe der Jahrhunderte gemacht wurden, sowie alle
Haltungen, die sie im Laufe der Geschichte bezogen hat. Doch hat
das christliche Gewissen diesen Vorgang in Angriff genommen,
durch den der Kirche ihre jüdischen Wurzeln ins Gedächtnis
zurückgerufen werden. Wesentlich dabei ist, dass dieser Vorgang alle
Schichten des christlichen Volkes erfasst, und dass er überall ehrlich

und energisch weiter fortgesetzt wird.

3. Die permanente Berufung des jüdischen Volkes

Es ist unmöglich, die jüdische « Religion » ganz einfach wie
irgendeine andere Religion anzusehen, die augenblicklich in der
Welt verbreitet ist. Durch das jüdische Volk hat der Glaube an den
einig- einzigen Gott in die Geschichte der Menschheit Eingang
gefunden. Dank seiner Mittlerschaft ist der Monotheismus, mit einigen

Nuancen, das Gemeingut der drei grossen spirituellen Familien

47



geworden : Judentum, Christentum und Islam, die sich auf das Erbe
Abrahams berufen.

Nach der biblischen Offenbarung, hat Gott selbst dieses Volk
zur Existenz berufen, hat es erzieherisch geleitet und hat ihm seinen
Plan kundgemacht ; er hat mit ihm einen ewigen Bund geschlossen
(Gen. 17,7) und hat es zum Gegenstand einer Berufung gemacht,
die der Apostel Paulus als unwiderruflich bezeichnet (Rom. 11,29).
Wir verdanken ihm die fünf Bücher des Gesetzes, die Propheten
und die anderen heiligen Schriften, die seine Botschaft vollenden.
Nachdem diese Lehren durch schriftliche und mündliche Tradition
gesammelt worden waren, wurden sie von den Christen angenommen,
ohne dass dadurch die Juden ihrer verlustig gegangen wären.

Selbst wenn der Bund für die Christen in Jesus Christus erneuert
wurde, muss das Judentum dennoch von den Christen nicht nur als
eine soziale und historische, sondern vor allem als eine religiöse
Realität betrachtet werden, nicht als Reliquie einer ehrwürdigen und
abgetanen Vergangenheit, sondern als eine durch die Zeiten hindurch
fortdauernde lebendige Realität. Die wesentlichen Zeichen dieser
Vitalität des jüdischen Volkes sind : das Zeugnis seiner kollektiver
Treue gegenüber dem einig-einzigen Gott, sein Eifer, die heiligen
Schriften zu studieren, um darin im Lichte der Offenbarung den
Sinn des menschlichen Lebens zu entdecken, seine Suche nach
Identität inmitten der anderen Menschen und sein ständiges Streben

nach Sammlung seiner Glieder in einer wiedervereinigten
Gemeinschaft. Diese Zeichen stellen an uns Christen eine Frage, die
an das Herz unseres Glaubens rührt : Welches ist die spezielle
Aufgabe des jüdischen Volkes im Plan Gottes Welche Erwartung
beseelt es, und in welcher Weise unterscheidet sich diese Erwartung
von unserer eigenen oder kommt ihr nahe

4. Nichts lehren, was nicht dem Geiste Christi gemäss ist (« Nostra
Aetate » 4 § 2).

a) Es ist vordringlich, dass die Christen definitiv aufhören, sich
die Juden nach Klichés vorzustellen, die jahrhundertelange Agressi-
vität geformt hat; merzen wir für immer die eines ehrlichen
Menschen und umso mehr eines Christen unwürdigen karikaturalen
Vorstellungen aus und bekämpfen wir sie mit Entschlossenheit, wie
z. B. die Idee vom Juden, vom dem man sagt, er sei « nicht wie
die andern », indem man dieser Behauptung eine Dosis Hass und
Abneigung beimengt, die Vorstellung vom Juden als « Wucherer, als

Ehrgeizling und Verschwörer », oder die noch viel schwerwiegendere

Folgen zeitigende Anklage vom « gottesmörderischen » Juden.

48



Wir prangern diese infamierenden Bezeichnungen an, die leider auch
heute noch sei es in direkter oder in versteckter Form verbreitet
sind und verurteilen sie nachdrücklichst. Der Antisemitismus ist
ein Erbe der heidnischen Welt, doch wird er im christlichen
Milieu durch pseudo-theologische Elemente noch verschärft. Der Jude
verdient unsere Aufmerksamkeit und unsere Achtung, oft unsere
Bewunderung, manchmal gewiss auch unsere freundschaftliche und
brüderliche Kritik, jedoch stets unsere Liebe. Dieses Element hat
ihm vielleicht am meisten gefehlt, und darin ist auch das christliche
Gewissen am meisten schuldig geworden.

b) Es ist ein theologischer, geschichtlicher und juristischer
Irrtum, das jüdische Volk unterschiedslos am Leiden und am Tod Jesu
Christi schuldig zu halten. Schon der Katechismus von Trient war
diesem Irrtum entgegengetreten (Pars. I, cap. 5;11). Auch wenn es
geschichtlich wahr ist, dass sich bestimmte jüdische und römische
Behörden auf verschiedener Ebene in die Verantwortung am Tode
Jesu teilen, so hält die Kirche dem gegenüber fest, « dass Christus
in seiner unendlichen Liebe wegen der Sünden aller Menschen das
Leiden und den Tod auf sich genommen hat, auf dass alle das Heil
erlangen » (« Nostra Aetate » 6).

Im Gegensatz zu dem, was eine alte aber sehr anfechtbare Exegese

vorgegeben hat, kann man aus dem Neuen Testament nicht
ableiten, dass das jüdische Volk seiner Erwählung verlustig gegangen
sei. Die gesamte Schrift lädt uns im Gegenteil ein, im Bestreben
des jüdischen Volkes, dem Gesetz und dem Bund treu zu bleiben,
ein Zeichen der Treue Gottes zu seinem Volk zu erblicken.

c) Es ist falsch, Judentum und Christentum als Religion der
Furcht und Religion der Liebe einander entgegenzustellen. Der
grundlegende jüdische Glaubensartikel, das Schem'a Jisrael,
beginnt mit den Worten : « Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben »
und setzt sich fort in dem Gebote der Nächstenliebe (Lev. 19,18).
Es ist das der Ausgangspunkt der Predigt Jesu, und somit eine dem
Judentum und dem Christentum gemeinsame Lehre.

Das Bewusstsein von der Transzendenz und der Treue Gottes,
von seiner Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, von der Reue und
der Vergebung der Sünden sind die Grundzüge der jüdischen Tradition.

Die Christen, die dieselben Werte für sich in Anspruch
nehmen, hätten unrecht, zu glauben, dass sie heute nichts mehr von
der jüdischen Spiritualität zu empfangen haben.

d) Im Gegensatz zu weitverbreiteten Reaktionen muss festgehalten
werden, dass die pharisäische Lehre nicht der Gegenpol des

Christentums ist. Das Bestreben der Pharisäer ging dahin, das Gesetz

49



zur Lebensregel für jeden Juden zu machen, indem sie seine
Vorschriften in einer Art und Weise interpretierten, die darauf hinzielte,
sie den verschiedenen Lebensumständen anzupassen. Die in unserer
Zeit angestellten Untersuchungen haben klar erwiesen, dass die
Pharisäer keineswegs der geistigen Bedeutung des Gesetzes fremd
geblieben sind, genau so wenig wie die Lehrer des Talmuds. Es ist demnach

auch nicht diese Gesinnung, die Jesus in Frage stellt, wenn er
die Haltung einiger unter ihnen oder den Formalismus ihrer Lehrmethode

anprangert. Es scheint übrigens, dass sich die Pharisäer und
die ersten Christen gerade deshalb oft wegen der von den Alten
überkommenen Traditionen und der Interpretation des mosaischen
Gesetzes bekämpften, weil sie einander in vieler Beziehung nahe
standen.

5. Das Erreichen eines rechten Verständnisses für Judentum

Die Christen müssen, und sei es nur um ihrer selbst willen, eine
wahre und lebendige Kenntnis der jüdischen Tradition erwerben.

a) Eine wirkliche christliche Katechese muss den aktuellen Wert
der gesamten Bibel bekräftigen. Der erste Bund ist durch den Neuen
Bund nicht hinfällig geworden. Der erste Bund ist die Wurzel und
die Quelle des Neuen Bundes, sein Fundament und seine Ver-
heissung. Wenn es auch richtig ist, dass für uns das Alte Testament
seinen letzten Sinn nur im Lichte des Neuen preisgibt, so erfordert
das doch, dass es in erster Linie in seiner Eigenständigkeit
anerkannt wird (vgl. 2.Tim 3,6). Man darf dabei auch nicht vergessen,
dass Jesus, geboren als jüdischer Mensch durch seine Mutter, die
Jungfrau Maria, durch seinen Gehorsam gegen die Torah und durch
sein Gebet seine Aufgabe im Rahmen des Bundesvolkes erfüllt hat.

b) Man soll bestrebt sein, die besondere Berufung dieses Volkes
als « Heiligung des göttlichen Namens » hinzustellen. Es ist das eine
der wesentlichen Dimensionen des synagogalen Gebetes, durch das
das jüdische Volk aufgrund seiner priesterlichen Mission (Ex. 19,6)
jede menschliche Handlung Gott darbringt und ihm Ehre erweist.
Diese Berufung macht das Leben und das Gebet des jüdischen
Volkes zum Segen für alle Völker der Erde.

c) In den Geboten des Judentums nur unter Zwang verpflichtende

Observanzen zu sehen, hiesse sie sehr unterschätzen. Die Riten
des Judentums sind Gesten, welche den alltäglichen Charakter der
Existenz durchbrechen und diejenigen, die sie beobachten, an die
Gottesherrschaft erinnern. Die frommen Juden empfangen den Sabbat

und die rituellen Verpflichtungen, deren Zweck die Heiligung

50



des menschlichen Handelns ist, als ein Gottesgeschenk. Uber den
Wortsinn hinaus sind sie für den Juden Licht und Freude auf dem
Lebensweg (Ps. 114). Sie sind eine Art und Weise, « die Zeit zu
bauen » und dankzusagen für die gesamte Schöpfung. Denn die
ganze Existenz muss auf Gott bezogen werden, wie es der Apostel
Paulus seinen Brüdern ins Gedächtnis ruft (1. Kor. 10,30-31).

d) Die Zerstreuung des jüdischen Volkes muss im Lichte seiner
eigenen Geschichte verstanden werden.

Wenn auch die jüdische Tradition die Prüfungen und das Exil
des Volkes als Strafe für seine Untreue betrachtet (Jer. 13,17; 20,
21-23), so ist es dennoch ebenfalls eine Tatsache, dass das Leben
des jüdischen Volkes in der Diaspora seit dem Brief, den Jeremia
an die Verbannten in Babylon geschrieben hat (Jer. 29,1-23), auch
einen positiven Sinn hat : inmitten der Prüfungen ist das jüdische
Volk aufgerufen, « den göttlichen Namen unter den Nationen zu
heiligen ».

Die Christen müssen stets die antijüdische und manichäische
Versuchung bekämpfen, die darin besteht, das jüdische Volk unter
dem Vorwand, es sei hartnäckig verfolgt worden, als verflucht
anzusehen. Dabei ist doch nach dem Zeugnis der Schrift selbst (Jes. 53,
2-4) das Erdulden von Verfolgung oft ein Hinweis auf einen
prophetischen Zustand.

e) Es ist heute schwieriger denn je, ein ausgewogenes theologisches

Urteil zu fällen über die Rückkehrbewegung des jüdischen
Volkes in « sein » Land. Angesichts dieses Ereignisses können wir
als Christen in allererster Linie nicht daran vergessen, dass Gott dem
Volke Israel einst ein Land gegeben hat, in dem sich zu sammeln
es berufen ist (vgl. Gen. 12,7; 26, 3-4; 28,13; Jes. 43,5-7; Jer. 16,15;
Zeph. 3,20).

Im Verlaufe der Geschichte war die Existenz des jüdischen
Volkes stets geteilt zwischen dem Leben unter den Völkern und
dem Wunsch nach einer nationalen Existenz in diesem Land. Dieses
Bestreben stellt das jüdische Gewissen vor zahlreiche Probleme. Um
dieses Bestreben und die Auseinandersetzung, die sich auf allen
Gebieten daran knüpft, zu verstehen, dürfen sich die Christen nicht
durch exegetische Methoden mitreissen lassen, welche die Formen
des gemeinschaftlichen und religiösen Lebens im Judentum
verkennen, oder aber durch gleichzeitig grosszügige und vorschnelle
politische Stellungnahmen. Sie müssen auf die Interpretation Rücksicht

nehmen, welche die Juden selbst von ihrer Sammlung um
Jerusalem geben, die sie im Namen ihres Glaubens als einen Segen
betrachten.

51



Durch diese Rückkehr und ihre Folgen wurde die Gerechtigkeit
einer harten Probe unterworfen. Es handelt sich, politisch

gesehen, um ein Aufeinanderprallen mehrerer Forderungen der
Gerechtigkeit. Uber die legitime Vielfalt der politischen Stellungnahmen

hinweg kann das Weltgewissen dem jüdischen Volk, das im
Laufe seiner Geschichte so viele Wechselfälle mitgemacht hat, nicht
das Recht und die Mittel auf eine politische Existenz unter den
Völkern versagen. Dieses Recht und diese Existenzmöglichkeiten
können von den Völkern aber auch denen nicht abgesprochen werden,

die infolge der durch diese Rückkehr heraufbeschworenen
lokalen Konflikte augenblicklich das Opfer von Situationen schweren
Unrechts sind. So wenden wir denn unser besonderes Augenmerk
diesem von Gott heimgesuchten Lande zu und geben gleichzeitig
der festen Hoffnung Ausdruck, es möge ein Ort sein, an dem alle
Rewohner, Juden und Nichtjuden, in Frieden leben können. Juden
und Christen stehen in dieser Hinsicht vor einer wesentlichen Frage:
Wird die Sammlung der Zerstreuten des jüdischen Volkes, die sich
unter dem Druck der Verfolgungen und des politischen Kräftespiels

vollzogen hat, letzten Endes trotz aller Dramen einer der
Wege von Gottes Gerechtigkeit für das jüdische Volk und, zu
gleicher Zeit, für alle Völker der Erde sein Wie könnten die
Christen gleichgültig bleiben angesichts dessen, was sich
augenblicklich in diesem Land entscheidet

6. Förderung der gegenseitigen Kenntnis und Achtung (« Nostra
Aetate » 4 § 2).

Die meisten Regegnungen zwischen Juden und Christen tragen
auch heute noch den Stempel des gegenseitigen Nicht-Kennens und,
manchmal, eines gewissen Misstrauens. Diese Unkenntnis und dieses
Misstrauen waren in der Vergangenheit und können auch heute noch
die Quelle von schwerem Nicht-Verstehen und von schrecklichem
Übel sein. Wir sehen es als eine wesentliche und vordringliche
Aufgabe an für die Priester, die Gläubigen und alle die, auf welcher
Stufe es sei, Verantwortung im Unterricht tragen, ihre Tätigkeit so
zu orientieren, dass sie beim christlichen Volk ein besseres Verständnis

für das Judentum, seine Tradition, seine Gebräuche und seine
Geschichte fördern.

Die erste Bedingung ist, dass alle Christen stets den Juden
achten, welches auch seine Art sei, als Jude zu leben. Dass sie
versuchen, ihn zu verstehen, wie er sich selbst versteht, anstatt ihn nach
ihren eigenen Denkschemen zu beurteilen. Dass sie seine
Uberzeugung achten, sein Streben, seine Riten und seine Anhänglichkeit

52



daran. Dass sie anerkennen, es könne verschiedene Arten geben,
Jude zu sein oder sich als Jude zu bekennen, ohne dadurch die
fundamentale Einheit der jüdischen Existenz zu beeinträchtigen.

Die zweite Bedingung ist, dass bei Begegnungen zwischen Juden
und Christen jedem das Recht zugestanden wird, voll und ganz
seinen Glauben zu bezeugen, ohne deshalb in Verdacht zu geraten,
eine Person illoyaler Weise ihrer Gemeinschaft abspenstig machen
zu wollen um sie der eigenen Gemeinschaft zuzuführen. Eine solche
Absicht muss nicht nur wegen der Achtung des Nächsten, die bei
jeden Dialog mit irgendeinem beliebigen Menschen notwendig ist,
ausgeschlossen bleiben, sondern darüber hinaus noch aus einem
besonderen Grund, den die Christen und vor allem die Seelsorger mehr
beachten sollten. Dieser Grund ist, dass das jüdische Volk
in seiner Eigenschaft als Volk Gegenstand eines « ewigen Bundes »

war, ohne den der « neue Bund » nicht bestehen könnte. Weit
davon entfernt, das Verschwinden dieser Gemeinschaft anzustreben,
erkennt sich die Kirche selbst in der Suche nach einer lebendigen
Verbindung mit ihr. Eine grosse geistige Offenheit, das Misstrauen
gegenüber den eigenen Vorurteilen und ein waches Bewusstsein für
die psychologischen Voraussetzungen der Individuen sind angesichts
solcher Probleme unbedingt notwendige Eigenschaften für die
Seelsorger. Selbst wenn es im augenblicklichen Zusammenhang der «
Zivilisation ohne Grenzen » persönliche Versuche gibt, die ausserhalb
der Determinationen der beiden Gemeinschaften liegen, darf
dadurch die Achtung, die sie einander entgegenbringen, nicht
beeinträchtigt werden.

7. Die Kirche und das jüdische Volk

a) Das jüdische Volk ist sich bewusst, infolge seiner besonderen
Berufung eine universale Sendung an den Völkern erhalten zu
haben. Die Kirche vertritt ihrerseits die Meinung, dass der Platz ihrer
eigenen Sendung innerhalb dieses universalen Heilsvorhabens ist.

b) Israel und die Kirche sind nicht zwei Institutionen, die einander

ergänzen. Das permanente Gegenüber Israels und der Kirche ist
das Zeichen für den noch unvollendeten Plan Gottes. Das jüdische
und das christliche Volk befinden sich so in einem Zustand
gegenseitigen Sich-in-Frage-Stellens oder, wie es der Apostel Paulus sagt,
gegenseitiger «Eifersucht» in Hinblick auf die Einheit (Rom. 11,14;
vgl. Dt. 32,21).

c) Die Worte Jesu selbst und die Lehre des Paulus legen Zeugnis
ab für die Funktion des jüdischen Volkes bei der Erfüllung der

53



schliesslich herzustellenden Einheit des Menschengeschlechts als
Einheit Israels und der Nationen. So kann denn auch die Suche nach
Einheit, die das Judentum heute unternimmt, nicht ohne
Zusammenhang mit dem göttlichen Heilsvorhaben sein. Auch kann sie
nicht ohne Zusammenhang sein mit den Bestrebungen der Christen
zur Herstellung ihrer eigenen Einheit, obwohl zu diesen beiden
Vorhaben sehr verschieden Wege führen.

Wenn auch Juden und Christen ihre Berufung auf verschiedenen

Wegen erfüllen, so zeigt uns doch die Geschichte, dass sich
ihre Wege stets kreuzen. Sind nicht die messianischen Zeiten Gegenstand

ihres gemeinsamen Anliegens So muss man denn wünschen,
dass sie sich endlich auf den Weg der gegenseitigen Anerkennung
und des gegenseitigen Verstehens begeben, dass sie ihre alte Feindschaft

von sich weisen und sich dem Vater zuwenden mit einem
Elan der Hoffnung, der eine Verheissung für die ganze Welt sein
wird.

DIE JÜDISCHE STELLUNGNAHME

Von jüdischer Seite hat der Grossrabbiner von Frankreich,
Jacob Kaplan, folgende Erklärung zum Dokument des bischöflichen
Komitees abgegeben :

Der französische Episkopat, der im Laufe der Diskussionen des
2. vatikanischen Konzils durch die Festigkeit seiner Haltung eine
bedeutende Rolle gespielt hat bei der Überwindung der
Verächtlichmachung (des jüdischen Volkes) im (kirchlichen) Unterricht3,
und dazu beigetragen hat, der jüdischen Religion und den Juden
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, hat seine Stellungnahme in
glänzender Weise bekräftigt.

Der bischöfliche Text hat einerseits das besondere Verdienst,
die der Konzilsdeklaration über die Juden mit Recht vorgeworfene
schwerste Unterlassung gutzumachen, und verurteilt so ausdrücklich

die gegen sie erhobene Anklage des Gottesmordes. Andererseits
ist er bestrebt, die Bedeutung der permanente Berufung des
jüdischen Volkes hervorzuheben und zu vertiefen, was bisher kein
kirchliches Dokument getan hat.

Mit Worten von bemerkenswertem geistigen Niveau, für die
das Judentum höchst empfänglich ist, wird diese Berufung als
Heiligung des Gottesnamens hingestellt, wodurch das Leben und das

54



Gebet des jüdischen Volkes zum Segen für alle Völker der Erde
wird.

Zwei wichtige Aussagen werden ebenfalls hervorgehoben : In
der einen anerkennt die Kirche auf religiöser Ebene in dem
Bestreben, ein lebendiges Band mit der jüdischen Gemeinschaft
herzustellen, dass sie keine Bekehrungstätigkeit zu entfalten habe. In
der anderen, auf politischem Gebiet, dass das Weltgewissen dem
jüdischen Volk nicht das Recht und die Mittel zu einer
eigenständigen politischen Existenz verweigern kann.

Das französische Grossrabbinat legt Wert darauf, zu erklären,
dass es diese bischöfliche Erklärung als einen der grossen Akte
der französischen Kirche betrachtet, dessen Sprachausdruck und
Inspiration es hoch einschätzt. Es ist überzeugt, dass diese
freundschaftliche und brüderliche « neue Betrachtungsweise » wirklich
dazu angetan ist, die gegenseitige Anerkennung und Achtung, die
das 2.vatikanische Konzil gewünscht hat, zu fördern, un Interesse
einer gemeinsamen Arbeit im Dienste aller Menschen.

Das Grossrabbinat schätzt sich glücklich, zu unterstreichen, dass
die « Orientierungen » des französischen Episkopats parallel laufen
mit der Lehre der grossen jüdischen Theologen, für die die aus
dem Judentum hervorgegangenen Religionen die Aufgabe haben,
die Menscheit auf den Anbruch der von der Bibel verheissenen
messianischen Ära vorzubereiten.

KOMMENTAR

In unserem Kommentar wollen wir uns für heute auf drei Aspekte
beschränken : 1. Der theologische Hintergrund des Dokuments;
2. Seine politischen Implikationen; 3. Seine Tragweite.

1. Der theologische Hintergrund des Dokuments

Trotz seiner eingangs betonten gesamtchristlichen Bedeutung
müssen wir doch bei der Analyse des Dokuments in Betracht ziehen,
dass es sich um eine Deklaration katholischer Bischöfe handelt.
Vom rein theologischen Standpunkt aus kommt diesem Umstand
keine allzugrosse Bedeutung zu. Wir erwähnen ihn nur, um darauf
hinzuweisen, dass die Erklärung in allererster Linie pastoralen und
damit seelsorgerlichen Charakter trägt, und dass sie so nicht die
Absicht verfolgt und verfolgen kann, theologische Aussagen zu

55



machen. Nun wird aber natürlich auch die Pastoral von
theologischen Motivationen geleitet, und deshalb muss das Dokument,
sei es nun direkt oder indirekt, auch auf diesem Gebiet Stellung
beziehen.

Seine grösste Bedeutung liegt gewiss darin — das französische
Grossrabbinat hat das sehr klar erkannt —, dass es eine radikale
Abkehr von allen theologischen und pseudo-theologischen «
traditionellen » Thesen darstellt, die bis jetzt, oder doch bis zur
Konzilsdeklaration über die Juden, in der katholischen — und darüber
hinaus auf einem bedeutenden Sektor der gesamtchristlichen —
Betrachtungsweise des Verhältnisses zwischen der Kirche und dem
Judentum vorherrschend waren. Es handelt sich dabei, in grossen
Zügen, um zwei Hauptthesen :

1. Die Substitutionstheorie : Die Kirche Christi ist als « neues
Israel » (übrigens eine absolut unbiblische Formulierung) und
« neues Gottesvolk » in allen Stücken an die Stelle des « alten
Gottesvolkes » getreten, dessen heilsgeschichtliche Funktion ausschliesslich

darin bestand, das Kommen Christi vorzubereiten. Mit der
Ankunft Christi hat es seine Mission erfüllt und ist damit aller
seiner Privilegien verlustig gegangen, hat jede theologische Bedeutung

verloren und steht nun, wenn man so sagen kann, aktiv und
theologisch gesehen ausserhalb des weiteren Heilsplans.

2. Nach Gottes Plan war es die Aufgabe des jüdischen Volkes,
als erstes in Jesus den Messias und Erlöser anzuerkennen. In der
Person seiner Führer, die das ganze Volk repräsentierten, hat es

als Volksganzes diese Anerkennung nicht vollzogen und ist damit
seiner eigentlichen Berufung untreu geworden (perfidia im Sinne

von « Treulosigkeit »). Es hat sich dadurch, dass die Führer des

Volkes Jesu Kreuzigung forderten, kollektiv des Gottesmordes (dei-
cidium) schuldig gemacht, steht unter dem Fluch Gottes, ist seines
Landes verlustig gegangen und führt seither ein unstetes und
gehetztes Leben, « testis iniquitatis suae et veritatis nostrae »,
« als Zeuge seiner eignenen Verworfenheit und unserer Wahrheit »,
wie es Augustinus formuliert hat. In dieser Perspektive war es für
die christlichen Völker eine religiöse Pflicht, die Juden ihre « ini-

56



quitas » dauernd fühlen zu lassen und sie durch eine lange Reihe

von Bedrückungsmassnahmen stets daran zu errinern. Vom
theologischen Standpunkt rechtfertigte man diese Haltung — die Caritas
Christi blieb dennoch ein stetes, wenn auch oft rein theoretisches
Postulat — damit, dass diese Massnahmen dazu bestimmt seien,
die Juden zu dem einzigen Schritt zu bewegen, der ihnen in dieser
christlichen Perspektive noch zu tun übrig blieb, nämlich sich zum
Christentum zu bekehren und so die iniquitas judaicae gentis zu
durchbrechen.

Natürlich ist das alles stark schematisiert, und die Berufstheologen

werden nun eine ganze Reihe von Nuancen ins Treffen führen.

Doch entspricht diese Darstellung immerhin in grossen Zügen
einer historischen Situation, die sie ausgelöst und mitbestimmt hat.
Die gesamte jüdische Geschichte in den sogenannten christlichen
Ländern ist dafür ein schlagender Beweis.

Es liegt nun auf der Hand, dass es keine wahre und tiefgreifende

Änderung des Verhältnisses der christlichen Kirche zum
Judentum geben kann, ja dass eine solche Änderung und ihre
Möglichkeit radikal ausgeschlossen werden müssen, solange
derartige Thesen Geltung haben. Gewiss, man kann sie « humanisieren

», der « modernen Sensibilität » — wagt man diese Wort nach
Auschwitz noch zu gebrauchen — anpassen, und mit wenigen
Ausnahmen würde sie ein zeitgenössischer Theologe gewiss nicht
mehr in dieser Form darstellen. Aber das Prinzip wird dadurch
nicht berührt, und es genügt eine Änderung in der politischen
Konstellation, wie man sie z.B. beim Nationalsozialismus erlebt hat,
damit man alle antijüdischen Massnahmen (dass sie bis zur
physischen Massenvernichtung der Juden führen würden konnte

anfangs niemand voraussehen) mit « gutem christlichen Gewissen »

billigen kann. Die Beispiele einer solchen Billigung aus dem Lager
fast aller christlichen Konfessionen sind zu zahlreich und zu
niederschmetternd, als dass wir sie anzuführen brauchten. Alle in der

Nachkriegszeit unternommenen Beschönigungsversuche vermögen
sie nicht aus der Welt zu schaffen.

Im Lichte der Ereignisse der Kriegsjähre wurde nun auf dem
christlichen Sektor ein Umdenken eingeleitet, das in seinen Anfän-

57



gen schon auf die Zeit vor diesen Erreignissen zurückgeht, das aber
dann durch den niederschmetternden Eindruck dessen, was geschehen

war, in eine neue Phase eingetreten ist. Man begann so die

gesamte traditionelle Betrachtungsweise des jüdischen Problems
in Frage zu stellen und ihren schriftgemässen Charakter anzuzweifeln.

Das Ergebnis davon war die Erkenntnis — es handelte sich
dabei noch um eine verhältnismässig kleine Zahl von Theologen —,
dass die traditionelle Israelstheologie vor allem unvereinbar ist mit
den Aussagen, die der Apostel Paulus in dieser Hinsicht in Römer
IX bis XI macht, eine Stelle, die von der frühen Kirchenväterzeit
an bis auf unsere Tage praktisch aus der theologischen Betrachtung
ausgeklammert oder aber in einer rein eschatologischen Perspektive
gesehen wurde.

Nun ist diese eschatologische Perspektive wohl der Ausgangspunkt

(Rom. 11,25-26), doch impliziert gerade sie eine aktuelle

Betrachtungsweise des Israelsproblems, die in flagrantem Gegensatz

zu einer bestimmten « Tradition » steht : Damit die « Rettung
ganz Israels » nach Gottes Heilsplan eines Tages Wirklichkeit
werden kann, muss man dem jüdischen Volk auch im Laufe der
Geschichte — und der christlichen Geschichte — einen aktiven
Lebensmodus zugestehen. Dieser aktive Lebenmodus ist nun der
Inhalt des « Mysteriums » (eb. 11,25), von dem Paulus spricht :

Die Tatsache, dass Israel, kollektiv gesehen, die Botschaft des

Evangeliums abgelehnt hat, ist ein Geheimnis des göttlichen Heilsplans.

Anstelle « verflucht » oder « verworfen » zu sein, wie es die
klassische christliche Theologie wollte, steht das jüdische Volk
aktiv innerhalb des Spannungsfeldes des göttlichen Heilsplans, und
die Haltung, die der Apostel in Hinblick auf die Ablehnung des

Evangeliums durch die Juden als « Verstockung » bezeichnet (eb.),

stammt ebenfalls von Gott (« Verstockung ist über einen Teil Israels

gekommen ») und dient so auf ihre Weise der Erüllung des

göttlichen Heilsplans (eb. 28: «In Hinblick auf das Evangelium sind sie

zwar Feinde um euretwillen, doch im Hinblick auf die Erwählung
Geliebte um der Väter willen»). Dass Israel von Gott weder verworfen
noch Verstössen wurde, stellt der Apostel auch Rom. 11,1 in aller
Form fest, wie er auch mit Nachdruck auf die Tatsache hinweist, dass

58



es im Besitze aller göttlichen Gnadengaben geblieben ist (eb. 9,4). So

hat denn das « Straucheln » Israels in Hinblick auf die christliche
Botschaft einen tiefen heilsgeschichtlichen Sinn, und das jüdische
Volk hat aufgrund des unerforschlichen Ratschlusses Gottes auch

während der heilsgeschichtlichen Phase des tempns Ecclesiae eine
aktive und heilsgeschichtlich notwendige Funktion und Mission
(eb. 11,11-24).

Natürlich können wir hier auch diese « Anti-These » nur ganz
schematisch skizzieren; und auch sie bedürfte mancher Nuancen,
die sich aus dem Schriftzusammenhang ergeben. Wir wollen damit
nur den Hauptpunkt des theologischen Umdenkens, das in der
Israelsfrage vor sich geht, ins rechte Licht rücken : Die aktuelle
theologische Anerkennung der Existenz des jüdischen Volkes als

notwendigen aktiven und positiven Faktor im Ablauf einer
Heilsgeschichte, die zur Parusie hin tendiert.

Diese positive Fonktion Israels wird nun in der bischöfflichen
Erklärung zum erstenmal in einem Dokument von katholischer
Seite in aller Form anerkannt und bekräftigt. Und das ist ein absolut

wesentliches Element, ohne das alle christlich-jüdischen
Annäherungsbestrebungen des wahren Fundaments entbehren und stets

zweideutig bleiben müssen. Es handelt sich um die erste öffentliche

Anerkennung, von katholischer Seite, der absoluten
theologischen Notwendigkeit eines Umdenkens in der Israelsfrage. Die
Erklärung des 2. vatikanischen Konzils hat diesbezüglich zu viele
Fragen offen gelassen. Grundsätzlich geht es in der Tat um die
Anerkennung der permanenten Berufung des jüdischen Volkes und
seiner religiösen Eigenständigkeit als positives Element des
göttlichen Heilsgeschehens in der Gegenwart. Das III. Kapitel der
bischöflichen Erklärung enthält in seiner relativen Kürze und
Prägnanz alle in dieser Hinsicht grundlegenden Elemente. Alles
andere ergibt sich daraus ganz logisch von selbst und bedeutet
eine radikale Abkehr von der bisherigen theologischen — und
existentiellen — Betrachtungsweise des jüdischen Problems. Das Dokument

prangert nicht nur alle theologischen Fehlurteile, inklusive
das des « Deicidiums », in weitaus klarerer Form an, als es die
Konzilsdeklaration getan hat, sondern hält darüber hinaus positiv
fest, wie das jüdische Problem wirklich dem Geiste der christlichen

59



Botschaft gemäss gesehen und beurteilt werden muss (IV. Kapitel).
Das V. Kapitel gibt dann konkrete katechetische Anweisungen,

unterstreicht den aktuellen religiösen Wert des Judentums und
setzt sich auch mit den Erscheinungen auseinander, die durch
den heutigen Existenzmodus des jüdischen Volkes gegeben sind. Wir
werden darauf im dritten Paragraphen unserer Analyse
zurückkommen.

Das VI. Kapitel enthält die ebenfalls aufgrund eines historischen
christlichen modus procedendi dem Judentum gegenüber überaus
wichtige Feststellung, dass jede wahre christliche Annäherung an
das Judentum die Anerkennung seiner religiösen Eigenständigkeit
vorraussetzt, sowie die Anerkennung der Notwendigkeit seiner
Existenz in einer christlichen Perspektive. Das Judentum ist ein
Faktor der Heilsgeschichte, und nicht irgendein « Bekehrungsobjekt

». Diese Feststellung richtet sich in keiner Weise gegen den
universellen Charakter der christlichen Botschaft in seiner — ebenfalls

von Paulus (Rom. 1,16) definierten — Eigenschaft als « Kraft
Gottes für einen jeden, der glaubt, für den Juden sowohl wie für
den Heiden », und damit gegen den christlichen Verkündigungsauftrag,

der auch das jüdische Volk nicht ausschliesst. Doch ist
« Verkündigung » — die übrigens auch nicht abstrakt geübt werden

kann sondern stets situationsbedingt sein muss — in kéiner
Weise identisch mit « Bekehrung » : An Gott allein liegt es, im
konkreten Fall zu entscheiden, welcher Jude dazu ausersehen ist,
die christliche Botschaft anzunehmen, und welcher dazu bestimmt
ist, in der Zeit die heilsgeschichtlich notwendige jüdische Existenz
sicherzustellen. Es handelt sich beim Verhältnis vom Christentum
zum Judentum um eine heilsgeschichtlich stets notwendige
Dialektik, wie das im VII. und letzten Kapitel der bischöflichen Erklärung

sehr klar zum Ausdruck gebracht wird.

2. Die politischen Implikationen des Dokuments

Da der Gegenstand der Erklärung der französischen Bischöfe
die konkrete jüdische Existenz ist, konnte sie es auch nicht
vermeiden, zu einem zeitgenössischen jüdischen Existenzmodus
Stellung zu nehmen, der durch die Schaffung eines jüdischen Staates in

60



Palästina im Jahre 1948 gegeben ist. Die Bischöfe haben
diesbezüglich angesichts des Konflikts im Vorderen Orient, der
dadurch herausbeschworen wurde und nun seit mehr als 25 Jahren
andauert, alle gebotene Vorsicht walten lassen. Das schon in
Hinblick darauf, dass infolge dieses Konfliktes innerhalb der christlichen

Welt — und auch unter den Theologen — neuerlich eine
tiefe Kluft in der Einschätzung der jüdischen Existenz aufgebrochen
ist, und dass dadurch ganz natürlicher Weise auch die Tendenz
erstarkte, « traditionelle » theologische Elemente in abgewandelter
Form zur Ablehnung der Berechtigung der israelischen Realisation

ins Treffen zu führen (z. B. die sogenannten « Beiruter
Thesen »).

Wie nicht anders zu erwarten war, hat gerade diese sehr
vorsichtige und ausgewogene Stellungnahme — so wird der Name des

Staates Israel nichteinmal ausgesprochen — die heftigsten Proteste
nicht nur vonseiten der arabischen Länder und der arabischen
Bischöfe hervorgerufen, sondern auch zu einer Reihe von Unterstellungen

Anlass gegeben, in denen man den Bischöfen vorwirft, rein
politische Motive im Auge zu haben.

Hinter diesem eindeutig « orientierten » aktuellen Aspekt
verbirgt sich eine weit tiefer greifende Problematik, nämlich die des

Verhältnisses zwischen Glaube (und Theologie) und Politik. Der
gesamte biblische Kontext spricht dafür, dass der Glaubensinhalt
im menschlichen Bereich niemals ein Abstraktum sein kann,
sondern stets in konkreten Situationen inkarniert ist. Deshalb ist es ja
auch die eigentliche Aufgabe jeder richtig verstandenen Theologie,
sich der Realität nicht zu verschliessen, sondern sie im Lichte des

Glaubens und seiner Grundsätze zu interpretieren. Die Tragik der
augenblicklichen christlichen Situation — und besonders der Situation

innerhalb der katholischen Kirche — besteht ja darin, dass die
Kirche immer wieder den Eindruck erweckt, den Ereignissen
nachzuhinken, und dass sie dazu nicht dann Stellung nimmt, wenn man
es von ihr erwarten würde und wenn es gilt, dem christlichen
Gewissen Richtlinien zu geben.

Nun ist es für jeden ernsthaften Theologen und Exegeten —
von « Schwarmgeistern » abgesehen — eine Tatsache, dass niemand
nach 25jähriger Existenz eines jüdischen Staates in Palästina die

61



notwendigen Elemente und auch den unbedingt erforderlichen
zeitlichen Abstand besitzen kann, um in einer Frage, in der so

viele historische und biblische Elemente impliziert sind, irgendein
theologisches Urteil über die religiöse Bedeutung dieses Staates

zu fällen. Die Bischöfe betonen das in aller Form in Paragraph e)
des V. Kapitels der Deklaration. Doch kann man, wenn man hic et
nunc von jüdischer Existenz spricht, auch an der Tatsache des
Bestehens dieses Staates nicht einfach vorbeigehen, ohne sich eines

ausgesprochenen Anachronismus schuldig zu machen. Wenn es nun
darum geht, dem jüdischen Volk endlich Gerechtigkeit widerfahren
zu lassen, und es die Bischöfe den Gläubigen zur Pflicht machen,
sich zu bemühen, das jüdische Volk so zu sehen, wie es sich selbst
sieht und es nicht stets aufgrund von Kriterien zu beurteilen, die
von aussen her angelegt werden, so ist nun einmal der jüdische
Staat eine der augenblicklichen Erscheinungsformen der jüdischen
Existenz. Jede andere Haltung wäre ausgesprochen unrealistisch.
Und die Bischöfe haben nichts anderes getan, als die « Rückkehrbewegung

des jüdischen Volkes in 'sein ' Land » zur Kenntnis zu
nehmen. Das bedeutet an sich in keiner Weise, dass sie sich
persönlich in irgendeiner Form mit einer politischen These identifizieren

und noch weniger, dass sie die konkrete Politik des
jüdischen Staates, besonders der arabischen Bevölkerung Palästinas

gegenüber, billigen oder kautionieren. Sie weisen übrigens
ausdrücklich auf die « legitime Vielfalt politischer Stellungnahmen »

auf diesem Gebiet hin. Die Zukunftsperspektive dieser
Rückkehrbewegung und Sammlung des jüdischen Volkes ist in die Form
einer Frage und eines Wunsches gekleidet. Da es sich um eine

nun einmal bestehende Tatsache handelt, muss man als Christ hoffen,

dass sie « einer der Wege von Gottes Gerechtigkeit für das

jüdische Volk und zu gleicher Zeit für alle Völker sein wird ». Das

umso mehr, als sich diese Sammlung nicht irgendwo auf der Welt
sondern im Lande der Bibel vollzieht, und dass gerade dieser
Umstand einen Christen angesichts der göttlichen Verheissungen für
sein Volk und dessen Land nicht gleichgültig sein kann, auch wenn
er keineswegs imstande ist, diese « Sammlung » mit der Erfüllung
solcher Verheissungen zu identifizieren.

Die Bischöfe haben dabei auch die palästinensische Bevölke-

62



rung nicht vergessen, wie man es ihnen von bestimmter Seite
vorgeworfen hat. Sie geben in aller Form dem Wunsch Ausdruck, « dieses

von Gott heimgesuchte Land... möge ein Ort sein, an dem alle
Bewohner, Juden und Nichtjuden, in Frieden leben können » und
stellen fest, dass das Recht auf eine politische Existenz « auch denen
nicht abgesprochen werden kann, die infolge der durch diese Rückkehr

heraufbeschworenen lokalen Konflikte augenscheinlich das

Opfer von Situationen schweren Unrechts sind ».
In den konkreten realpolitischen Zusammenhang hineingestellt

kann eine solche Haltung natürlich als eine Anerkennung des durch
die Gründung des jüdischen Staates geschaffenen Zustandes
erscheinen. Dazu muss gesagt werden, dass es, objektiv gesehen,
wohl die Anerkennung einer Tatsache, nicht aber ihrer politischen
Weiterungen ist, unbeschadet dessen, wie eine solche Aussage nun
von den politischen Gegnern des jüdischen Staates und ihren
theologischen Hintermännern interpretiert wird, die praktisch aufgrund
einer politischen Option das Verschwinden dieses Staates auf ihre
Fahne geschrieben haben, und nun aufgrund dieser politischen
Option (deren Legitimität im Dokument ausdrücklich anerkannt
wird) auch theologisch argumentieren. Vor einer solchen
Argumentation warnt die Erklärung in Paragraph e) des V. Kapitels.

So konnte auch der Präsident des bischöflichen Komitees,
Msgr. Elchinger, Bischof von Strassburg, auf die Frage eines
Journalisten von France-Inter antworten, die bischöflichen Orientierungen

stellten «eine implicite-Anerkennung des Staates Israel dar».
Doch fügte der Prälat sogleich hinzu, dass « die Anerkennung des

Staates Israel durch die Christen in seiner Eigenschaft als

Aufnahmeland für die Juden in keiner Weise eine Billigung der
israelischen Politik bedeutet » (Le Monde vom 19. April 1973, S. 8).

Einige Tage später stellte Msgr. Elchinger fest, man habe seine

Aussage falsch interpretiert : Das bischöfliche Dokument bedeute
keine Anerkennung des jüdischen Staates sondern konstatiere
einfach die Tatsache seiner Existenz (Le Monde v. 24. April 1973,
S. 5). Konnte man anders vorgehen, ohne die Realität zu
missachten

Man wollte aus der Tatsache, dass die bischöfliche Erklärung
auch die politische Realität nicht übergeht, einen Gegensatz

63



zwischen der Haltung des französischen Episkopats und der des
Vatikans in der Israelsfrage konstruieren. Eine grundlegende
Begriffsverwirrung geht auf die Haltung der Zentralinstanzen der
katholischen Kirche selbst zurück, die bei jeder Gelegenheit erklären,

« der Vatikan enthalte sich jeder politischen Stellungnahme »,
wiewohl doch allseits bekannt ist, dass es kaum einen Organismus
gibt, bei dem rein politische Erwägungen eine derart ausschlaggebende

Rolle spielen, wie das gerade bei den Zentralbehörden der
katholischen Kirche der Fall ist. Doch wollen wir hier in keiner
Weise gegen diesen Aspekt polemisieren. Es ist eine Tatsache und
liegt in der Natur der Dinge — wir haben schon eingangs darauf
hingewiesen —, dass jeder Sektor des menschlichen Lebens auch
politische Implikationen aufweist. Auch der religiöse Sektor kann
daraus nicht herausgehoben werden, und wenn es dem Vatikan,
wie er stets behauptet, in erster Linie um spirituelle Belange zu
tun ist, muss er dabei notwendigerweise auch auf die politischen
Belange Rücksicht nehmen. Ob er nun diesem Element eine zu
grosse Bedeutung beimisst oder nicht, bleibe hier dahingestellt.

So ist der Vatikan auch gezwungen, hinsichtlich der Israelsfrage

und des Konfliktes im Vorderen Orient stets die Lage der
Katholiken — und der Christen im allgemeinen — in diesem Teil
der Welt gebührend in Betracht zu ziehen. Es ist das gewiss ein
eminent pastorales Anliegen. Nun ist aber diese Rücksichtnahme
nicht die einzige und nichteinmal die hauptsachliche Erklärung für
eine im Ganzen eher negative Haltung. (Wir sprechen dabei nicht
von der Anerkennung oder Nichtanerkennung Israels durch den
Vatikan auf polititischen Gebiet, die auf einer ganz anderen Ebene

liegt.) Es kommt dabei allen theologischen Erwägungen, die anlässlich

der Diskussionen um die Israelserklärung während des 2.

vatikanischen Konzils an die Oberfläche gekommen sind, auch heute
noch eine sehr grosse Bedeutung zu.

Nun hat es die jüdische Welt — abgesehen vom Schweigen
Pius XII. zu den Judenverfolgungen des zweiten Weltkriegs, das

trotz allem, was man diesbezüglich erklären konnte, auch solche
Gründe gehabt hat — ziemlich übel aufgenommen, dass sich der
Vatikan auch im Juni 1967, als der Staat Israel, und damit neuerdings

ein Teil des jüdischen Volkes, in seiner Existenz bedroht

64



waren, ebenfalls geschwiegen hat. Diese Haltung wurde damals

auch von den meisten nationalen Episkopaten befolgt, die dazu

entweder überhaupt nicht oder doch (wie z. B. in Paris) im letzten
Moment und unter dem Druck der öffentlichen Meinung in vager
Form Stellung nahmen.

Msgr. Elchinger (Le Monde v. 24. April 1973, S. 5) hat mit
Recht bemerkt : « Damit ein jüdisch-christlicher Dialog bestehen
und fortgeführt werden kann, müssen die Katholiken bestrebt sein,

zu verstehen, in welchem Masse die Rückkehr ins Gelobte Land
eine des jahrhundertealten Aspirationen der jüdischen Seele ist ».

Nach 1967 ist die Verbindung zwischen dem französischen Episkopat

und den jüdischen Kreisen Frankreichs aufgrund dieses Schweigens

in schwerer Stunde nur langsam und stockend in Fluss gekommen.

Die Israelsfrage einfach übergehen zu wollen, hätte für den
französischen Episkopat bedeutet, der jüdischen Gemeinschaft
gegenüber eine unmögliche Position zu beziehen. Und wenn der
Vatikan vor allem auf die Gesamtkirche und damit auch auf die
arabischen Christen Rücksicht nehmen muss, so besteht diese
Rücksichtnahme für die französischen Bischöfe, die vor allem mit
einer 600 000 Seelen zählenden jüdischen Gemeinschaft rechnen
müssen, nicht im gleichen Masse.

3. Die Tragweite der Erklärung

Wir sprechen hier nicht von der moralischen Bedeutung des

Dokuments für die Gesamtchristenheit, auf die bereits eingangs
hingewiesen wurde, sondern von seiner effektiven Tragweite im
innerkatholischen Bereich.

Mit diesem Punkt unserer Analyse berühren wir ein Element,
durch das die ganze interne Problematik von Dokumenten dieser
Art innerhalb der katholischen Kirche aufgerollt wird, und damit
auch die Glaubwürdigkeit der Institution als solcher. Man könnte
die Frage folgendermassen formulieren : « Wer spricht im Namen

von wem, und welche Aussagekraft wohnt einer solchen Erklärung
inne »

Dieser Punkt war gleich von Anfang an die Zielscheibe von
massiven Angriffen. Es ist ja tatsächlich so — wir haben auch

65



darauf bereits hingewiesen —, dass die kirchlichen Stellen im
allgemeinen meist zu spät zu aktuellen Fragen Stellung nehmen, und
dass sie das dann oft in derart verklausulierter Form tun, dass

dadurch die Aussagekraft dessen, was sie erklären, sehr vermindert
wird. Dadurch hat sich heute in weiten katholischen Kreisen die
Meinung durchgesetzt, es sei besser, offiziellen Erklärungen der
Hierarchie keine oder doch nur eine sehr geringe Bedeutung
beizumessen, schon einfach deshalb, weil das Kirchenvolk den
Eindruck hat, man lasse es stets dann praktisch ohne Direktiven, wenn
es ihrer am dringendsten bedürfte.

Nun kann man diesmal den französischen Bischöfen wirklich
nicht den Vorwurf machen, sie hätten nicht klar gesprochen. Man
muss ihnen einräumen, dass sie gewiss in Hinblick auf das jüdische
Problem mehr gesagt haben, als sie angesichts der theologischen
Entwicklung in ihrer Kirche eigentlich sagen konnten.

Die politischen Gegner des jüdischen Staates haben die Bischöfe
nicht nur bezichtigt, sich zu politischen Machenschaften hergegeben
zu haben, sondern haben auch gleich von Haus aus die Autorität
des Bischöflichen Komitees für die Beziehungen zum Judentum
prinzipiell in Frage gestellt. Wortführend dabei war Témoignage
Chrétien in seinem Leitartikel vom 3. Mai 1973, aus der Feder
seines Direktors, Georges Montaron :

Man muss zuerst einmal die aktuellen Strukturen der Kirche Frankreichs in
Frage stellen, schreibt Montaron. Die Bischöfe wollten die Kollegialität leben.
Nichts verdiente grösseres Lob. Aber Bürokratie ist nicht gleichbedeutend mit
Kollegialität. Der Episkopat ist heute aufgesplittert in Komitees, Kommissionen
und Subkommissionen. Die Bischöfe reiben sich damit auf, dass sie von einer
Sitzung zur anderen laufen. Wir haben keine « allgemeinen » Bischöfe mehr, die
für ihr gesamtes Kirchenvolk verantwortlich sind, dem sie den Glauben in seiner
Gesamtheit zu predigen haben. Wir haben nur mehr zu fragmentiertem Denken
verurteile Spezialarbeiter, die stets bereit sind, dieser oder jener Kommission
die Probleme zuzuschieben, die wir an sie herantragen.

In diesem bürokratischen System blühen die « Lobbies ». Sie ziehen die
Fäden, belagern die Sekretariate und manipulieren die Sitzungen. So konnte
auch das zionistische Lobby, das seit Jahren unter allen Umständen die
Anerkennung des Staates Israel erreichen und so den Vatikan zwingen wollte, seine
Linie zu ändern, seine Karte entschlossen und auf ganzer Ebene ausspielen.

Unter diesen Vorzeichen hat Msgr. Elchinger diese Pastoralnote über die
Beziehungen zum Judentum publiziert, die in Tel-Aviv grosse Freude hervorruft,

weil sie indirekt den Staat Israel anerkennt, während sie viele Christen

66



im Gewissen beunruhigt, ,und auch zahlreiche französische Bischöfe, ohne von
Rom oder den Bischöfen der arabischen Länder zu sprechen...

Es ist allgemein bekannt, dass die unter dem Vorsitz des Strassburger
Bischofs stehende Kommission (es handelt sich tatsächlich um ein Komitee;
A.d.R.) nur in ihrem eigenen Namen spricht. Und wenn schon In dieser Hinsicht
wünschten wir, Msgr. Elchinger würde uns sagen, ob alle dem Komitee angehörenden

Bischöfe regelmässig bei den Zusammenkünften anwesend waren. Was
uns anbetrifft, so haben wir gute Gründe, das zu bezweifeln. Aber das ist
unwichtig, denn der Episkopat will sich nicht desolidarisieren. Er würde damit
das ganze System sedner Kommissionen in Frage stellen. So lässt er denn die
öffentliche Meinung glauben, alle Bischöfe seien mit dieser Note einverstanden.
Und das ist falsch.

In der Ausgabe vom 27. April widmet der religiöse Berichterstatter

von Le Monde, Robert Solé, dem Problem der Zuständigkeit

der einzelnen Organe der französischen Bischofskonferenz
einen Artikel. Er führt darin folgendes aus (S. 11) :

Wer spricht, und in wessen Namen? Wem soll man glauben, und für wie
lange Diese Fragen, die sich ein Vorkriegskatholik niemals gestellt hätte,
gewinnen in der Kirche von Tag zu Tag an Aktualität...

Wem soll man glauben Rom (wie die Gesandten Ägyptens und des Libanon

beim Hl. Stuhl) oder Paris (wie der französische Grossrabbiner) Und wie
steht es in Frankreich selbst mit der Autorität des Pariser Textes Die Sache
kompliziert sich noch, wenn es Kardinal Marty 4 für nötig findet, darauf
hinzuweisen, dass das Dokument vom 16. April nicht vom französischen Episkopat
sondern vom Bischöflichen Komitee für die Beziehungen mit dem Judentum
veröffentlicht wurde 5. Ein Komitee, dessen Existenz bis jetzt einem einfachen
Kirchgänger wahrscheinlich unbekannt war. Und hinsichtlich dessen viele Priester
in Schwierigkeiten geraten würden wenn sie es definieren sollten, da sie z.B. nicht
wissen, was der Unterschied zwischen einem Komitee und einer Kommission ist.
Man kann sie entschuldigen und gleichzeitig beruhigen : Die Struktur der
französischen Kirche ist derartig kompliziert, und die Grenzen zwischen ausführenden
und gesetzgebenden Körperschaften derart vernebelt, dass keine offizielle SteEe
jemals darüber etwas veröffentlicht hat...

Ohne diesen juristischen Unterscheidungen Rechnung zu tragen, hat der
Grossrabbiner Kaplan sogleich diesen « grossen Akt der französischen Kirche »

begrüsst. Die dem Zionismus feindlich gegenüberstehenden Katholiken könnten
ihrerseits zwischen zwei Haltungen schwanken: Sie könnten entweder den Text
des Komitees verdammen oder ihn auf ein bescheideneres Niveau reduzieren.
Doch wie kann man einem Publikum, das nichts — oder fast nichts — weiss vom
Mechanismus der Kirche, erklären, dass das bischöfliche Komitee nicht identisch
ist mit dem Episkopat Diese Art von Unterscheidungen überzeugt niemanden

67



und interessiert auch ein Publikum nicht, das — zu recht oder unrecht — von
der Kirche erwartet, dass sie auf allen Gebieten eine klare und eindeutige, an
« höchster Stelle » formulierte Position bezieht.

Jedenfalls hat es Rom abgelehnt, zur Deklaration der
französischen Bischöfe Stellung zu nehmen. Das war auch nicht anders

zu erwarten, da es ja doch für die vatikanischen Stellen mehr als

delikat gewesen wäre, die französischen Bischöfe — oder doch
diejenigen, die für das Dokument direkt verantwortlich sind —
öffentlich zu desavouiren. Am 24. April erklärte Professor Frede-
rico Alessandrini, Direktor der vatikanischen Pressestelle, in einem
kurzen und lakonischen Kommuniqué (Le Monde vom 26. April
1973, S. 1). :

Die katholische Kirche hat sich während des 2. vatikanischen Konzils in der
Deklaration Nostra Aetate — über die Kirche und die nichtchristlichen Religionen
—, § 4, über die Beziehungen zum Judentum ausgesprochen.

Was die Haltung des Hl. Stuhls zum Nahostkonflikt und seinen Folgen
angeht, so ist dem, was Papst Paul VI. zu verschiedenen Malen, und zuletzt noch
in seiner Osterbotschaft, erklärt hat, nichts hinzuzufügen.

Der französische Grossrabbiner Kaplan hat dazu der Agence
Télégraphique Juive folgende Erklärung abgegeben (Le Monde v.
27. April 1973, S. 11) :

Ich messe der Erklärung des Vatikans keinerlei Bedeutung bei... Der Vatikan
ist der Gefangene seiner Politik. Er ist einem sehr starken Druck vonseiten der
arabischen Länder ausgesetzt, und es ist demnach keineswegs verwunderlich, dass

er in dieser Weise reagiert.

Angesichts der — durch die bischöfliche Erklärung auf verschiedenen

Ebenen hervorgerufenen Polemik — inzwischen hat auch

der französische Jesuitenkardinal Jean Daniélou in einem Artikel
im Figaro vom 18.-19. April d.J. das Dokument kritisiert, und vierzig

Jesuiten aus Beirut haben es ebenfalls in seinen theologischen
Aussagen heftig in Frage gestellt — veröffentlichte das bischöfliche
Komitee am 11. Mai d.J. folgende vorläufige Erklärung (La Croix

vom 11. Mai 1973, S. 9) :

68



1. Unsere Pastoralorientierungen über die Haltung der Christen zum Judentum

haben heftige Reaktionen hervorgerufen. Wir nehmen mit Achtung und
Aufmerksamkeit diejenigen davon zur Kenntnis, die von Männern ausgehen, die
in ihrem Herzen oder in ihrem Leben von den schmerzlichen Ereignissen im
Vorderen Orient berührt sind. Das bischöfliche Komitee legt Wert auf den
Hinweis, dass die kurze und klare Erwähnung der politischen Realität im Dokument
keinen anderen Zweck verfolgt, als die Forderungen der Gerechtigkeit bewusst
zu machen. In diesem Sinn enthält der Text eine klare und nachdrückliche Aussage

über das Schicksal der Palästinenser, und fordert eine rasche Regelung
(dieses Problems).

2. Unsere Pastoralorientierungen verlangen, in ihrem eigenen Lichte gelesen
zu werden. Es ist niemals ein ehrliches Vorgehen, bestimmte Aussagen von ihrem
Gesamtzusammenhang zu trennen. Wir unterstreichen nochmals, dass der Zweck
des Textes hauptsächlich darin besteht, erklärend und stimulierend auf die
religiöse Haltung der Christen zum Judentum einzuwirken. Das hindert uns nicht,
aufmerksam und mit grosser Achtung auf die Forderungen des islamischen Glaubens

zu hören.

3. Wir fordern die Gläubigen auf, sich die zum Studium dieser Orientierungen

notwendige Zeit zu nehmen, und dabei ruhig und leidenschaftslos
vorzugehen. Mehrere Kommentare haben dem Pastoraldokument schon Aussagen
unterschoben, die es nicht gemacht hat, oder haben es unrichtig interpretiert.

Das Komitee wird prüfen, in welchem Masse manche Ausdrücke Anlass zu
missbräuchlichen exegetischen und doktrinären Interpretationen geben können.

Übrigens sind auch konstruktive Meinungen laut geworden. Das Komitee wird
fortfahren, die verschiedenen verantwortlichen oder auf ihrem Gebiet kompetenten

Instanzen zu konsultieren, und wird ihren Bemerkungen und Verschlagen
Rechnung tragen. Es hat vor, zu seiner Zeit einen Kommentar zu veröffentlichen,
der diese Bemerkungen berücksichtigt und weitere Präzisionen über die wichtigsten

Punkte enthält

Der letzte Paragraph dieser Erklärung musste den Eindruck
hervorrufen, das bischöfliche Komitee beabsichtige nun -— wie das

ja auch in anderen ähnlichen Fällen bereits geschehen ist —, seine

Aussagen, deren wahre Autorität sowieso ungeklärt bleibt, durch
eine Zusatzerklärung abzuschwächen, die vor allem eine Rückbe-

wegung zur « Substitutionstheorie » bringen würde. Diese
Perspektive hat die jüdischen Kreise Frankreich beunruhigt, und die

jüdische Telegraphenagentur (Agence Télégraphique Juive) hat sich

an den Sekretär des Komitees, den Dominikanerpater Dupuy,
gewandt, der dazu festgestellt hat, es handle sich bei der Zusatzerklärung

weder um eine Abänderung des Textes noch um seine Infragestellung

oder seine Komplettierung. Es gehe einzig und allein darum,
der Polemik ein Ende zu setzen.

69



Iniierkirchlich, das heisst vom katholischen Standpunkt aus
gesehen, wird das bischöfliche Dokument damit notwendigerweise
zu einem Problem der Glaubwürdigkeit der Institution. Man muss
daher mit Interesse erwarten, was der angekündigte « Kommentar

» bringen wird. Andererseits kann aber natürlich das Dokument,
vom selben Standpunkt aus, nicht nur allein für die Kirche Frankreichs

von Bedeutung bleiben, wenn es auch den besonderen
Verhältnissen dieser Kirche und ihren pastoralen Notwendigkeiten sein
Entstehen verdankt. Es enthält allgemein theologische Aussagen,
die im Sinne der Katholizität des römischen Kirchenbegriffs — und
darüber hinaus jedes christlichen Kirchenbegriffs — nicht rein
territorial beschränkt bleiben können.

Wir werden in einer der nächsten Nummern näher auf die durch
das Dokument ausgelöste Polemik und vor allem auf die
theologischen Einwände zurückkommen.

1 Comité épiscopal pour les relations avec le judaïsme.
2 L'attitude des chrétiens à l'égard du judaïsme.
3 Grossrabbiner Kaplan spielt auf den Text des diesem Thema gewidmeten

Buches des französisch-jüdischen Historikers Jules Isaac an : « L'enseignement du
mépris ».

4 Erzbischof von Paris und Präsident der französischen Bischofskonferenz.
5 Kardinal Marty machte diese Bemerkung im Rahmen einer Radiosendung.

70


	Die Deklaration des französischen bischöflichen Komitees für die Beziehungen zum Judentum über Die Stellung der Christen zum Judentum

