
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Zur Verteidigung Formstechers

Autor: Greenberg, Gershon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR VERTEIDIGUNG FORMSTECHERS

von Gershon Greenberg

VORWORT

Die Kontroverse zwischen Hirsch und Formstecher im Jahre
1842 entfaltet sich im Rahmen der frühen philosophischen Systeme
des Reformjudentums. Sie begann, als der sechsundzwanzigjährige
Samuel Hirsch 1841 in Leipzig Die Religionsphilosophie der Juden
veröffentlichte. Die intellektuelle Motivation für dieses Werk waren
die Angriffe gegen die Juden und das Judentum im deutschen
Idealismus und die Notwendigkeit einer definitiven jüdischen
Philosophie. Persönlich war er motiviert durch seine Entlassung als
Rabbiner 1838 in Dessau. Die beinahe gleichzeitige Veröffentlichung der
Religion des Geistes des zweiunddreissigjährigen, zukünftigen
Rabbiners von Offenbach, Salomon Formstecher, ein Werk, das
offensichtlich als Konkurrenz für sein eigenes gemeint war, muss ihn in
Schrecken versetzt haben.

Julius Fürst bat Hirsch um eine Besprechung des Formstecher-
schen Werkes für die Juli — 1842 — Ausgabe des Literaturblatts des

Orients. Hirsch nimmt für sich in Anspruch, zu hastig akzeptiert zu
haben. Hätte er die Religion des Geistes vorher gesehen, hätte er
seine Religionsphilosophie der Juden als Rezension dienen lassen.

Aber der Antagonismus in der Besprechung lässt vermuten, dass

Hirsch hier eine Gelegenheit sah, einen Vorteil über seinen Widersacher

zu erlangen. Hirsch betont die Bedeutung publizierter
Diskussionen, damit den Christen gezeigt werde, dass auch die Juden
wissenschaftlich sein könnten. Formstechers Antwort war kurz und
bitter. Er verwies auf objektivere Rezensenten, z. B. I. M. Jost, der
mit der Religion des Geistes weniger barsch umgegangen war.
Hirschs Entgegnung darauf war böswillig, und er versprach, den
Rest seiner Kritik persönlich zu überbringen. An dieser Stelle brach
Fürst die Debatte ab — im Namen der Wissenschaft.

Wir behaupten, dass Hirschs Rezension ihre Überzeugungskraft
einbüsst, da sie im Widerspruch zu seinen anderen Werken bis zu

24



diesem Zeitpunkt steht. Unsere Untersuchimg ist in drei Hauptabschnitte

gegliedert: Methodologie, Gott und die Welt und
Geschichtsphilosophie. Wir werden zuerst die Themen in der Religion des

Geistes aufzeigen, die Hirsch kritisiert, dann Hirschs ziemlich
verworrene Gegenargumentation formulieren und zum Schluss diese

Argumentation mit seinen anderen Werken vergleichen. Man wird
sehen, dass die Terminologie von Fichte, Schelling und Hegel
stammt. So ist es möglich, dass ein Teil der Hirsch'schen Kritik in
Hegels Kritik an Schelling übergeht h

I. METHODOLOGIE

Die Absicht der Religion des Geistes ist, « das Judentum als eine
absolut notwendige Erscheinung in der Menschheit hinzustellen und
nachzuweisen, dass es in seiner wesentlichen Fortbildung sich zur
universellen Religion der civilisirten Menschheit erhebe... » 2. Als ein
eher theologisches denn philosophisches Werk setzt es keine Kenntnis
vom Wesen Gottes oder seines Weltplans vorraus (118). Formstecher
benutzt keine a priori Schemata, in die die Weltgeschichte sich

einpassen muss, weder ein (Hegelsches) Modell eines werdenden
Menschen, noch das Polaritätsprinzip der (Schellingschen) Naturphilosophie

(198). Das würde das Judentum auf einen heidnischen Fatalismus,

legitimiert aus dem Naturgesetz, reduzieren (XI). Er betont
psychologisch-empirische Umstände, verweist aber nur epochenweise
auf solche literarische und historische Besonderheiten, die die
Entwicklung des geistigen Judentums aus seiner natürlichen Umgebung
heraus beeinflussen.

Hirsch behauptet, dass, um von Notwendigkeit sprechen zu können,

eine philosophische, d. h. dialektische Notwendigkeit formuliert

1 Das wird angedeutet in der Dissertation von H. J. Schoeps, Geschichte der
indischen Religionsphilosophie in der Neuzeit. Berlin 1934. Vergl. Hegel, Differenz

des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie in Beziehung
auf Reinhold's Beitrage zur leichtem Übersicht des Zustands der Philosophie zu
Anfang des neunzehnten Jahrhunderts, erstes Heft, 1801; Phänomenologie des

Geistes, Vorrede, 1807; Encyclopaedic der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse, Vorrede, 2. Aufl., 1817.

2 S. Formstecher, Die Religion des Geistes. Frankfort 1841, 4.

25



werden muss. Dieses a priori Schema ist die Norm, an der die
Geschichte der Religionen abgebildet werden muss. Es beherrscht
die Geschichte, und der religiöse Inhalt muss mit ihm identifiziert
werden.

Somit gesteht der Philosoph Hirsch dem Theologen Formstecher
nicht seinen geheimnisvollen Gott und seine freie, empirische Welt
zu. In der Religionsphilosophie der Juden jedoch greift Hirsch Hegel
wegen dessen dialektischen Systems an, in das die Wirklichkeit um
jeden Preis eingepasst wird, gleichgültig, wie stark auch immer sie

umgeformt werden muss. Hirsch versuchte, religiösen Inhalt von
philosophischer Form sorgfältig zu trennen. Er zeigt eine komplizierte

Entwicklung von einem zum anderen auf in der Hoffnung,
allein durch die Trennung der beiden die Integrität der Religion
erhalten zu können. Bewusst würde er der Philosophie niemals gestatten,

in das Territorium der Religionsgeschichte einzudringen und
willkürlich herauszunehmen, was sie benötigt. Aber er versagt, mag
er sich dessen bewusst gewesen sein oder nicht. Anschauungen, die

er für falsch halt, ändert er mit Hilfe der Philosophie einfach ab. Er
entscheidet willkürlich, welches die gültigen religiösen Elemente im
Christentum sind. (RJ, 30 Fn. - 32 Fn.; 32-34; 817-19; 823.)

GOTT UND DIE WELT

a) Formstechers « kosmologische » Behandlung Gottes

Nach Formstecher schliesst die innere Anschauung von Gott
Zweifel über sein Wesen und sein Dasein aus (I, X). Dennoch steht

es der rationalen Wissenschaft frei, die Eigenschaften Gottes zu
erforschen. Aufgrund der Beobachtung, dass Veränderungen in der
Welt vor sich gehen, die Seiendes in Nichts verwandeln, postuliert er
eine unwandelbare Weltseele, die der Träger aller Veränderungen
ist. Das ist Gott oder Geist.

Gott manifestiert sich in den metaphysischen Kategorien Geist
und Natur; er ist beständig in einem Schöpfungsprozess begriffen.
Für Formstecher ist Gott selbstgenügsam, auch ohne diese Manifestationen.

Die sich ständig wandelnde Welt lebt durch Gott, aber Gott

26



wäre er selbst auch ohne sie. Gott bleibt, mit oder ohne Welt. Auf
eine zugegebenerweise anthropomorphe Art (21) sagt er, dass Gott,
obwohl er will, dass seine Attribute sichtbar werden, die Möglichkeit,

niemals eine Schöpfung zu erwägen, hatte wählen können. Die
Welt hat ihren Platz nicht einmal neben Gott. Daraus folgt, dass die
Wissenschaft uns zwar zu Gott führen kann, die Schöpfung aber,
d. h. das Verhältnis zwischen Gott und seiner Erscheinung, ein
Mysterium bleibt. Die Erscheinung Gottes vor der Schöpfung und die
Art seines Schöpfungsprozesses liegen jenseits menschlicher Erkenntnis.

Die Welt hängt von Gott ab, aber Gott ist nicht abhängig von
der Welt.

Hirsch führt als erstes aus, dass Formstechers Anspruch, nichts
über die Eigenschaften Gottes zu wissen, einen Beweis des Seins

Gottes aus dem Nichts und, paradoxerweise, eine Herleitung des

Nichts aus dem Sein einschliesst. Hirsch benötigt für den Glauben
keine Gottesbeweise. Ausserdem würde « Da » (von Dasein) Gott
räumlich begrenzen und das « Sein » kann vorausgesetzt werden —
wenn es keinen Gott gäbe, gäbe es garnichts. Nichts desto weniger
sollten wir das Wort « Gott », oder Gott als ontologische Idee oder

ontologischen Begriff oder « Geist » beweisen — was Formstechers
unerreichte Absicht ist. Zweitens wäre der Lauf der Welt dem
Zufall überlassen, wenn Gottes Wesen aus ihr herausgelöst wird,
während Gott irrelevant wird. Hirsch fragt nach der Bedeutung
Gottes für die Menschheit und nicht, was er für Engel, Mondbewohner

oder « für sich » ist.
Hirschs erster Einwand ist bedeutungslos. Formstecher stellt die

Existenz Gottes nicht in Frage, Er versucht lediglich, sie rational
anzunehmen. Überdies beweist Hirsch seinen eigenen Kriterien nach
ebensoviel wie Formstecher. Hirschs Hingabe an einen « relevanten »

Gott setzt voraus, dass er erkannt hat, dass die Existanz Gottes « für
sich » keine Bedeutung für die Menschheit hat. In seinem zweiten
Einwand wendet Hirsch sich gegen Formstechers paradoxen Weg,
zuerst Gott nicht in Frage zu stellen, ihn dann aus dem Kosmos zu
beweisen, um ihn zum Schluss wieder aus dem Kosmos herauszulösen.

Aber Hirsch selbst macht es nicht anders. In seinen Dessauer

Predigten (Die Messiaslehre der Juden, 6; Friede, Freiheit und
Einheit, 29) sagt er, dass Gott beständig mit den guten Menschen ist.

27



In der Religionsphilosophie beschreibt er Gottes enge Verbundenheit

mit dem Guten in der Welt. Auf der anderen Seite ist Gott
geheimnisvoll und existiert ausserhalb der Welt (M7, 6; FFE, 29). Es

gibt ihn mit oder ohne Juden, er steht über räumlichen oder
zeitlichen Bedingungen, er kann zu nichts Endlichem in Beziehung
gesetzt werden (RJ, 25-6; 48). Gott ist völlig unabhängig von menschlichem

Leben (RJ, 49). Es ist sinnlos, nach Gottes Tun vor der
Schöpfung zu fragen (RJ, 547). Es hegt ausserhalb Hirschs Möglichkeiten

zu erklären, warum Gott eine vollkommene Welt schafft,
dennoch mit dem Schöpfungprozess fortfährt und sogar den
Menschen zu ihrer weiteren Vervollkommnung einsetzt. Auch betont
Hirsch das prophetische Judentum (RJ, 478, 590-610). Mit Hilfe von
Prophezeiungen kommuniziert Gott auf eine nicht-menschliche
Weise, und es ist nicht möglich, das « wie » des prophetischen
Moments zu erfahren. Somit ist Hirschs Gott dem kosmischen Kontext

immanent und steht doch — paradoxerweise — völlig ausserhalb

dieses Kontexts.

b) Formstechers « anthropologische » Gottheit

Nach Formstecher spürt der Mensch, obwohl Gottes Wesen und
Handeln für ihn nicht erkennbar sind, einen berechtigten Drang,
von Gott als Person zu sprechen. Hier versucht er, zu den höchsten
Werten zu gelangen. Der Mensch ist die Krone der Schöpfung; und
das Höchste im Menschen sind Freiheit und Selbstbewusstsein.
Darum muss auch Gott auf eine übermenschliche Art frei und selbst-
bewusst sein. Das Ideal der Menschheit sei, das Gute weiterzutragen,
d. h. seine naturgegebenen Fähigkeiten durch den Geist zu
realisieren. Gott will ebenfalls das Gute in vollkommenster Form. Auf
geheimnisvolle Weise vereinigt sich Gottes Streben nach dem Guten
mit dem der Menschen.

Nach Hirschs Ansicht impliziert eine derartige Behandlung des

Problems, dass Gott lediglich eine Apotheose der Menschheit ist. Er
existiert nur in ihr. Das bedeutet, dass der Rest der Schöpfung
bedeutungslos ist.

Aber auch bei Hirsch zeigen sich anthropologische Tendenzen,

wenn er von Gott redet, er spricht sie nur nicht aus. Er beschreibt

28



den Menschen als das Epitom der Schöpfung. Der Mensch ist einzigartig,

weil er selbstbewusst ist. Gott ist nur innerhalb des menschlichen

Bezugssystems erfassbar (RJ, 1-34, 48-9). Und natürlich, in
der gleichen Besprechung behauptet er, dass Gottes Bedeutung
überhaupt in seiner Bedeutung für die Menschheit liegt.

c) Gott und Geschichte

Formstechers Gott hat an der Geschichte teil und zugleich
kontrolliert er sie. Hier ist er geheimnisvoll und völlig frei in seinem
Handeln. Er wird nicht durch seinen Weltplan bestimmt und er
bleibt « unberührt » von den zeitlichen und räumlichen Umstanden,
nach denen er sich verändert. (V)

Hirsch bezeichnet das als Machtspruch. Mit einem salto mortale

sagt er, dass Formstecher hofft, die dialektische Geschichte der Freiheit

des Menschen mit Gottes eigener Erlangung der Freiheit in
Verbindung zu bringen. Hirsch versucht, das Verhältnis zu rationalisieren.

Gott ist unabhängig und frei und erkennt die Notwendigkeit

seines Erscheinens in der Welt, um der Menschheit ein Abbild
göttlicher Freiheit zu geben. Gott lässt den Menschen Anteil an
seiner Gestalt haben, aber der Mensch hat einen willkürlichen
Instinkt. Obwohl es Sünde, die Selbstaufgabe ist, bedeutet, wählen
die Menschen die Möglichkeit, ihre Freiheit zu vernichten.

In der Religionsphilosophie ist Gott transzendentes Prinzip oder

Voraussetzung für menschliche Freiheit. Hirsch kümmert sich nicht
darum, dass der Mensch auf eine, wie uns scheint, ontologische
Weise Gottes gewahr ist. Gott ist der Raum zwischen der potentiellen

und der vorhandenen Freiheit des Menschen. Der Mensch
verwirklicht seine Freiheit demnach unter göttlicher Führung. Der
Mensch erhält seine Freiheit von Gott. Dort, wo Geschichte
gleichbedeutend mit Entwicklung von Freiheit ist, manifestiert Gott sich
immer stärker in der Welt; dort aber, wo der Mensch sündigt, zieht
Gott sich zurück, unberührt (RJ, 9-14; 25-30; 35-36; 38-42; 48-9). So

bestimmt der transzendente Gott die Geschichte der Freiheit. Aber
Hirsch ist nicht imstande zu erklären, wie die Geschichte der
Menschheit mit all ihrer Sünde zu Gott in Beziehung gesetzt werden
kann.

29



GESCHICHTSPHILOSOPHIE

a) Das Judentum als Idee und Erscheinung

Um zu zeigen, dass das Judentum eine unbedingt notwendige
Erscheinung der Menschheit ist, unterscheidet Formstecher in «

Judentum als isolierte Einheit » und « Judentum in Beziehung zur
übrigen Menschheit ». Zuerst ist es subjektiv, an und für sich, die
reine und wahre Idee der immer weiter sich fortsetzenden sittlichen
Freiheit. Dann erscheint es in der Weltgeschichte und manifestiert
sich in Zeitvorstellungen. Das Judentum ist ebensosehr eine Mischung
aus subjektiven und objektiven Wahrheiten wie unveränderliches,
absolutes Kriterium. Obwohl sich seine Erscheinung oder sein
Gewand im Laufe der Geschichte verändert, soll es so lange auf
seine Umgebung einwirken, bis die Weltgeschichte den Vorstellungen

des Judentums entspricht (RG, 12-3).
Hirsch kritisiert zuerst die a priori Unterscheidung in Idee und

Erscheinung. Eine Idee kann von ihrer Erscheinung nicht getrennt
werden, da es kein Kriterium für die Bestimmung einer reinen Idee
gibt. Es kann nicht als Kriterium gelten, dass diese reine Idee immer
akzeptiert worden ist. Derartige Ideen sind weder auf das Judentum
beschränkt, noch für das Judentum akzeptabel. Religion ist identisch

mit der äusserlichen Beachtung der Gebote, dies ist der einzige
Gedanke, der sich in der gesamten Literatur von der Mischna bis
zum Schulchan Aruch findet. Und die Ansichten derjenigen, die
lieber eine Unterscheidung gemacht haben wollen, werden nicht
einmal mehr akzeptiert. Nach Hirschs Auffassung wählt Formstecher

willkürlich die Dinge aus, die in sein Konzept passen, und nennt
sie dann fromme Erkenntnis. Alles, was nicht zu den gegenwärtigen
Umständen passt, wird einfach zur Erscheinung erklärt. Er kapituliert

demütig vor der Gegenwart, denn er ist ein «Kind seiner Zeit».
Zum zweiten behauptet Hirsch, dass bei Formstecher die Idee in der
Erscheinung untergeht. Wenn reine Wahrheit mit weltlichen Dingen
vermischt wird, ist das Ergebnis Unwahrheit. Es ist wohl möglich,
die Idee in ihrer kultischen Erscheinung rein zu halten, aber das

macht nur einen kleinen Teil des Lebens aus. Zum dritten besagt die

Formulierung « unbedingt notwendige Erscheinung » gar nichts. Sie

kann sich weder auf die Erscheinung beziehen, denn diese ändert

30



sich mit den äusseren Umständen, noch auf die Idee, denn diese

erscheint nicht. Sie kann auch nicht beide zusammen meinen, da

Formstecher Idee und Erscheinung sorgfältig auseinander hält. Nur
die Idee, die in der Erscheinung wirklich vorhanden ist und diese

bestimmt, wird von Hirsch akzeptiert. Es muss gezeigt werden können,

wie sie notwendigerweise, d. h. dialektisch, eine angemessene
Erscheinung annimmt und alles Unangemessene überwindet.

Diese Haltung steht im Widerspruch zur Religionsphilosophie.
Hier bezieht sich der Terminus « Notwendigkeit » auf die Uberein-
stimmung von Subjekt und Objekt, wie er in den « Begriffen », die
die Hegeische Philosophie konstituieren, erscheint (PR II, 147-48).
In der Besprechung verwendet Hirsch den Terminus « Begriff » für
Formstechers Idee von Gott und dem Judentum. Er will, dass die

Begriffe alle Erscheinungen dialektisch dominieren. In der
Religionsphilosophie sollen die philosophischen Formen der Begriffe nur zur
Neudeutung oder Wieder-Gabe religiöser Erfahrung oder religiöser
Inhalte verwandt werden. Das gilt für die Heilige Schrift der Juden
oder jede andere Religionsgeschichte. Unglücklicherweise führt
Hirsch seine Absichten nicht aus.

Hirsch beschuldigt Formstecher, seiner Zeit Zugeständnisse zu
machen. Aber er selbst konnte das auch nicht vermeiden. Schon in
seiner allerersten Veröffentlichung, einer unbeachteten Bar-Mitvah-
Predigt aus dem Jahre 1838, betont er, dass die religiöse Idee über
und im Gegensatz zu ihrem gottesdienstlichen Gewand in der
Gemeinde steht. Obwohl gottesdienstliche Bräuche nicht leichtfertig

abgeändert werden sollten, sind sie jedoch keine unantastbare
Verkörperung der Bedeutung des Judentums. Jeder einzelne Jude
sollte sorgfältig für sich entscheiden, welche Bräuche er aufrechterhalten

will. Von seiner Dessauer Kanzel (MJ, X - XIV; FFE, 26 ff.;
46-59) predigte er, dass rituelle Handlungen zeitgebunden seien,
veränderliche Erscheinungen, Symbole der ewigen Wahrheit. Sie
sind nur Ausdrucksmittel innerer Religiosität und haben keine Bedeutung

in sich selbst.

b) Die « wesentliche Entwicklung » des Judentums (RG, 4)

Formstechers Interpretation der Geschichte kann als drei
konzentrische Kreise aufgefasst werden. Der innerste ist das Judentum

31



als reine Idee, der zweite das Judentum in seiner Erscheinung, sich

um sich selbst drehend, und der äusserste ist das Judentum, wie es

in der Menschheit erscheint (XI).
Das Judentum selbst beginnt mit einer vorhistorischen Offenbarung.

Der Mensch steht auf der Grenze zwischen Natur und Geist.

Gott offenbart das ethische Ideal der Beherrschung der Natur durch
den Geist, das Ähnlichkeit mit Gott bedeutet. Als das Bewusstsein
dieses Ideals den Menschen veranlasst, sich zu ändern, beginnt die
historische Offenbarung. Der Mensch schämt sich, weil er vom
Baume der Erkenntnis gegessen hat und versucht, aus seinem
Schlummer zu erwachen, Formstecher nennt das die « objektive »

Zeit der jüdischen Geschichte. Sie ist charakterisiert durch die
Eingebungen der Propheten von aussen und den isolierten theokratischen
Staat der Juden. Als der Mensch sich vom passiven Empfänger zum
aktiven Beurteiler seiner Umwelt wandelt, tritt er in ein «

objektivsubjektives » Stadium. Der Geist beginnt, die Natur gemäss dem
sittlichen Ideal zu veredeln. Die Offenbarung nimmt räumliche und
zeitliche Formen an. Der Mensch fängt an, sich reflektierend zu
manifestieren. Das zeigt sich in dem Bemühen der Rabbiner, die

Heilige Schrift zeitgemäss zu interpretieren. In dieser Zeit bilden
sich Traditionen und Bräuche heraus. Die « subjektive » Zeit beginnt
mit der Übernahme der Kontrolle der Umwelt durch die Vernunft.
Offenbarung wird als Selbsterkenntnis erfahren. Dieses philosophische

Selbstbewusstsein der Juden beginnt mit Mendelssohn.
Das Judentum hält äusserst streng an dem Ideal fest. Andere

Religionen sind in ihren Erfahrungen und Auffassungen der Natur
stärker als einer Offenbarung verhaftet. Aber Juden und Nicht-Juden
durchschreiten gemeinsam die verschiedenen Stufen der Geschichte.
Israel muss, das ist Bestandteil der Realisierung des ethischen Ideals,
anderen helfen, die Natur durch den Geist zu beherrschen, bis sein
Einflussbereich die gesamte Menschheit umfasst. Das Christentum
und der Islam helfen Israel, indem sie heidnische Rollen annehmen,

um das Ideal mit anderen teilen zu können. Jesus selbst ist beispielhaft

für die Rückkehr des Geistes aus der Natur zu sich selbst.

Hirsch sagt, dass Formstecher notwendigerweise das Wesen des

Judentums mit seiner wesentlichen Entwicklung zur Universalreli-
gion der Menschheit identifiziert. In dieser Eigenschaft ist das Juden-

32



tum aber nur Teil der Wahrheit. Die ganze Wahrheit wird es erst

mit der Erfüllung der Geschichte sein. Mehr noch, sobald das Judentum

mit der übrigen Menschheit zusammentrifft, bedeutet das

seinen Untergang. Kurz gesagt, das Judentum verrät sich selbst,

wenn es an der Geschichte teil hat.
Die Religionsphilosophie scheint diese Ansichten zu unterstützen.

Die anderen Kulturen werden in die ewigen Prinzipien des Judentums

sublimiert. Israel nimmt an der geschichtlichen Entwicklung
nicht teil. Es repräsentiert die unerschütterliche These, die neben
allen anderen antithetischen Religionen herläuft, bis sie die Welt in
einer absoluten Synthese kontrolliert. Damit wird das wunderbare,
vom Leiden geprägte Überleben Israels kontrastiert mit der
unvermeidlichen Selbstzerstörung der bösen Nationen. Die Kriege der
Heiden sind Gott fremd (cf. MJ, XII), und deshalb beteiligt sich

Israel, obwohl es sie bedauert, nicht. Israel ist das sich niemals
wandelnde Beispiel, dem die anderen zu folgen haben. Tun sie es nicht,
müssen sie vergehen. Das Christentum dient als Missionar, der anderen

die Botschaft Israels bringt. In einer Reihe seiner Dessauer
Predigten führt er einen entscheidenden Gedanken ein (FFE, XIX).
Israel wird charakterisiert als das Gefäss, das das Beste aller anderen
Kulturen in sich aufnimmt. Jede Nation trägt mit ihrer einen,
überragenden Eigenschaft zur Grösse Israels bei, um dann zu vergehen.
Als These der Geschichte ist Israel von dem, was seine Antithesen
anbieten können, abhängig. Also ist Israel, wie Hirsch selbst sagt,
den anderen Nationen nicht überlegen. Beide gehören dem selben
« Körper » an, und jedes hat eine notwendige Funktion. Der Verlauf
der jüdischen Geschichte hängt von dem ab, was andere
hervorbringen {MJ, XII).

SCHLUSSBETRACHTUNG

Hirsch hat Formstecher angegriffen; manchmal wegen Dingen,
die seinen eigenen Werken widersprachen, manchmal wegen Dingen,
die er, unabsichtlich wohl, selbst ebenfalls getan hat. Im allgemeinen
lehnt er Formstechers Neigung zum Geheimnisvollen und
Paradoxen und seinen Hang zum Dualismus ab. Hirsch also verlangt eine

33



philosophische Notweidigkeit, die den religiösen Inhalt beherrscht.
Das steht im Widerspruch zu seiner Kritik an Hegel, ist aber
ironischerweise eine unbewusste Tendenz, die sich in Hirschs gesamtem
Werk findet. Er lehnt Formstechers lose Verbindung zwischen Gottes
Wesen und seinen Eigenschaften ab, denn das bedeutet, dass der
Lauf der Welt dem Zufall überlassen wird und Gott für die Menschheit

irrelevant ist. Aber Hirsch selbst schlittert auch immer wieder
in das Vokabular jemandes, der an eine Gottheit sub specie aeterni-
tatis glaubt. Hirsch kritisiert die anthropologische Art, in der
Formstecher die Frage Gottes behandelt, ist aber selbst auch nicht in der
Lage, sie zu vermeiden. Er lehnt Formstechers Beschreibung eines

Gottes, der an der Geschichte teilhat, ohne dass diese auf ihn
einwirkt, ab. Aber auch Hirschs Gott hat eine transzendente Dimension
und wird einzig und allein von der historischen Entwicklung der
Freiheit, die er selbst festgesetzt hat, berührt. Beide haben eine paradoxe

Auffassung von Gott. Hirsch kritisiert Formstechers a priori
Unterscheidung zwischen Idee und Erscheinung, obwohl er in der
Religionsphilosophie die Bedeutung einer Trennungslinie zwischen
philosophischen Begriffen und der Erscheinung religiöser Erfahrungen

hervorhebt. Seiner Meinung nach geht bei Formstecher das

Wesen das Judentums in der übrigen Menschheit unter wegen seiner
humanistischen Behandlung der Geschichte. Aber in Hirschs dialektischer

Interpretation der jüdischen Geschichte ist die Herrschaft der
Geschichte durch die unerlässlichen Beitrage der Nicht-Juden
limitiert.

In Hirschs Angriffen scheint sich seine eigene Unentschlossenheit
oder Frustration widerzuspiegeln, und er scheint Formstecher für
sein eigenes Versagen verantwortlich zu machen. Vielleicht ist er
auch bereit, nur um Formstecher zu übertrumpfen, seine eigene
Position zu verändern. Man könnte sogar mutmassen, dass er indirekt

mit seinem Widersacher übereinstimmt. In diesem Fall dürfte
er ein Muster für die unvermeidlich paradoxen Wege dialektischen
Denkens sein.

34



BENUTZTE WERKE

a) Primärliteratur
Formstecher Salomon, Die Religion des Geistes. Hermann, Frankfurt am Main,

1841. (RG)
— Israelitisches Andachtsbüchlein zur Erweiterung und Ausbildung der ersten

Religiösen Gefühle und Begriffe. 1836.
— « Zur Geschichte der Eschatologie im Judentum », in Geiger, WZJT IV,

1839, 239 ff.
Hirsch Samuel, Was ist Judenthum und was dessen Verhältnis zu andern Reli¬

gionen P Predigt zur Einsegnungsfeier seiner beiden Zöglinge Theodor und
Oskar Heymann gehalten am 17. Juni 1838 von Samuel Hirsch, jüdischen
Predigtsamtscandidaten. Carl Heymann, Berlin, 1838.

— Friede, Freiheit und Einheit. Sechs Predigten, gehalten in der Synagoge zu
Dessau. H. Neubörger, Dessau, 1839. (FFE)

— Predigt zur hundertjährigen Geburtsfeier Sr. Hochfürstl. Durchlaucht unseres
hochseligen Herzogs Leopold Friedrich Franz. H. Neuburger, Dessau, 1840.

— Das System der religiösen Anschauung der Juden und sein Verhältnis zum
Heidenthum, Christenthum und zur absoluten Philosophie. Erste Hauptabtheilung

: Die Apologetik.
Erster Band : Die Religionsphilosophie der Juden. Für Theologen aller
Konfessionen, so wie für gebildete Nichttheologen dargestellt und mit erläuterten
Beweisstellen aus den Talmudim und Midraschim versehen.
Die Religionsphilosophie der Juden oder das Prinzip der jüdischen
Religionsanschauung und sein Verhältnis zum Heidenthum, Christenthum und zur
absoluten Philosophie dargestellt und mit erläuterten Beweisstellen aus der
heiligen Schrift, den Talmudim und Midraschim versehen. Heinrich Hunger,
Leipzig, 1841. (RJ)

— Die Messiaslehre der Juden in Kanzelvorträgen. Zur Erbauung denkender
Leser. Heinrich Hunger, Leipzig, 1843. (MJ)

— « Die Religion des Geistes von Dr. S. Formstecher. » Literaturblatt des
Orients. Hg. Julius Fürst, Leipzig, 1842. Spalten 433-444; 561-565; Beilage
Nr. 38, 1842, 1-8.

b) Sekundärliteratur

Bamberger Bernard J., « Formstecher's Jewish History », HXJCA 1950/51, 1-35.
Bernfeld Simon, Da'at Elohim. Warsaw, 1897.
Fischer Kuno, Hegels Leben, Werke und Lehre. Karl Winter, Heidelberg, 1911.

— Schellings Leben, Werke und Lehre. Karl Winter, Heidelberg, 1923.
Lewkowitz Albert, Das Judenthum und die geistigen Strömungen des 19. Jahr¬

hunderts. Marcus, Breslau, 1935.

Maybauim Ignaz, « Samuel Formstecher », (sic) in MGWJ, 1927, 88 ff.
Michelet C.L., Schelling und Hegel, Berlin, 1839.

Philippson Ludwig, hg., Allgemeine Zeitung des Judenthums, Jahrg. 5, 1841,
605-06; Jahrg. 6, 1842, 122-23.

Schoeps Hans-Joachim, Geschichte der jüdischen Religionsphilosophie in der
Heuzeit, Bd 1. Vortrupp, Berlin, 1934.

Seligmann Casar, Geschichte der jüdischen Reformbewegung von Mendelsohn bis
zur Gegenwart. Frankfurt am Main, 1922.

Wiener Max, Jüdische Religion im Zeitalter der Emanzipation. Philo, Berlin, 1933.

35


	Zur Verteidigung Formstechers

