
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 29 (1973)

Artikel: Der Vortrag des Ma'asse Merkawa : eine Vermutung zur fruehen
Merkawamystik

Autor: Goldberg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER VORTRAG DES MA'ASSE MERKAWA
EINE VERMUTUNG

ZUR FRUEHEN MERKAWAMYSTIK

von Arnold Goldberg

Nur wenig ist über Form und Inhalt der frühen jüdischen Mystik
bekannt, und viel ist darüber geschrieben worden h Neben den nur
schwer und mit vielen Vorbehalten zu datierenden Texten der
Hekhalotliteratur und dem gewiss frühen Buch Jezira sind uns nur
die kurzen Ausführungen im 2. Kapitel des Traktates Chagiga in der
Tossefta sowie im palästinischen und im babylonischen Talmud als

einigermassen authentisches Quellenmaterial zugänglich. Man möchte
meinen, dass diese Texte inzwischen bis ins letzte durchforscht und
erarbeitet sind2, aber es lohnt sich doch immer wieder sie prüfend
zu bearbeiten. Im besonderen scheint mir, dass der redaktionelle
Aufbau der Texte bisher vernachlässigt wurde — und doch ist dieser
redaktionelle Aufbau sehr aufschlussreich. Ich meine hier zwei
Formen mystischer Betätigung zu erkennen, von denen die eine, der
Vortrag, bisher fast ganz übersehen wurde, weil er in der späteren
Mystik jede Bedeutung verloren hat.

Bei der Interpretation rabbinischer Texte und im besonderen auch des
Talmuds ist zu beachten, dass der Redaktor einen bestimmten Gedankengang
verfolgt und durch Traditionsstoff belegt. Der Traditionsstoff, zumeist aus kleinen
und kleinsten literarischen Einheiten bestehend, wird dabei der grösseren, vom
Redaktor hergestellten literarischen Einheit ein- und untergeordnet. Die Aussage
und Tendenz der kleineren Einheit kann dabei manchmal fast unmerklich verändert

werden oder auch ganz untergehen. Desgleichen muss bei der Interpretation
dieser Texte beachtet werden, dass der ältere Text keineswegs immer die ältere
Form und den ganzen zu seiner Zeit bekannten Stoff wiedergibt. « Text », wie er
uns in diesen literarischen Werken vorliegt, ist immer nur redaktionelle Verarbeitung

von Traditionsstoff, d. h. zugleich eklektische Auswahl. Wenn ein späterer
«Text» ein Mehr an Traditionsstoff bietet als ein früherer, dann bedeutet dies
nicht ohne weitereis, dass der frühere Text später ausgestaltet wurde — doch ist
mit solchen Ausgestaltungen gewiss immer zu rechnen. Vielmehr kann der
Redaktor des späteren Textes auf weiteren Traditionsstoff zurückgegriffen haben.

4



Der Text der Mischna Chagiga 11,1 bringt keinerlei Traditionsstoff

zum Thema selber. Die Mischna tradiert lediglich das Verbot
coram publico bestimmte Gegenstände vorzutragen und darüber zu
lehren :

Man lehrt nicht3 von den Inzest (-verboten) vor Dreien und
nicht das Schöpfungswerk4 vor Zweien und nicht das Wagenwerk

5 vor einem Einzelnen, es sei denn er ist weise6 und sieht

aus eigener Erkenntnis ein.
Jeder, der vier Dinge betrachtet, dem wäre es besser, wenn er

nicht in die Welt gekommen wäre : Was oben ist7 und was unten
ist8, was vorher 9 war, und was später 10 sein wird.

Und jeder, der sich nicht der Ehre seines Schöpfers erbarmt,
dem wäre es besser, wenn er nicht in die Welt gekommen wäre.

Die Mischna bringt das Verbot in einer numerischen Ordnung :

nicht vor dreien, nicht vor zweien, nicht vor einem. Diese Anordnung

ist verbreitet und beliebt und sicherlich auch ein mnemotechnisches

Hilfsmittel11. Nicht immer sind es gleichartige Gegenstände,
die so miteinander verbunden werden, doch besteht immer ein
Bezug : hier ist es das Verbot des Vortrages. Zwischen den
Inzestvorschriften und dem Ma'asse Merkawa, bzw. Ma'asse Bereschit,
besteht sonst kein Zusammenhang12.

Auch der folgende Satz der Mischna ist ein Zahlensatz : « vier
Dinge... ». Zwischen diesen vier Dingen und dem Ma'asse Bereschit,
bzw. Ma'asse Merkawa, besteht ein Zusammenhang : Ma'asse Bereschit

hat die Welt vor der Schöpfung und die geschaffene Welt
überm Himmel und unter der Erde zum Gegenstand, Ma'asse
Merkawa den Himmel und den Thron und wahrscheinlich auch die
zukünftige Welt13.

Wie so oft besteht ein gewisser Gegensatz zwischen dem ersten
Teil der Mischna und dem zweiten, denn der zweite Satz schliesst
nicht nur den Vortrag, sondern überhaupt die Beschäftigung mit
diesen Dingen aus.

Der letzte Satz ist analog zum vorhergehenden konstruiert (« dem
wäre es besser... ») und gibt den Grund für das Verbot : Wer sich
mit diesen Dingen befasst, schmälert nur zu leicht die Kawod, die

5



Ehre oder Herrlichkeit des Schöpfers, ein terminus der ja auch

die offenbare Erscheinung Gottes als Gegenstand der Gottesschau
bezeichnet14. Eben dies ist der Grund dafür, dass der Mensch sich

mit der Betrachtung der terrestren Welt und der abgemessenen Zeit
bescheide.

Traditionsstoff und redaktionelle Intention stimmen hier ganz
überein. Der Traditionsstoff ist das formulierte Gebot; die Intention
des Redaktors war es, dieses Gebot mitzuteilen und im zweiten Teil
der Mischna zu begründen.

Die Tossefta Chagiga Kap. 2 erweitert nun die Sätze der Mischna

um weiteren Traditionsstoff, der mit dem Gebot selber nur wenig
zu tun hat. Die Absicht des Redaktors der Tossefta war wohl die
rechte Beschäftigung mit den indizierten Gegenständen zu zeigen
und auch die unrechte — entsprechend den Möglichkeiten des ersten
Satzes und dem Verbot des zweiten. Die Tossefta bringt hier an
erster Stelle einen Tatfall, ein Ma'asse, der sich zwischen Rabban

Jochanan ben Sakkai und R. Elasar ereignet hat. (Vgl. den Text
unten). Der Tatfall in der Tossefta handelt vom Vortrag des Schülers

vor dem Lehrer. Nach diesem Tatfall bringt der Redaktor den Satz

des R. Josse b. Jehuda :

R. Josse b. Jehuda sagt : R. Jehoschua trug vor 15 Rabban

Jochanan ben Sakkai vor; R. Aqiba trug vor R. Jehoschua vor;
Chananja b. Chakhinaj trug vor R. Aqiba vor. Vier gingen in den
Pardess ein...

Der Satz schliesst ganz folgerichtig an den Tatfall vom Vortrag
an. Der Satz von den Vieren, die in den Pardess eingingen, scheint
in der Tossefta anonym zu stehen, ein Zusammenhang mit dem
vorhergehenden ist nicht ohne weiteres zu erkennen. Mit dem Satz

von den Vieren könnte ein neuer Abschnitt beginnen, der von einem
anderen Gegenstand in diesem Zusammenhang handelt. Der palästinische

Talmud bringt hier aber eine etwas andere Lesart :

R. Jehuda b. Pasi im Namen R. Josse b. R. Jehuda (sagte) :

Drei haben ihre Lehre vor ihrem Lehrer vorgetragen lö. R.
Jehoschua... (usw.).

6



Die Lesart des pT ist hier sicherlich der der Tos. vorzuziehen,
sie ist bei der Nennung der Tradenten vollständiger, und sie ergänzt
eine Zahl, die man so kaum wilkürlich ergänzen würde. Vielleicht
wurde diese Zahl von R. Jehuda b. Pasi ergänzt oder er hat sie von
einem Tradenten gehört. Durch die Anführung der Drei ergibt sich

nun wieder eine numerische Ordnung für den ganzen Abschnitt :

Drei haben ihre Lehre vorgetragen, vier gingen in den Pardess ein.
Dies ergibt ein Zahlenschema, welches sich auch sonst findet17.
Nach der Aufzählung der drei, die ihre Lehre vorgetragen haben,
schiebt der pT noch eine Bemerkung ein : « Von da an war ihr Sinn
nicht mehr lauter » 18. Damit wird wenigstens vom Redaktor des

pT eine zeitliche Grenze gesetzt : Von da an war der Vortrag nicht
mehr so, wie er sein sollte — aus welchen Gründen immer.

Der Satz von den Dreien und Vieren ist im b. T. durch die damit
verbundene amoräische Erörterung nicht mehr geschlossen 19.

Die Anordnung in der Tos. erlaubt den Schluss, dass die
Aneinanderreihung der Drei und der Vier spätestens vom Redaktor der
Tos. ausgeführt wurde, vielleicht aber schon von R. Josse b. Jehuda
oder aber von dessen Tradenten R. Jehuda b. Pasi.

Der Satz selber gab ursprünglich sicherlich nur die Namen wieder, denn
solche leicht zu merkenden Sätze sind ihrem Wesen nach kurz gehalten. In der
Regel wird ein solcher Satz am Anfang eines längeren Stückes stehen, in
welchem dann die Einzelheiten weiter ausgeführt werden 20. In der Tat leitet auch
jetzt noch der Satz : « Vier gingen in den Pardess » den ganzen Abschnitt über
diese Vier ein. Erst die Redaktoren der Talmude haben hier noch weiteren Stoff
eingetragen. Die Ausführungen dagegen, die zum Vortrag gehören, finden sich in
der jetzigen Anordnung vor dem Satz von den Dreien. Der in der Tos. kurz
vorgezeichnete und in den Talmuden weiter ausgeführte Aufbau des Abschnittes
war also folgender : 1. Tatfälle; 2. dier Satz R. Josse b. Jehudas über die drei,
die vorgetragen haben, und (vielleicht erst sekundär verbunden) den vieren die
in den Pardess eingingen; 3. Ausführungen über die Personen, die in den Pardess

eingegangen sind.

Man könnte vermuten, dass ein unmittelbarer Zusammenhang
zwischen Vortrag und Pardess besteht, etwa so, dass der Vortrag die
Voraussetzung für den erfolgreichen Eingang in den Pardess wäre.
Diese Möglichkeit wird aber nirgends aufgenommen. Auch wird
Rabban Jochanan nicht unter denen genannt, die in den Pardess

eingegangen sind, obgleich R. Aqiba vor ihm vorgetragen hat.

7



In der weiteren Ausführung der Texte ist dagegen eine entschiedene

Differenzierung zu erkennen. In der Schilderung der Tatfälle
wird der Vortrag positiv bewertet. Der Eingang in den Pardess wird
zwar nicht expressis verbis verurteilt, aber drei der Lehrer — grosse
und weise Männer — sind dabei zu Schaden gekommen an Geist
oder Leben oder Glauben, und nur einer ging in Frieden ein und
aus. An anderer Stelle im bT wird gesagt, dass dieser eine gerade
noch mit heiler Haut davon gekommen ist21. Hier findet sich also

eine unausgesprochene aber in der Tat entschiedene Wertung : das

Unterfangen ist äussert gefährlich. Daraus muss man wohl schliessen,
dass diese Weise nicht recht, und, nach der Meinung der Tradenten,
Gott nicht eigentlich wohlgefällig ist.

Vortrag und Eingang in den Pardess scheinen durchaus verschiedene

Dinge zu sein. Gemeinsam ist beiden der Gegenstand, das

Ma'asse Merkawa, sie untescheiden sich aber wohl in der Weise der
Beschäftigung damit. Nach der Bemerkung des pT könnte man sogar
meinen, dass der Eintritt in den Pardess eine Verfallserscheinung
war. Es scheint mir daher wenigstens arbeitshypothetisch richtig zu
sein, zwischen Vortrag und Eingang in den Pardess zu
unterscheiden.

Leider ist es nun so, dass wir über den Pardess nichts sicheres
wissen22. Aber vieles spricht doch dafür, dass wenigstens die Redaktoren

der Talmude der Ansicht waren, dass dies die Himmelsreise der
Jordej Merkawa war. Dies geht gewiss aus dem R. Aqiba
zugeschriebenen Satz hervor « wenn ihr an den glänzenden Marmorstein
kommt, dann sagt nicht « Wasser Wasser » 23. Diese Anweisung
hat ihren Ort in der faktischen Himmelsreise, denn nur dort kann von
einem Anlangen an einem Ort die Rede sein, und das Verbot, dort
bestimmte Worte auszusprechen, ist nur bei der Himmelsreise sinnvoll.

Fast genau so wenig wissen wir über den Vortrag. Der
Traditionsstoff hierüber findet sich zusammengefasst im Text der beiden
Tatfälle. Wie Urbach bereits gezeigt hat24, liegen die Texte in
verschiedenen Versionen vor. Da ist die knappe, bescheidene Version
der Tos. und die ausführlichere, um wunderbare Begebenheiten
vermehrte Version des pT, der zudem noch einen zweiten Tatfall ent-

8



hält, und die Version des bT, welche wiederum von der des pT
abweicht.

Der Tatfall in der Tos. lautet :

Ein Tatfall mit R. Eleasar b. Arakh, der den Esel hinter
Rabban Jochanan b. Sakkaj antrieb. Der sprach zu ihm : Rabbi,
lehre mich25 ein Kapitel aus Ma'asse Merkawa. Er sprach zu
ihm : Habe ich nicht (so) zu dir gesprochen : Man lehrt auch
nicht vor einem Einzelnen von der Merkawa, es sei denn, er ist
weise und versteht aus eigener Einsicht Er sprach zu ihm : Gib
mir Erlaubnis, dann will ich vor dir vortragen26. Alsbald stieg
Rabban Jochanan b. Sakkaj vom Esel, sie hüllten sich ein und
setzten sich beide auf einen Stein unter einem Olivenbaum, und
er trug ihm vor 27. Da stand er auf, er küsste ihn auf sein Haupt
und sprach : Gesegnet sei der Herr, der Gott Israels, der Abraham,

unserem Vater, einen Sohn gegeben hat, der zu lehren
weiss und einzusehen die Herrlichkeit28 unseres Vaters, der im
Himmel ist. Mancher lehrt schön und erfüllt nicht schön, erfüllt
schön und lehrt nicht schön, Elasar b. Arakh lehrt schön und
erfüllt schön. Selig bist du, Abraham, unser Vater, dass Elasar
b. Arakh aus deinen Lenden hervorgegangen ist, der zu lehren
weiss und einzusehen die Herrlichkeit unseres Vaters, der im
Himmel ist.

Der Zusammenhang zwischen Tatfall und Mischna ist evident.
Es geht vor allem um den Satz : « Habe ich nicht zu dir gesprochen...

», der die Voraussetzung für den Vortrag des Ma'asse
Merkawa enthält. Auf den parallelen Aufbau der Benediktion und des

Makarismus hat bereits Urbach29 hingewiesen, auch auf die formalen
Quellen der Benediktion (in 1. Reg. 5,21 und 2. Chron. 2,11).

Das Stück ist in Form eines Ma'asse, eines Tatfalles gehalten.
Der Inhalt eines Tatfalles ist in der Regel ein Ereignis, etwas was
sich begibt, und der Zweck des Berichtes ist es, zu zeigen, wie einer,
der als Beispiel dienen kann, in einer bestimmten Situation getan
hat. Damit ein erzählender Bericht zum Tatfall wird, muss er meistens

stilisiert werden, ursprünglich wesentliche Bestandteile können
weggelassen werden, einzelne Sätze, die ursprünglich am Rande

9



standen, können in den Mittelpunkt rücken. Auch wenn der Text nur
wenig verändert wird, kann doch das ursprüngliche Bezugssystem des

verarbeiteten Traditionsstoffes stark verändert werden. Für den
Redaktor der Tos. stand vor allem der erste Satz im Mittelpunkt, und
auch der Schluss, in dem von der Ehre oder der Herrlichkeit Gottes
die Rede ist, zeigt eine Beziehung zum Schluss der Mischna.
Ursprünglich jedoch wollte der Text wohl etwas anderes berichten :

er handelt von der Initiation eines Adepten. Es ist zwar, wenigstens
dem Scheine nach, von einem ganz bestimmten, einem geschichtlichen

Ereignis die Rede, etwas was sich zwischen zwei bekannten
Personen zu einem bestimmten Zeitpunkt zugetragen hat, das, was
sich zuträgt, ist jedoch etwas, was sich immer wieder erreignen
könnte: der Schüler bittet den Meister, dass er ihm einen bestimmten
Lehrstoff vortrage. Der Tatfall gibt ein sehr typisches Ereignis wieder,

auch wenn die Wiedergabe eher einen Prototyp zu berichten
scheint.

Es muss daher mit der Möglichkeit gerechnet werden, dass dem
Tatfall schon eine bestimmte Form der Initiation zugrunde liegt.
Der Dialog zwischen Meister und Schüler wäre aus der einmaligen
Situation heraus kaum verständlich. Elasar b. Arakh, der
überschwenglich gelobte, hätte ja wissen müssen, was der Meister ihm
mitteilen würde. Die Frage ist eher als Form der Anfrage zu
verstehen, auf deren Ablehnung dann die zweite Anfrage folgt, ob der
Schüler nun selbst vortragen darf. Durch seine Zustimmung gibt der
Meister zu erkennen, dass er den Jünger für fähig hält.

Während der Schüler vorträgt, sitzen Meister und Schüler unter
einem Baum. Wenigstens das Sitzen, vielleicht aber auch das Sitzen
unter einem Baum, dürfte einer festen Form, einem längst ritualisierten

Verhalten entsprechen. Die ausführlicheren Versionen der
Talmude enthalten auch die Erklärung dafür : Gott ist während des

Vortrages gegenwärtig, die Schekhina ist bei ihnen und das

angemessene Verhalten ist hier Verhüllen des Hauptes und Sitzen30.

Dieses Niedersitzen ist also kaum eine plötzliche Eingebung des

Meisters — auch wenn der Text diesen Eindruck vermittelt —
sondern bereits ein Ritus.

Der zweite Teil des Tatfalles unterscheidet sich formal erheblich

vom ersten, er besteht aus einer Benediktion, einem besonderen

10



Lob Elasar b. Arakhs und einem Makarismus. Formel und Inhalt der
Benediktion und des Makarismus sind einander sehr ähnlich.
Urbach31 hat bereits auf die Parallelen in den rabbinischen Texten
und auf deren Vorlagen hingewiesen und auch darauf, dass der
mittlere Satz weder zum vorhergehenden noch zum folgenden passt
und hat daraus geschlossen, dass der ganze Abschnitt von den
Worten an « mancher trägt schön vor... » aus einer anderen Quelle
stammt. Ich halte dies für nicht unwahrscheinlich, denn der Text
erscheint in seiner gegenwärtigen Form sehr überladen, die Parallelität

zwischen Benediktion und Makarismus ist so weitgehend, dass

ein literarisches nebeneinander sehr auffällig ist. Solche Benediktionen

und Makarismen wurden aber auch ad hoc verfasst, auch so,

wie sie jetzt im Zusammenhang des Tatfalles stehen. Man könnte dies
also auch für eine frei gestaltete Lobrede halten, in welcher die
Parallelitäten gar nicht auffallen würden. Wenn aber der Tatfall von
der Ausführung eines bestehenden Ritus berichtet, dann ist hier
gewiss ein zu viel. Dann wurde das Lob des Schülers, der Abschluss
der Initiation, ursprünglich in verschiedenen Formen tradiert und
erst später miteinander verbunden. Vielleicht sind dann später in der
Praxis die anonyme Benediktion und der namentliche Makarismus
hintereinander gesprochen worden.

Allerdings kann man den zweiten Teil, der sich formal so leicht
gliedern lässt, nicht mehr ohne weiteres auflösen. Durch alle drei
Stücke zieht sich das Leitwort doresch, es ist überall vom Vortrag, und
zwar vom rechten Vortrag die Rede. Urbachs so einleuchtender
Einwand, dass ja hier vom « tun » gar nicht gesprochen wird, wäre
hinfällig, wenn man davon ausgeht, dass der Vortrag eine ganz
bestimmte Form mystischer Betätigung ist. Dann kann zum Vortrag
auch ein Ritus und ein bestimmtes Tun gehören. Das Lob des Tuns
kann, wie Benediktion und Makarismus, Teil der abschliessenden
Laudatio geworden sein.

Als ursprünglicher « Sitz im Leben » des Tatfalles ist wohl der
Ritus der Initiation anzusehen. Dass es einen solchen Ritus gab, ist
angesichts der späteren streng ritualisierten Form der Hekhalotmystik
sehr wahrscheinlich, ja es ist anzunehmen, dass der Tatfall nur einen
minimalen Bruchteil des Ritus wiedergibt. Der Traditionsstoff des

Tatfalles ist daher direkt oder indirekt auf die Kreise der Merkawa-

11



mystiker zurückzuführen und so vielleicht auch das Verbot, welches
die Mischna tradiert, nämlich selbst einen Einzelnen zu belehren
oder vor einem Einzelnen vorzutragen. Sowie die Tos. und die Tal-
mude den Tatfall tradieren, hat er seine ursprüngliche Bedeutung
allerdings verloren, und er dient nur noch zur Illustration der
Mischna.

In den Talmuden ist der Tatfall, so wie er in der Tos. tradiert
wird, noch um einige Momente erweitert. Im Jerusalemer Talmud
heisst es :

Als R. Leasar ben Arakh mit Ma'asse Merkawa begann, da

stieg Rabban Jochanan b. Sakkaj vom Esel. Er sprach : Es ist
nicht recht32, dass ich von der Herrlichkeit meines Schöpfers
höre, da ich auf dem Esel reite. Sie gingen beide und setzten
sich unter einen Baum. Da kam Feuer vom Himmel und umgab
sie, und die Dienstengel hüpften vor ihnen einher, froh wie
Hochzeitsgäste vor dem Bräutigam. Ein Engel hob aus dem Feuer an,
er sprach : Gemäss deinen Worten, Elasar b. Arakh, so ist das

Ma'asse Merkawa Alsbald öffneten alle Bäume ihren Mund und
sie sprachen ein Lied : Dann werden jubeln alle Bäume des

Waldes (Ps. 96,12). (der weitere Text wie in der Tos.).

Im bT (Chagiga 14 b) wird dieser Tatfall etwas anders tradiert :

Alsbald stieg Rabban Jochanan b. Sakkaj vom Esel, er
hüllte sich ein und setzte sich auf einen Stein unter dem Olivenbaum.

Er sprach zu ihm : Meister, warum bist du vom Esel

gestiegen Er sprach zu ihm : Sollte es sein, dass du Ma'asse
Merkawa vorträgst, die Schekhina bei uns ist und die Dienstengel
uns begleiten, dass ich auf dem Esel reite Alsbald begann
R. Elasar b. Arakh mit Ma'asse Merkawa. Er trug vor (darasch)
und Feuer kam vom Himmel herab, das umgab alle Bäume auf
dem Felde, sie alle hoben an und sprachen ein Lied. Was für ein
Lied sprachen sie Preiset den Herrn von der Erde her, Drachen
und alle Abgründe, Fruchtbäume und alle Eichen, Hallelujah
(Ps. 148,9). Da hob ein Engel aus dem Feuer an...

12



Eine stark abweichende Version findet sich auch noch in der
Mekhilta des Rabbi Schimon ben Jochaj zu Ex. 21,1 :

Und wenn nicht33, erlaube mir, dass ich es vor Dir sage34.

R. Elasar b. Arakh trug vor35 bis ihn von allen Seiten Feuer
umflammte. Als Rabban Jochanan b. Sakkaj sah, dass das Feuer
ihn von allen Seiten umflammte, da stieg er vom Esel, er küsste

ihn und sprach zu R. Elasar b. Arakh : « Selig, die dich geboren,
selig bist Du, Abraham, unser Vater, dass dieser aus deinen
Lenden hervorgegangen ist Er pflegte zu sagen : Wenn alle
Weisen Israels in einer Waagschale sind, und R. Elasar b. Arakh
in der zweiten Waagschale, dann wiegt er alle auf36.

Die Version der MRSJ, von der uns der Anfang nicht erhalten ist, weicht
erheblich von den übrigen Versionen ab. Sie tradiert nur den Makarismus und
zwar in einer verkürzten Form. Das Lob des R. Elazar b. Arakh wird so
wiedergegeben, wie es sich in den Sprüchen der Väter II, 8 findet — wo es ohne
jeden Bezug zum Vortrag des Ma'asse Merkawa steht. Dort ist es ein Dictum des
Meisters über den Schüler. Der Meister steigt erst vom Esel, als er sieht, dass der
Schüler von Flammen umgeben ist, und dann küsst er ihn. Es fehlen hier wesentliche

Teile des Tatfalles. Man kann daher nur auf eine lückenhafte und
kursorische Tradition schliessen. Der Anlass, aus dem MRS] diesen Text tradiert, ist
der Satz Ex. 21,1 « die Du ihnen vorlegen sollst ». So wie diese Perle nicht einem
jeden gezeigt werden darf, so ist es Dir auch nicht erlaubt, dich in die Worte der
Tora zu vertiefen, es sei denn vor tauglichen Menschen. Es geht also um die
Frage, ob man vor jedermann Tora lehren dürfte und nicht um den Vortrag des
Ma'asse Merkawa, welcher nur vor einem Einzelnen stattfinden darf. Der Redaktor
des MRSJ bezieht sich also auf den ersten Teil des Tatfalles, der in der Handschrift

allerdings verloren ist. MRSJ ist daher ein ganz unzuverlässiger Textzeuge.

Die Talmude bringen im Anfang der Erzählung vor allem
erklärende Zusätze. Diese sind wohl später als der eigentliche Traditionsstoff.

Die Deutung des Niedersetzens ist sicherlich richtig, es

geschieht aus Ehrfurcht. bT ergänzt, dass die Schekhina bei den
Vortragenden ist, Gott selber also ist gegenwärtig. Auch dies ist sicherlich

ein erklärender Zusatz, der jedoch schon früh eingetragen
wurde und in den Quellen des bT enthalten war 37.

Der Rericht über die wunderbaren Erscheinungen war vielleicht
nicht Teil der ursprünglichen Tradition, wurde dann aber schon
früh ergänzt, denn MRSJ spricht schon vom lodernden Feuer. Der
Redaktor der Tos. hat ihn, so vermute ich, ausgelassen. Dass er
ursprünglich dazu gehörte, ist um so wahrscheinlicher, als die Tra¬

is



dition aus Kreisen der Adepten stammt, Kreise in denen mit so

wunderbaren Erscheinungen jeder Zeit gerechnet wurde.
Bemerkenswert ist der Unterschied in dem Psalmtexten, den die

Bäume singen. pT bringt Ps. 96,12 : « Dann werden jubeln alle
Bäume des Waldes », bT dagegen Ps. 148. Der weitere Kontext von
Ps. 96,12, welcher das Königtum Gottes besingt, könnte einen
gewissen Bezug zur Merkawamystik haben. Jedoch steht hier noch
sehr viel mehr die Gerichtstheophanie im Vordergrund. Gerade das

as des Ps. 96,12 ist ein typisches eschatologisches Dann. Die Ereignisse

aber, die hier geschildert werden, zeigen zwar mancherlei
Bezug zur Theophanie am Sinai38, sie lassen aber keinen eschatolo-
gischen Bezug erkennen. Die Lesart des bT, die eine Frage
einschiebt, lässt dagegen sehen, dass hier eher ein späterer Zusatz
vorliegt. Der Psalmvers des bT, 148,9, passt denn auch besser zu dem

Ereignis.
Während der Bericht des Tatfalles an eine Initiation denken

lässt, ein Jünger trägt zum ersten Mal vor seinem Meister das

Ma'asse Merkawa vor, zeigt ein in pT und bT gleich anschliessend
berichteter Fall, dass solch wunderbare Ereignisse auch sonst

erwartet wurden. So heisst es in pT :

Als R. Josse der Priester und R. Schimon ben Natanel davon
hörten, da begannen39 auch sie mit Ma'asse Merkawa. Man
sagte, es sei ein Tag um die Jahreswende des Tammus gewesen,
die Erde erbebte, und es wurde der Bogen im Gewölk sichtbar.
Da ging eine Hallstimme aus und sprach zu ihnen : Da ist Platz
für euch bereitet, die Lager sind ausgebreitet für euch, ihr und
eure Schüler, ihr seid geladen zur dritten Klasse...

Auch hier weicht die Version des bT von der des pT ab :

Als diese Worte vor R. Jehoschua gesagt wurden, da waren
er und R. Josse der Priester auf dem Wege gehend. Sie sprachen :

Auch wir wollen Ma'asse Merkawa vortragen40. Da hob R.
Jehoschua an und trug vor. Dieser Tag war zur Jahreswende des

Tammus, (doch) der Himmel bedeckte sich mit Wolken, und im
Gewölk wurde so etwas wie ein Bogen41 sichtbar. Die Dienst-

14



engel versammelten sich und kamen, um zu hören, wie
Menschen, welche sich versammeln, um die Belustigungen von Braut
und Bräutigam zu sehen. Da ging R. Josse der Priester und
erzählte diese Dinge vor Rabban Jochanan b. Sakkaj. Der sprach :

Selig seid ihr, und selig die, die euch geboren, selig meine

Augen, die dies gesehen haben. Und auch ich, in meinem
Traume war es, da lagen wir am Sinai (zu Tische). Da ging eine
Hallstimme vom Himmel über uns aus, (sie rief) : Kommt hier
herauf, kommt hier herauf, grosse Speisesäle und schöne Lager
sind für euch bereitet, ihr und eure Schüler und die Schüler

eurer Schüler, ihr seid geladen zur dritten Klasse...

Die Abweichung in den Namen, (pT Schimon b. Natanel und Josse
Hakohen; bT R. Jehoschua und Josse Hakohen) zeigt eben nur, dass die
Namenstraditionen unzuverlässig sind. Aber sowohl Schimon b. Natanel als auch
R. Jehoschua waren die Schüler Rabban Jochanans. Jehoschua könnte die bessere
Tradition sein, denn er wird in dem Satz von den dreien genannt, welche
vorgetragen haben. Es ist aber gar nicht unwahrscheinlich, dass es solche Erzählungen

von allen namhaften Schülern Rabban Jochanans gab, und die Auswahl der
Texte eben zu diesen Abweichungen im WorÜaut führte.

Gerade in dem letzten Satz, im Bericht von Rabban Jochanan,
dürfte der bT die bessere Version bieten als pT. Die beiden Adepten
berichten vor dem grossen Meister, und er spricht auch über sie

die Seligpreisung. Auch der Traum dürfte echt sein 42.

Der erste Tatfall hat ganz gewiss auch die Meister-Schülerbeziehung

zum Gegenstand. Davon ist im zweiten Bericht nichts zu
erkennen. Es sind zwei Schüler, die sich miteinander mit Ma'asse
Merkawa befassen. Sie sagen beide : « Auch wir wollen Ma'asse
Merkawa vortragen » (nidrosch) und R. Jehoschua beginnt und
trägt vor. Die Lehrer-Schülerbeziehung ergibt sich aber auch aus
der Version des bT, nach der beide zu ihrem Meister zurückkehren
und ihm berichten.

Dass die Schüler-Lehrerbeziehung vielleicht (auch im Mittelpunkt

stand, zeigt die redaktionelle Anordnung des pT. Hier geht
den beiden Tatfällen noch ein weiterer Bericht voraus :

Und nicht von der Merkawa vor einem einzelnen. — Und
hat nicht Raw gesagt : kein Mensch darf etwas vor seinem

15



Lehrer sagen, es sei denn er hätte es gehört43 oder er hätte
gedient44 Wie tut er45 Zuerst eröffnet ihm sein Meister die
Anfangverse 46, und er stimmt ihm zu47. R. Chija sagte im Namen
R. Jochanans : Ein scharfsinniger48 Schüler trug ein Kapitel aus
Ma'asse Merkawa vor, doch stimmte Rabbi dem nicht zu, und
er wurde von Aussatz geschlagen.

Nach dem Tradenten müsste sich dieser Vorfall erheblich später
zugetragen haben. Aber Rabbi (für Rabbi Jehuda Hanassi ist
vielleicht verderbt. Die Worte stehen nach der Intention des Redaktors,
wie ein Thema zu den beiden folgenden Tatfällen. Erlangt der
Schüler nicht die Zustimmung des Meisters, ist das, was er vorträgt
nicht wohlgefällig, dann trifft ihn eine schwere Strafe, hier die Strafe
des Aussatzes 49.

Aber sicherlich ist die ursprüngliche Form des Berichtes schon
stark verändert, so dass man die Herkunft nicht mehr gut bestimmen
kann. Vielleicht war auch dies eine Erzählung aus den Kreisen der
Adepten, in welcher gezeigt werden sollte, wie es dem ungehörigen
Schüler erging. So wie sie jetzt vom pT tradiert wird, zeigt sie ein
Gefahrenmoment, von dem in den beiden Erzählungen noch nichts
zu spüren ist50. Auch die Situation erscheint, wenigstens in dem
vorliegenden Text, ganz anders. Es ist hier nicht mehr vom Beieinander
von Meister und Jünger auf dem Felde die Rede. Man kann dieses
Stück deshalb trotz der redaktionellen Verbindung nicht ohne
weiteres zu den beiden Tatfällen rechnen. Die redaktionelle Anordnung,
besonders des pT, stellt also die Lehrer-Schülerbeziehung im
Hinblick auf die Initiation in den Vordergrund, dies wiederum ist im
Hinblick auf die Mischna « Man lehrt nicht... » nötig gewesen. Der
ursprüngliche Traditionsstoff handelt zwar in gleicher Weise von
Meister und Jünger aber im zweiten Tatfall sicherlich nicht von der
Initiation. (Aber auch bei der Meister-Jünger Beziehung bei der
Initiation muss man von « Schulverhältnissen » absehen, die Jünger
waren keine Schüler mehr). Der Traditionsstoff stammt wahrscheinlich

aus den Kreisen der Adepten und könnte in seiner ursprünglichen
Form eine ganze Reihe von Erzählungen über die Schüler Rabban

Jochanans enthalten haben, aus welchen die Redaktoren der Tos.

und der Talmude eklektisch ausgewählt haben. Was kann man nun

16



diesen erheblich veränderten Texten über den Vortrag zu entnehmen?
Der Text des Vortrages, das Ma'asse Merkawa, lag bereits geordnet

vor. Es ist von « Kapiteln », Peraqim, die Rede, der Jünger bittet,
dass ihm der Meister ein Kapitel vortrage, und zwar sagt er : «

Wiederhole mir », lehre mich als Mischna. Der Stoff wurde also erlernt
und repetiert wie die Mischnasätze und lag, wie auch andere Zeugnisse

nahelegen, als Mischna vor 51.

Über den Inhalt dieser Mischnajot erfahren wir aus diesen Texten
nichts. Nach den im b Chag 13 a (unten) tradierten Ausführungen
stehen im Mittelpunkt des Ma'asse Merkawa die letzten Verse des

ersten Kapitels des Buches Ezechiel, und auch das Hohelied dürfte
in diesen Zusammenhang interpretiert worden sein52. Wahrscheinlich

bestand der Text aus bestimmten Kombinationen und Verbindungen

von Schriftversen. Darauf lässt der Bericht von der Geburt
Elischas schliessen, wie er in p Chag II H 1 tradiert wird : Während
die anderen feierten, beschäftigten sich R. Elasar und R. Jehoschua
mit der Tora : sie reihten Verse der Tora an Verse der Propheten
und wiederum an Verse der Hagiographen, und die Worte waren
froh, wie am Tage, da sie am Sinai gegeben wurden. Da kam Feuer
vom Himmel und beleckte die Worte53. Allerdings besitzen wir
kaum weitere Kenntnisse über Form und Inhalt des Ma'asse
Merkawa.

Das Leitwort in den Tatfällen (und in der Mischna) ist darasch.
Der Vortrag des Ma'asse Merkawa wird ebenso wie die Beschäftigung

damit fast immer so genannt. Das Wort bedeutet im allgemeinen

und technischen Sprachgebrauch der Rabbinen « forschen »,
d. h. die Schrift auslegen, um zu neuen oder bestätigenden Schlüssen

zu gelangen und das Ergebnis solcher Forschung vortragen54. Der
Terminus würde vorzüglich auf die Weise der Beschäftigung mit der
Tora passen, wie sie von R. Elasar und R. Jehoschua im pT berichtet
wird (s. o.). Das Aneinanderreihen von Schriftversen, die Herstellung
neuer Assoziationen und Schlüsse ist gewiss auch eine Methode des

Midrasch. Es würde auch vorzüglich zur spekulativen Beschäftigung
mit den Schrifttexten passen, welche das Ma'asse Merkawa ausmachen.

Das Wort passt allerdings kaum, wenn ein bereits fixierter Text
vorgetragen wird, den man wie eine Mischna nur wiederholt. Und
in der Tat ist die Bitte Rabbi Elasars ja eben so formuliert : haschi-

17



neini. (Leider sind die Lesarten nicht sehr zuverlässig, und in den
Texten wechseln die Termini. Ob beide dafür verwendet wurden
Man muss also damit rechnen, dass hier von zwei verschiedenen

Dingen die Rede ist, einmal vom Vortrag eines fixierten Textes, dann

vom Vortrag einer Auslegung, die in der vorgetragenen Form vom
Adepten stammt und nur im Ergebnis mit dem Inhalt übereinstimmt.

Vielleicht hat in diesen Kreisen aber der Terminus darasch
eine etwas andere Bedeutung erhalten und bezeichnet nun beide
Weisen des Vortrages. Immerhin ist es nicht ausgeschlossen, dass der

Vortrag eines in Form des Midrasch literarisch fixierten Stoffes
Derascha genannt wurde. Der Initiationsvortrag des Jüngers wird
dagegen überwiegen härzäh genannt. Dieses Wort hat keine
spezifische Bedeutung, es heisst nur « eine (Lehre) vortragen ».

Der Wortlaut der Mischna Chagiga impliziert nun, dass es sich
dabei um einen Lehrvortrag des Meisters handelt. Wenn man auch
vor einem Einzelnen nicht vortragen darf, es sei denn er ist weise
und versteht von selber, dann ist dies ein Lehr- oder Einführungsvortrag.

Das Verbot wäre sinnlos, wenn die Hörenden den Gegenstand

ohnehin kennen. Aber der zweite Tatfall berichtet kaum
noch von einem Initiationsvortrag : Rabbi Jehoschua (oder Schimon)
und Rabbi Josse der Priester sagen nach dem bT : « Wir wollen
Ma'asse Merkawa vortragen (nidrosch) und nach dem pT begannen
sie (patchu) mit dem Ma'asse Merkawa. Die meines Erachtens
bessere Version des bT fährt dann fort : « Rabbi Jehoschua begann und
trug vor... ». Darasch bezeichnet also allgemein den Vortrag des
Ma'asse Merkawa und nicht nur den Einführungvortrag.

Ich möchte aus dem spezifischen Sprachgebrauch des Wortes
darasch schliessen, dass das Verbot der Mischna sich vielleicht nicht
nur auf die Initiation eines Adepten bezieht, sondern überhaupt gilt :

der Vortrag des Ma'asse Merkawa darf nur vor einem Einzelnen
geschehen, auch dann, wenn beide bereits eingeweihte Adepten
sind55.

Gerade der Verlauf des zweiten Tatfalles zeigt nun, dass hier
nicht einfach Ansichten oder Forschungsergebnisse mitgeteilt werden.
Auch im ersten Tatfall trägt ja der Adept dem Meister nicht etwas
ihm Unbekanntes vor, denn Ma'asse Merkawa war ja inhaltlich und
formal schon fixiert. Vielmehr spricht fast alles in dieser Situation

18



dafür, dass der Vortrag bereits eine feste Form hatte, also schon

ritualisiert war. (Dabei ist gewiss nicht auszuschliessen, dass der

Vortragende neue Einsichten und Erfahrungen einfliessen liess).
Dieser Vortrag ist so wohlgefällig, dass die Engel kommen, tun
ihm zu lauschen — denn die Engel wissen vieles nicht, was dem
Gerechten bekannt ist. Gott selbst ist hier gegenwärtig, ja die ganze
Schöpfung bricht in Jubel aus, wie einst bei der Offenbarung am
Sinai, wie Urbach besonders am Hochzeitsmotiv sehr schön gezeigt
hat.

Es spricht daher schon manches dafür, dass der Vortrag des

Ma'asse Merkawa eine eigene Disziplin und Praxis war, so wie
wahrscheinlich auch der Eintritt in den Pardess. Ausgeführt wurde
sie etwa so, dass zwei sich absonderten, vielleicht vorzugsweise auf
freiem Felde, so wie einst die Tora im Freien gegeben wurde. Der
eine trug Ma'asse Merkawa vor, der andere hörte ihm zu, vielleicht
aber trugen sie auch wechselseitig vor. Der wenigstens zum Teil
bereits fixierte Traditionsstoff und der Vortrag waren wohl schon

ritualisiert, und so ist es nicht ausgeschlossen, dass der Vortrag mit
hymnischen oder liturgischen Stücken umrahmt oder durchsetzt war.
Es ist z. B. kaum vorstellbar, dass der Vortrag ohne Benediktion
eingeleitet oder abgeschlossen wurde. Was als Gesang der Bäume
tradiert wird, mag auch Gesang der Adepten sein — oder sollte der
Mensch schweigen, wenn alle Kreatur Gott lobt

Es ist sehr wahrscheinlich, dass die Vortragenden dabei zu
ekstatischen Zuständen gelangten. Diese Art des Vortrages oder
Lernens ist ohnehin oft von starken Erregungszuständen begleitet.
Das Erlebnis des plötzlichen Verstehens, der neue Sinn, den alte
Texte plötzlich erhalten, die neue « Einsicht » im Sinne des Wortes,
das Gefühl, das sich da eine neue Welt eröffnet und zwar auf dem

Wege der assoziativen Gedanken- und Wortverbindung, bei der die
rationale Stufenfolge der Gedankenschlüsse kurzgeschlossen wird,
das sind im wesentlichen Befreiungs- oder Erleuchtungserlebnisse,
bei denen nicht geringe Quantitäten gestauter psychischer Energie
abgeführt werden. Der Vergleich mit dem Offenbarungserlebnis am
Sinai ist deshalb nicht so übertrieben. Man sollte daher die Berichte
über die wunderbaren Ereignisse beim Vortrag nicht voreilig als

späte Legendenbildung oder Beiwerk wundergläubiger Zeitgenossen

19



abtun. Das alles konnte so erlebt werden, — ein Lichtschein in den
Wolken war « so etwas wie ein Regenbogen » und da waren die
Farben des Thronwagens5G. In einem Zustand, da alles etwas
« bedeutet », konnte auch das Nebensächlichste etwas bedeuten und
als bedeutungsvoll erlebt werden : ein Rauschen in den Bäumen
konnte als Gesang der Bäume oder der Engel erlebt werden, so wie
ein Rauschen in den Bäumen schon für David ein Zeichen war, dass

Gott ausgezogen war, ihm im Kampf zu helfen57. H. Sunden hat
das Zustandekommen, vor allem aber auch die relative Häufigkeit
solcher Erlebnisse vorzüglich beschrieben 58.

Es spricht meines Erachtens nichts dagegen, dass schon der Vortrag

des Ma'asse Merkawa eine mystische Disziplin war, die zu
ekstatischen Zuständen führte und bei dem auch aussersinnliche Phänomene

wahrgenommen werden konnten. Von einer Himmelsreise, wie
sie die Jordej-Merkawa praktizierten, ist hier noch nichts zu erkennen,

auch nicht von einer Entrückung in den Himmel, wie bei den
Apokalyptikern. Da Rabban Jochanan wahrscheinlich ein Gegner der
Himmelsreise war, ist es auch wahrscheinlich, dass man in den
Kreisen seiner unmittelbaren Schüler nichts dergleichen übte. Aber
es ist nicht auszuschliessen, dass manche Adepten zu einer Schau der
Merkawa gelangten ähnlich wie Ezechiel oder Daniel.

Gerade die geschilderten wunderbaren Erscheinungen zeigen,
dass der Adept auf der Erde blieb : die Engel, ja die Schekhina
selber kommt zu ihm herab. Die Adepten des Vortrages standen
wohl noch ganz in der Tradition der prophetischen Visionäre, sie
fanden die Gegenwart und die Gemeinschaft mit Gott im Bereich der
Menschen. Erst mit Rabbi Aqiba — wenn man der Tradition trauen
darf — breitet sich die Praxis der Himmelsreise auch bei den Rab-
binen aus. Wie stark die Widerstände und Bedenken waren, zeigt
die Tradition von den Vieren, die in den Pardess eingegangen sind,
von denen drei scheiterten und einer entkam.

Die Praxis des Vortrages, wie sie hier aus den wenigen Mitteilungen

in den Tatfällen rekonstruiert wurde, scheint dann ganz
untergegangen oder in der Praxis der Jordej Merkawa aufgegangen zu
sein. Vielleicht aber findet sich noch manches in der Merkawalite-
ratur, was ursprünglich zum Vortrag des Ma'asse Merkawa gehört
hat.

20



ANMERKUNGEN

1 Leider fehlen neuere Bibliographien zur Merkawamystik.
2 Vgl. die ausführliche Textanalyse von E. Urbach : Ha-messorot 'al torat ha-sod

hi-tequfat ha-tana'im, in : Studies in Mysticism and Religion, presented to
Gershom G. Sholem, Jerusalem 1967, S. 1-28.

3 Dorschin, dem Sinne nach : forschend und auslegend vortragen, aber nach der
Weise des Midraschs, nämlich von der Auslegung eines Schriftverses
ausgehend.

4 Ma'asse Bereschit, wörtlich « Schöpfungswerk », eine eigene Disziplin der
Mystik, die die Lehre von der Schöpfung enthielt aber wahrscheinlich auch eine
umfassende Kosmologie.

5 Maasse Merkawa, sinngemäss die Gestalt, nämlich « die Machart » (vgl. die
Verwendung des Wortes bei Ezechiel Kap. 1) des Wagens, der unter dem
Thron Gottes ist. Der Ausdruck ist, wie Ma'asse Bereschit, zum terminus tech-
nicus für die mystiche Himmels- und Thronbeschreibung geworden.

0 Das Wort schliesst hier die ganze religiöse Bildung ein.
7 Oberhalb des Himmels.
8 Unterhalb der Erde.
9 Vor der Schöpfung.

10 Nach dem Ende der Zeiten.
11 Vgl. z. B. Mischna Baba Qama I, 1; Sanhédrin II, 2, VII, 1.
12 Anders M. Joel, Blicke in die Religionsgeschichte, Neudruck Amsterdam 1971

S. 154 ff., der auf die Sizygienlehre verweist, doch halte ich diese Vermutung
für unbegründet. Joel kommt dazu, weil er davon ausgeht, dass die drei
indizierten Gegenstände etwas Gemeinsames haben müssen, das Gemeinsame ergibt
sich aber aus dem Verbot des öffentlichen Vortrags.

13 So wenigstens in der Apokalyptik, und die Merkawamystik zeigt auch reichlich
apokalyptische Züge.

14 Zur weiteren Erläuterung vgl. z. B. Bereschit rabba I, § 2.
15 Hirzeh.
16 Hierzu toratam, könnte irgendeine Lehre sein, aber gemeint ist zweifellos

Ma'asse Merkawa.
17 Nämlich n+ (n+ 1); vgl. z. B. Mischna Sanhédrin IX, 2 : « Drei Laien und

vier Könige... »
18 Da'atan neqijah. Es ist kaum zu erkennen, was nun konkret damit gemeint ist.

Vielleicht sollte man an die neqijei ha'da'at denken, welche sich in Lauterkeit
absonderten Vgl. hierzu F. Böhl Gebotserschwerung und Rechtsverzicht
als ethisch-religiöse Normen in der rabbinischen Literatur, Frankfurter Judai-
stiche Studien, Bd. 1, 1971.

19 Es ist gerade im bT leider sehr schwer die Quellen, d. h. den Traditionsstoff,
ganz eindeutig von den redaktionellen Glossen zu scheiden, denn sehr oft ist
der vom bT angeführte Traditionsstoff besser, d. h. ursprünglicher und
vollständiger als in den früheren Werken.

20 Vgl. z. B. den oben zitierten Satz von den Laien und Königen die keinen
Anteil an der kommenden Welt haben.

21 b. Chagiga 16 a. Die Engel wollten auch ihn fortstossen, doch liess ihn Gott
gewähren, weil er würdig war.

21



22 Vgl. diie bei Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism and Talmudic
Tradition. New York 1965, S. 14 ff. angeführte Literatur.

23 b. Chagiga 14 b.
24 Op. cit. S. 4.
25 Derosch, lege mir aus, erkläre mir. Hs. Wien : schenah, Lehre (als Mischna)...

diese Lesart ist vielleicht vorzuziehen.
26 We-ärzäh le-fanäicha, der terminus technicus für den Vortrag. Vgl. Anm. 16.
27 Hirzäh.
28 Kawod, hier wohl im Sinne der göttlichein Herrlichkeit, d. h. der sich

offenbarenden oder in Herrlichkeit im Himmel gegenwärtigen Gottheit.
29 Op. cit. S. 4 ff.
30 Vgl. A. M. Goldberg-Untersuchungen über die Vorstellung von der Schekhina.

Berlin, 1969, S. 402 ff. Auch Moses hat am Dornbusch sein Antlitz verhüllt
(Ex. 3,6).

31 Op. cit. S. 2 ff.
32 Eino ba-dijn, ein Terminus technicus der rabbinischen Hermeneutik, etwa

« sollte da nicht geschlossen werden ».
33 Mit diesem Wort beginnt der Text der Handschrift.
34 Schä-omar.
35 Haja doresch.
30 Vgl. Awot II, 8.
37 Es ist nicht gut denkbar, dass die Redaktoren des bT ohne weiteres in den

Text eingegriffen haben. Der Tatfall lag als palästinische Quelle vor, spätere
Zusätze hätten in der Erörterung der babylonischen Amoräer ihren Platz

gefunden.
38 So schon Urbach op. cit.
39 Patchu, sicherlich : sie begannen den Vortrag.
40 Nidrosch be, das kann hier auch heissen : wir wollen es erforschen oder lehrend

vortragen, entsprechend zu : ein dorschin.
41 Ke-min qäschät, also nicht der Regenbogen, sondern ein ähnliches Phänomen.
42 Methodisch wird Redaktion und Auszug aus grösseren Texten leider nicht

immer hinreichend berücksichtigt. Im pT ist aus dem Traum Rabban Jocha-
nans eine blosse Hallstimme geworden. Vgl. hierzu A. Goldberg- « Rabban
Jochanans Traum » (voraussichtlich in JJS Frühjahr 1974)...

43 Von ihm.
44 Vor dem Lehrer und hat es also gesehen.
45 Nämlich, wie kann der Adept etwas vortragen, wenn es ihm der Meister nicht

mitteilt.
46 Raschei pesuqim.
47 Der Meister, der Schüler ergänzt dann die Verse
48 So wohl hier zu übersetzen; vgl. die Wörterbücher.
49 Da der Aussatz vor allem die Strafe der Verleumdung und der üblen Nachrede

ist oder des sakralen Frevels, wird der Vortrag auch die Ehre Gottes
verletzt haben.

50 Ein ähnliches Gefahrenmoment findet sich auch in bT Chag 13 a unten : « Ein
Tatfall mit einem Jüngling, der im Hause seines Lehrers (d. h. im Schulhaus)
im Buche Ezechiel las und erkannte, was Chaschmal ist. Da ging ein Feuer
vom Chaschmal aus und verbrannte ihn... » Hier ist es ein zufälliges Verstehen
des im Buche Ezechiel gesagten. Zum Motiv der Gefährdung vgl. ausführlich

22



J. Maier, Das Gefährdungsmotiv bei der Himmelsreise in der jüdischen Apoka-
lyptik und Gnosis, Kairos 5, 1963, S. 18-40.

61 So auch aus anderen Texten erschlossen von Sch. Lieberman, Mischnat Schir
Haschirim, in G. Scholems Jewish Gnosticism, Merkaba Mysticism and Talmudic
Tradition, New York 1965, S. 121 ff.

52 Vgl. Sch. Lieberman op. cit.
53 Vgl. hierzu auch Urbach op. cit., S. 8. Urbach führt das Phänomen des Feuers

beim Vortrag vor fiabban Jochanan gerade auf ein Motiv zurück, das ursprünglich
nichts mit Ma'asse Merkawa zu Inn hatte, sondern mit der Theophanie und

Offenbarung der Tora auf dem Sinai. Urbach scheint aber nicht hinreichend
den Umstand zu würdigen, dass die von ihm herangezogenen Texte gerade von
Adepten der Merkawa-mystik handeln!.

54 Vgl. die Wörterbücher.
55 Man möchte hier auch noch den oben zitierten Bericht des pT von R. Jeho-

schua und R. Elazar heranziehen, die sich von den Feiernden absondern und
Verse der Schrift aneinander reihen.

56 Ezechiel 1,28.
57 II Samuel 5,24.
58 Die Religion und die Rollen. Berlin 1966, S. 1 ff. Zu vergleichen ist auch die

dort angeführte Literatur.

23


	Der Vortrag des Ma'asse Merkawa : eine Vermutung zur fruehen Merkawamystik

