Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Das Qabbalat-Schabbat-Gebet : zum 400. Todestag von R. Isaak Luria
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ihr habt die Macht

und die Gewalt gemieden,

und das war eure Kraft,

die Kraft zu leiden, die auf Gott bedacht
und auf den Frieden.

Jetzt habt auch ihr mit grosser Leidenschaft
euch fiir die Macht entschieden,

um so zu sein, wie andre Volker sind,

weil selbst zum Leid man euch nicht leben liess.

Doch bliebt ihr nie dem Gottesfrieden blind,
zu dem euch der Propheten Stimme wies.

Babylonischer Talmud, Traktat Jebamot 65b: R. Chama bar Chanina vertritt die
Ueberzeugung, der Messias konne iiberhaupt erst kommen, wenn auch der letzte
Rest der Herrschaft von Israel aufgegeben werde. ..

Das Qabbalat-Schabbat-Gebet

Zum 400. Todestag von R. Isaak Luria
Kurt Hruby

In diesem Jahr beging die jiidische Welt den 400.Todestag von
R. Isaak b. Salomo Luria, genannt «der heilige Ari» !, der im Monat
Ab? des Jahres 1572 im Alter von nur 38 Jahren in Safed in Galilda
einer Seuche erlag. Im Staate Israel wurde das Jahr 1972 zum «Jahr
des Ari» erklirt. R. Isaak Luria hat als Mittelpunkt des sogenannten
«Safeder Kreises» einen entscheidenden Einfluss auf die Durchdrin-
gung des Gesamtjudentums mit kabbalistischem Gedankengut aus-

1 Ari ist eine Abkiirzung, die zweifach gedeutet werden kann. Entweder steht sie
fiir ha-dlohi R.Yizchaq, «der gottliche R.Isaak», oder aber sie bedeutet ha-
aschkenasi R. Yizchaq, «R.Isaak deutscher Herkunft». Die Eltern R. Isaak Lu-
rias stammten entweder aus Deutschland oder aus Osteuropa, also aus einem
Gebiet, das man allgemein als Aschkenas bezeichnet

2 Der Monat Ab des jiidischen Jahres fillt in den Juli-August. Nach einer Tradi-
tion starb R. Isaak Luria am 5. Ab, nach einer anderen am 9. Ab, am Gedenktag
der Zerstorung Jerusalems durch Nebukadnezar und Titus.

139



gelibt. Als Beispiel dieses Einflusses wihlen wir die liturgische Ge-
staltung der Qabbalat Schabbat, des Freitagabend-Gottesdienstes der
synagogalen Liturgie.

Die Qabbalat Schabbat

Von der Entwicklungsgeschichte der Gebetszeiten im Judentum her
gesehen, ist das Abendgebet (tefillat >aravit oder ma’ariv) das zeitlich
jiingste Element. Das gilt auch fiir das Freitagabend-Gebet.

Zu allen Zeiten versammelte man sich am Freitag abend zu einer
Mahlzeit, deren Auftakt der Qiddusch bildete, das Segensgebet iiber
den Weinbecher. Erst zu Beginn der amoriischen Periode® begann
man, den Sabbateingang durch ein Gemeindegebet in der Synagoge zu
feiern, zuerst in Babylonien und dann auch in Palistina.

Nach der gegenwirtig iiblichen Gebetsordnung beginnt das Freitag-
abend-Gebet mit der Qabbalat Schabbat, doch wurde dieser Teil erst
ab dem 16./17. Jahrhundert in den Siddur (Gebetbuch) eingefiigt. Er
geht auf den «Safeder Kabbalistenkreis» zuriick, und damit auf den
«heiligen Ari» und seine Schiiler. Mit dem Ari beginnt sich ja die von
thm neu interpretierte kabbalistische Lehre auf das Gesamtjudentum
auszudehnen. Da nun die einzelnen Elemente der Qabbalat Schabbat
im wesentlichen auf dieser Lehre fussen, soll sie hier ganz kurz sche-
matisch dargestellt werden, um den Fussnotenteil nicht ungebiihrlich
zu belasten.

Die Lebre des Ari

Im Mittelpunkt der Lehre von R. Isaak Luria steht der Begriff des
’olam ha-tiqqun, der kosmischen Wiederherstellung der Schopfung
unter Mitwirkung des Menschen. Um das verstindlich zu machen,
muss vorerst die Schopfungstheorie der lurjanischen Kabbala kurz
skizziert werden.

Um die Schépfung iiberhaupt moglich zu machen, muss sich der
unendliche und alles umfassende Gott eine Art Selbstbeschrinkung
auferlegen, den sogenannten zimzum. Es ist das eine Konzentration
innerhalb des gottlichen Wesens, die mit einer nach allen Richtungen
hin ausstrahlenden Lichtquelle verglichen werden kann. Dadurch wird

8 Die Amorier sind die Gesetzeslehrer der talmudischen Periode, also ab dem
3. nachchristlichen Jahrhundert.

140



ein Raum ausgespart, der dann seinerseits durch die Schopfung des
Universums ausgefiillt wird. Der Schopfungsakt selbst kann mit einem
Lichtstrahl verglichen werden, der vom gottlichen Mittelpunkt aus-
geht und die Schopfung mit dem Schipfer verbindet, so dass jedes
Geschopf in einem direkten Abhingigkeitsverhaltnis zum Schopfer
steht. Es ist das ein fiir die gottliche Vollkommenheit wesentlicher
Zustand. In diesem Sinn ist alles #zilut, Emanation Gottes. Doch war
der zimzum nicht ein einmaliger Akt, sondern bestand in einer Reihe
sich stets wiederholender Akte.

Der von Gott ausgehende Lichtstrahl 16st sich progressiv los von
der Lichtfille, in der er badet. Infolge einer Dauerbewegung bildet er
im Endstadium zehn konzentrische Kreise, die wieder ihrerseits eine
Spiralbewegung ausfithren, wodurch sie tiefer und tiefer durchdrin-
gen. Diese zehn Kreise sind die Sefirot, die gewohnlich in Form des
«Sefirotbaums» dargestellt werden:

Ein Sof (Das Unendliche)

Kirir (Krone)

Binab (Verstand) ) 1 Chokhmah (Weisheit)

Gedulah (Grosse)

Gevunrah (Stirke) | e { oder Chissid {(Gnade)

oder Din (Gericht)

Tifarit (Schonheit)
oder Rachamim
(Barmherzigkeit)
Nezach (Dauer)

Hod (Majestit) — 1

Jessod >olam (Weltgrundlage)
oder Zaddiq (der Gerechte)

Malkbut (Konigtum)
oder ’Atarah (Krone)
oder Schekhinah
(Gottesherrlichkeit)

141



Der Urstrahl verbindet ebenfalls die Sefirot untereinander in Form
einer progressiven Linearbewegung, die vom oberen Kreis (Kdtdr) aus-
geht und bis zum letzten, Malkhut, reicht. Diese Bewegung nimmt die
Form einer Geraden und zweier Seitenlinien an. Auf diese Weise sind
die Sefirot untereinander verbunden und treten in Kombination zu-
einander. Das Ganze nimmt die Form eines sogenannten «Sefirot-
baumes» an, oder einer aufrechtstechenden menschlichen Gestalt,
Adam gadmon. Was die Beziehungen zwischen den einzelnen Sefirot
anbetrifft, so bestehen manche Unterschiede zwischen den kabbalisti-
schen Systemen. Jeder Sefirah entspricht tibrigens auch ein Gottes-
name.

In der lurjanischen Kabbala wird das Sefirotsystem durch ein neues,
wichtiges Element bereichert: die Lehre von den Parzufim*, die Per-
sonifizierungen metaphysischer gottlicher Prinzipien darstellen. Zu-
sammengenommen bilden die zehn Sefirot den Parzuf Adam, die
«Gestalt Adams», wobei die einzelnen Sefirot den verschiedenen Tei-
len des menschlichen Korpers entsprechen. Verschiedene Kombinatio-
nen zwischen den Sefirot ergeben finf andere Parzufim: Kitir ist ein
Parzuf fiir sich; unter dem Namen ’Arikb anpin, «das grosse Ge-
sicht», schliesst er ebenfalls die Gesamtheit der Sefirot ein. Die Sefirot
Chokbmah und Binah personifizieren das Vater- und Mutterprinzip
(Abba und Imma), wihrend die sechs anderen Sefirot, von Chidssid
bis Jessod, das Se’er anpin, das «kleine Gesicht» bilden. Die letzte
Sefirah, Malkbut, stellt ebenfalls einen eigenen Parzuf dar, der den
weiblichen Aspekt des «kleinen Gesichts» symbolisiert und ebenfalls
alle zehn Sefirot einschliesst.

Das erste Ergebnis der urspriinglichen Lichtbewegung war der
«erste Adam» (Adam qadmon le-khol ha-qadmonim). In diesem Sta-
dium geht das Licht der Sefirot gleich einem Strahlenbiindel von den
Ohren, dem Mund und der Nase des Adam gadmon aus. Eine Revo-
lution im Innern der Lichtquelle bewirkt nun, dass die Strahlen nicht
mehr in geradliniger, sondern in kreisformiger Bewegung sind. Dieser
’Olam ha-nequdim, «die Welt der atomisierten Lichter», ist fiir Luria
der ’Olam ha-tobu, die Welt des Chaos.

Um sich konkretisieren und abgrenzen zu konnen, bendtigten die
Sefirot ein Lichtgefiss (keli). Die den drei ersten Sefirot entsprechen-

4 Vom Griechischen: npécwmov: Gesicht, Antlitz.

142



den Gefisse erhielten tatsichlich das fiir sie vorgesehene Lichtquan-
tum. Jedoch ergoss sich dann das den anderen Sefirot zugedachte
Licht mit einemmal in die korrespondierenden Gefisse, und da es fiir
sie zu stark war, bewirkte es ihren Bruch. Das betraf auch — wiewohl
in einem geringeren Ausmass — das Gefiss der letzten Sefirah. Darnach
kam es zu zwei verschiedenen Lichtbewegungen: einerseits flutete das
Licht an seinem Mittelpunkt zuriick, andererseits aber fiel es nach
unten, zusammen mit den Teilchen der zerbrochenen Gefisse, welche
die Kelipot bilden, die «Schalen», das heisst die finsteren Krifte der
Materie.

Das Problem des Bésen. — Dem Sobar® zufolge ist der Sitz des Bosen
die Sefirah Gevurah, «die Linke Gottes». Der Ursprung des Bosen
wire in einer Hypertrophie der Krifte des Gerichts und der Strafe
zu suchen, die darauf zuriickgeht, dass das Verhaltnis zur Sefirah
Chissid, die normalerweise mit Gevurah verbunden ist, gestort er-
scheint. Das Bose manifestiert sich als Din, «Gericht». Von dem
Augenblick an, wo die Krifte von Gevurah nicht mehr durch den
Einfluss von Chissidd neutralisiert werden, entarten sie und bringen
die Sitra achera hervor, «die andere Seite», die dem Guten entgegen-
gesetzte Sphire, nimlich das Reich der finsteren Emanationen und
der dimonischen Krifte.

Manche kabbalistische Autoren stellen die Sitra achera als eine
richtige Hierarchie des Bdsen und der unreinen Krifte dar. Doch
dauert die Wirkung dieser Krifte nur so lange, als ihr die von der

5Der Sohar (Sifer ba-Sobar, «Das Buch des Lichtglanzes») ist das Hauptwerk
der Kabbala. Sein Ursprung ist umstritten. Das Werk wurde gegen Ende des 13.
Jahrhunderts von R.Mose b. Schemtov aus Leon in Kastillien «entdeckt» und
R. Simon b. Jochai zugeschrieben, einem Gesetzeslehrer aus dem 2. Jahrhundert,
der sich nach dem Zusammenbruch des Bar-Kochba-Aufstandes, im Jahre 135
n. Chr., bei dem viele seiner Kollegen den Tod fanden, mit seinem Sohn Ele’asar
dreizehn Jahre lang in einer Hohle verborgen gehalten haben soll. Nach dem
Tode von R. Mose b. Schemtov machte seine Witwe vor einem rabbinischen Ge-
richtshof eine Reihe von Aussagen, die darauf schliessen lassen, dass ihr Mann
selbst das Werk verfasst hat. Daraus ist ein jahrhundertelang fortdauernder Streit
entstanden: Fiir die Anhinger der kabbalistischen Doktrin ist der Sohar unbe-
streitbar das Werk des «grossen Meisters», R.Simon b. Jochai; fiir die Gegner
dieser Doktrin ist er eine Filschung. Der grosste zeitgendssische Fachmann auf
diesem Gebiet, Prof. G. G. Scholem aus Jerusalem, hat nachgewiesen, dass der
Sohar eine aus dem Mittelalter stammende Kompilation ist, was ihn allerdings
nicht daran hindert, alte Traditionen aufgenommen zu haben.

143



«heiligen Seite» stammenden Einfliisse kein Ende setzen. Infolge sei-
ner Stindhaftigkeit trigt der Mensch dazu bei, den Einfluss der Sitra
achera zu stirken.

Die Weltsysteme. — Im Gegensatz zur alten Kabbala mit ihren vier
Weltsystemen kennt die lurjanische Kabbala deren fiinf:

1. Das System des Adam qadmon, das nicht nur alle Sefirot, son-
dern dariiber hinaus als aktives Prinzip auch die anderen «Welten»
umschliesst, nimlich:

2.°Olam ha-azilut, die Welt der Emanation (die Sefirot);

3.°Olam ha-berijah, die Welt der Schépfung;

4.°Olam ha-jezirah, die Welt der Formung, und

5.°Olam ha-assijah, die Welt der Aktion.

Die schevirat ba-kelim, das «Zerbrechen der Gefisse» — auch mitat
ha-melakhim genannt, «der Tod der (Ur)konige» — entspricht der
«Zerstorung der Urwelten» in der alten Kabbala. Sie nimmt einen
zentralen Platz im lurjanischen System ein: Infolge des Lichtdrucks
wurden die Weltsysteme jeweils um eine Stufe «verschoben», so dass
die Gesamtentwicklung der Welt nicht mehr an ihrem idealen Platz
vor sich geht. Doch handelt es sich dabei bei Luria keineswegs um
einen chaotischen Vorgang, sondern um eine ganz bestimmten Geset-
zen gehorchende Entwicklung.

Der Tigqun. — Infolge einer neuerlichen «Revolution» im Innern
der kosmischen Bewegung, und um dem so geschaffenen Zustand ab-
zuhelfen, gehen neue Strahlenbiindel von der Stirn des Adam qadmon
aus, mit dem Ziel, die urspriingliche Ordnung wiederherzustellen.
Diese Wiederherstellung ist der Tigqun. Es handelt sich dabei um
einen fortwihrenden Prozess, der bis zur Erlosung ungebrochen wei-
tergehen wird.

So verwandelt sich der ’Olam ha-tobhu in den *Olam ha-tiqqun, und
die Sefirot werden zu Parzufim. Auf diese Weise wird ein tiefgreifen-
der Differenzierungs- und Individualisierungsprozess eingeleitet, wo-
bei die gottlichen Prinzipien einerseits zu schopferischen, andererseits
zu aufnahmebereiten Prinzipien werden. Gleichzeitig werden alle
diese Prinzipien neuerdings vereinigt durch die Schaffung eines hich-
sten Prototyps, der Histaklut panim be-fanim, der «unmittelbaren

144



Vision», als gemeinsame Wurzel einer gleichzeitig intellektuellen und
erotischen Vereinigung.

Diese Vereinigung bildet ihrerseits die Grundlage des Se’er anpin,
des «kleinen Gesichts», welches sechs Sefirot einschliesst, von Gevurah
bis Jessod. An sich herrschen im Se’er anpin die Krifte des Gerichts
vor, die sich jedoch durch seine Hinwendung zum Ausgangspunkt —
wobei iibrigens die menschliche Aktivitit eine Rolle spielt — in schop-
ferische Krifte verwandeln, und somit in ein Prinzip kosmischer Har-
monie. Die in dieser Sicht Nugba di-sefir genannte und mit der
Schekhbinah identifizierte letzte Sefirah wird so zum weiblichen Gegen-
stiick des Se’er anpin.

In diesen fiinf Parzufim und in ihren zahlreichen Wandlungen fin-
det man jedesmal als strukturelle Prinzipien die zehn Sefirot wieder.
Sie bringen den eigentlichen Adam qadmon hervor, oder Olam ha-
nitqalah, «die Welt des Gleichgewichts», aus dem sich dann ihrerseits
die «Weltsysteme» entwickeln: Azilut, Berijah, Jezirah und *Assijab.
Doch befindet sich derAdam qadmon infolge der durch den «Bruch
der Gefisse» eingetretenen Niveauverschiebung an einem Platz, der
normalerweise fiir die Azilut vorgesehen ist. Ebenfalls infolge dieser
Verschiebung ist die Welt der ’Assijah mit den Kelipot vermischt, mit
der Materie, und wird von ihr beherrscht.

An dieser Stelle wird das menschliche Handeln in den ’Olam ha-
tigqun, in den allgemeinen Wiederherstellungsprozess, eingeschaltet.
Dieser Prozess ist identisch mit dem messianischen Heilswerk. Inner-
halb dieses Tiqqun, der nichts anderes ist als die Wiederherstellung
der urspriinglichen, im Plan Gottes vorgesehenen Ordnung, stellt die
Riickkehr des Geschopfes zu Gott ein wesentliches Element dar. So ist
also der ’Olam ba-tigqun als Endphase dieser Wiederherstellungs-
anstrengung identisch mit dem messianischen Reich. Vom Geschopf
her gesehen, ist der Tigqun die Wiederherstellung der urspriinglichen
Schépfungsordnung. Durch ihn findet der ’Olam ha-’assijah seinen
Platz innerhalb der Weltsysteme wieder und trennt sich von der Welt
der Kelipot. Der Tiqqun befreit die von den Kelipot gefangengehalte-
nen Lichtfunken des Adam guadmon, die somit keine reale Existenz
mehr haben. Es ist das die Evlésungstat des Menschen zugunsten der
Geschopfe: ihrer wahren Existenz beraubt, konnen sich die Kelipot
nicht mehr in den allgemeinen Prozess einschalten, und sind so auch

145



nicht mehr imstande, die selige Vereinigung Gottes mit der gesamten
Kreatur zu storen.

Die Beziehungen zwischen der obersten Welt des Adam qadmon
und den unteren Welten sind mit dem Verhiltnis zwischen dem Ur-
licht des Ein Sof® und dem Adam qadmon zu vergleichen. Im Innern
der vier anderen Welten existiert ein wesentlicher Unterschied zwi-
schen der Welt der Azilut und den drei anderen: der *Olam ha-azilut
hat Anteil am gottlichen Wesen aufgrund des vom Adam gqadmon
ausgehenden Urlichtes, dessen Ausstrahlung beim ’Olam ha-azilut
endet. Im Gegensatz dazu erhalten die anderen Welten nur einen in-
direkten Abglanz des gottlichen Lichtes, Die letzte und gleichzeitig
niedrigstehendste dieser Welten ist ’Olam ha-’assijab, innerbalb dessen
das Volk Israel einen besonderen Platz einnimmt. Im Gegensatz zu
den anderen geschaffenen Dingen, und daher auch zu den anderen
Volkern, die aus der dritten Emanationssphire, der Sefirah Binah
stammen, kommt Israel aus der zweiten Sphire, der Sefirah Chokh-
mah. Im Volk Israel vereinigen sich so auf dem Niveau des niedrig-
sten Weltsystems die metaphysischen Prinzipien der vier Welten. Diese
ideale Einheit Israels, die in gewisser Hinsicht ein Spiegelbild der Ein-
heit Gottes darstellt, steht im Mittelpunkt der lurjanischen Kabbala.
Israels Seele hat ihre Wurzel in der Torah. Den 613 Geboten’ ent-
sprechen ebensoviele Urstrahlen an Heiligkeit in der Seele des jiidi-
schen Menschen.

Im Augenblick seiner Geburt besitzt der Mensch nur das niedrigste
Seelenniveau, Ndifidsch; die beiden hoheren Seelenstufen, Ruach und
Neschamah, sind virtuell wohl von allem Anfang an verhanden,
doch aktualisieren sie sich erst nach und nach durch das Studium
der Torah und die Beobachtung der Mizwot (Gebote). Das einigende
Prinzip zwischen diesen verschiedenen Seelenstufen ist chajjah, die
«Seele der Seelen». Es gibt noch ein anderes Einigungsprinzip, jechi-
dab, das nur von Mose allein erreicht wurde, als er am Sinai weilte,
dessen er aber verlustig ging, als die Israeliten das goldene Kalb an-
fertigten. Das hochste Seelenprinzip, das chijjah und jechidah ein-

8 Ein Sof, «das Endlose», ist der kabbalistische Ausdruck fiir die Gottheit, bevor
sie ins Emanationsstadium eingetreten ist.

7Nach einer bereits im Talmud (Mak.23b) angefiihrten Meinung enthilt die
Torah 613 gottliche Gebote, wovon 248 positive Gebote und 365 Verbote sind.

146



schliesst, ist Sthara ila’a, «das hochste Licht», dessen — iibrigens in
unvollkommenem Masse — nur einige wenige Erwihlte teilhaftig
wurden, wie die Erzviter, Adam, Henoch und Elija. Alle mensch-
lichen Seelen waren urspriinglich in der Seele Adams enthalten. In der
messianischen Zeit werden sie sich dann mit anderen, hoheren, nicht
in der Seele Adams enthaltenen Seelen vereinen.

Luria verleiht so der Lehre von der Seelenwanderung, die ein wich-
tiges Element des ’Olam ha-tigqun ist, eine kosmische Dimension. Die
urspriingliche Reinheit aller in Adam enthaltenen Seelen wurde durch
die Siinde des ersten Menschen verdunkelt; das Gute hat sich mit dem
Bosen so sehr vermischt, dass von diesem Augenblick an unreine Fun-
ken in den heiligen und heilige Funken in den unreinen Seelen vorhan-
den sind. Die messianische Zeit wird erst dann beginnen, wenn die
Schuld Adams wiedergutgemacht sein wird durch die Scheidung zwi-
schen gut und bose. Zu diesem Ziel fithren zwei Wege: 1. Der Gilgul
(Seelenwanderung), durch den sich die Seele dank verschiedener Wie-
dergeburten reinigen kann, und 2. der ’Ibbur (Seelenschwingerung),
bei dem sich der menschlichen Seele eine oder mehrere andere Seelen
beigesellen, um so ihre Reinigung zu bewirken.

Israel hat eine dhnliche Funktion in der Welt: die mit dem Volk
Gottes im Exil weilende Schekhinah zieht die heiligen Seelen in den
anderen Volkern, und die dort vorhandenen, jedoch in den Kelipot
gefangen gehaltenen heiligen Seelenfunken an, vereinigt sich mit
ihnen und reinigt sie auf diese Weise. Am Ende dieses Reinigungsvor-
gangs wird dann der Messias erscheinen.

Beim Menschen kommt dieser Reinigungsvorgang in erster Linie in
der mystischen Kontemplation zum Ausdruck, der Kawanah, sowie in
einer Reihe von Riten. Im Mittelpunkt des Systems steht die Aszese,
die nicht nur eine Absage an alle nicht unbedingt lebensnotwendigen
Giiter dieser Welt darstellt, sondern dariiber hinaus als eine fortwih-
rende Heiligung aller Gedanken und Intentionen erscheint, die durch
eine genaue Befolgung der Mizwot gewihrleistet wird. In dieser Sicht
hat der Ari dann ganz besonders die Lehre von der Kawanah aus-
gebaut, der rechten und richtig orientierten Intention, die jedem Akt
zugrundeliegen muss. Das gilt wieder in ganz besonderer Weise von
der Erfiillung der Mizwot, die um ihrer selbst willen und aus reiner
Liebe zur Torah geiibt werden miissen, ohne jeden Nebengedanken.

147



Das tigliche Tauchbad vor dem Morgengebet erscheint dabei als ein
wichtiger Reinigungsritus. Bevor man betet, muss man den Entschluss
fassen, das Gebot der Nichstenliebe zu tiben. Doch miissen auch die
allergewohnlichsten Akte und Verrichtungen des tiglichen Lebens in
stindigem Hinblick auf Gott getan werden, was ihnen dann eine
mystische und symbolische Bedeutung verleiht und sie aus der Sphire
der scheinbaren Banalitit heraushebt.

So erscheint dann auch der Sabbat und alles, was mit seiner Heili-
gung verbunden ist, als eine daunernde Manifestation Gottes in der
kreatiirlichen Welt. Wie die sechs Schopfungstage auf den Sabbat hin
orientiert sind und in ihm ihre Kronung finden, so sind auch die ersten
sechs Jahrtausende seit der Schopfung?® eine Vorbereitung auf den
Weltsabbat, der mit dem siebenten Jahrtausend anbrechen wird, und
damit auf die Zeit der messianischen Erlosung. Die Riickkehr Israels
in sein Land wird der Vorbote dieser Erlosung sein, und damit auch
der Vorbote einer Friedenszeit fiir die gesamte Menschheit, wie es im
liturgischen Zusatz zum Sabbatpsalm (Ps. 92) heisst: «Am Sabbat
sprachen (die Leviten im Heiligtum): Ein Psalmenlied fiir den Sabbat-
tag. Ein Psalmenlied fiir die Zukunft®, fir den Tag, der ganz Sabbat
sein wird, und Ruhe fiir das Leben der Ewigkeit» 1,

Das Qabbalat-Schabbat-Gebet

Der Tradition zufolge liest man vor dem Qabbalat-Schabbat-Gebet
das Hobelied. Dieser Brauch geht ebenfalls auf mystische Erwigun-
gen zuriick: Aufgrund seiner {iberragenden Bedeutung fiir das jiidische
Leben betrachten die Meister der jiidischen Ueberlieferung den Sabbat
als die «Braut Israels», deren Kommen man durch Liebeslieder feiert.
Schon R.’Aqiba ! misst dem Hohenlied eine besondere Bedeutung zu

(Jad. III, 5):

8 Dieser Vorstellung liegt die Jahreszihlung nach der sogenannten «Weltira» zu-
grunde, nach der z.B. das Jahr 1972/73 als Jahr 5733 nach der Weltschépfung
gilt.

9 Le-’atid lavo; unter diesem Ausdruck versteht die rabbinische Tradition im all-
gemeinen die messianische Zeit.

10 Vgl. Seligmann Baer, Sifir *Avodat Jisrael, Rédelheim 1868, S. 246. Wir zitieren
dieses Werk unter dem Sigel SA]J.

11 R,’Aqiba b. Josef, einer der bedeutendsten Gesetzeslehrer des 2. Jhdts., der im
Zusammenhang mit der 135 ausgebrochenen Verfolgung den Tod erlitt.

148



Niemals noch hatte die Welt einen Grad an Wiirdigkeit erreicht, (der dem
zu vergleichen wire), den sie an dem Tag hatte, an dem das Hohelied geof-
fenbart wurde. Denn wenn alle anderen Hagiographen heilig sind, so ist das
Hohelied hochheilig (vgl. auch Cant. R. I, 2).

Der Talmud erzihlt seinerseits, dass die Meister die Gewohnheit
hatten, dem Sabbat, angetan mit Festkleidern, entgegenzugehen und
ihn als die «Konigin» und die «Braut» zu begriissen.

Im Sohar finden wir mystische Erwigungen fiir die Wiirde des
Hohenliedes (Terumah 143a/b):

R. Josse 2 begann seine Homilie mit folgenden Worten: «Das Lied der Lie-
der; von Salomo» (Cant. 1:1). Er sprach: Kénig Salomo hat dieses Lied an-
gestimmt, nachdem der Tempel erbaut war und so alle Welten, die oberen und
die unteren, einen Zustand der Vollkommenheit erreicht hatten. Hinsichtlich
des genauen Zeitpunktes, an dem (das Hohelied) vorgetragen wurde, bestehen
unter den Meistern verschiedene Ansichten. Doch kdnnen wir mit Sicherheit
annehmen, dass es nicht vor dem Augenblick der vollkommenen Vollendung
vorgetragen wurde, als der Mond (die Schekhinah) seine Vollkommenheit er-
reichte und in der Fiille seines Glanzes in Erscheinung trat, nachdem der Tem-
pel nach dem Abbild des himmlischen Heiligtums erbaut worden war. Damals
empfand der Allheilige eine Freude, wie er sie seit der Weltschépfung nicht
mehr gekannt hatte . ..

An dem Tage, an dem das (Hohe)lied geoffenbart wurde, stieg die Schekhinah
auf die Erde hinab, wie es heisst (1 Kon. 8:11): «...so dass die Priester wegen
der Wolke nicht hintreten konnten, ihres Amtes zu walten». Warum? Weil (eb.)
«die Herrlichkeit des Herrn den Tempel erfiillte». An diesem Tag wurde das
Hohelied geoffenbart, und Salomo sang es in der Kraft des heiligen Geistes.
Man findet darin die ganze Torah zusammengefasst, das gesamte Schopfungs-
werk, das Mysterium der Patriarchen, die Geschichten der dgyptischen Be-
driickung und das Lied am (Schilf)meer. Es ist die Quintessenz des Dekalogs,
des Sinaibundes, und (offenbart) den (geheimen) Sinn der Wiistenwanderung
Israels, bis zu ihrem Einzug ins heilige Land und der Erbauung des Tempels.

Es enthilt die Kronung des heiligen Namens mit Liebe und Freude, die
Weissagung (iiber) die Verbannung Israels unter die Nationen, sowie (die Vor-
aussage) ihrer Erldsung, der Auferstehung der Toten und aller (Ereignisse) bis
zu dem Tag, welcher «der Sabbat des Herrn» sein wird . ..

Deshalb miissen die Gldaubigen gut aufmerken und jedes (einzelne) Wort des
Hohenliedes beachten wie eine Krone auf ihrem Haupt. Man kann sich (an-
gesichts dieser Tatsache) fragen, warum das Hohelied seinen Platz (im Kanon
der Schrift) unter den Hagiographen gefunden hat 3, Die Antwort darauf ist,
dass es das Loblied darstellt, das die Gemeinde Israels (die Sefirah Schekhinah)
anstimmt, wenn sie in den (himmlischen) Hohen gekrdnt wird. Darum ist auch
kein Hymnus dem Allheiligen angenehmer ... (vgl. auch Sobar, Noach 62b).

12 B. Chalafta, Gesetzeslehrer aus dem 2. nachchristlichen Jahrhundert.

13 Den Hagiographen wohnt ein geringerer Heiligkeitscharakter inne als der Torah
und den Prophetenbiichern.

149



Das eigentliche Qabbalat-Schabbat-Gebet beginnt mit der Rezita-
tion der Psalmen 95-99 und 29. Diese Gewohnheit geht auf R. Mose
Cordovero zuriick, einen Safeder Kabbalisten und Mitglied des Krei-
ses von R.Isaak Luria. Die Erklirung fiir die Einschaltung dieser
Psalmen ins Gebet ist, dass jeder Psalm einem Wochentag entspricht 4.
Diese Psalmen haben keinen Eingang in den italienischen Ritus gefun-
den, und das sefardische Gebetbuch hat nur Ps. 29.

Dann folgt im sefardischen Gebetbuch und in dem vom Ba’al
Schem Tov?® fiir die Gemeinde der Chassidim adoptierten Siddur
ha-Ari der Hymnus Ana ba-koach; er besteht aus zweihundertvierzig
Wortern, die dem 42-buchstabigen Gottesnamen entsprechen'S, Die
Tradition schreibt diese Dichtung R. Nechonjah b. Ha-qanah zu (um
70 n. Che )%

O, durch die Kraft der Grésse deiner Rechten, verschone die Verlassene!

Nimm auf das Flehen deines Volkes, richte uns auf und reinige uns, o furcht-
gebietender (Gott)!

O starker (Gott), hiite wie deinen Augapfel diejenigen, die deine Einheit
suchen!

Segne sie, reinige sie und lass sie immerdar teilhaftig werden deiner barm-
herzigen Gerechtigkeit!

In deiner grossen Giite gib deiner Gemeinde als Erbe deinen heiligen Schutz!

O einziger und hochster (Gott), wende dich deinem Volk zu, das eingedenk
ist deiner Heiligkeit!

Nimm unser Flehen auf und erhére unser Rufen, der du (alle) Geheimnisse
kennst!

Gepriesen sei immerdar der glorreiche Name deines Reiches.

Das Hauptstiick der Qabbalat-Schabbat-Liturgie ist der von R. Sa-
lomo Alqabez (1505 bis ungefihr 1580), einem Schwager von R. Mose
Cordovero und ebenfalls Mitglied des Safeder Kreises, verfasste
Hymnus Lekhah Dodi. Einer Ueberlieferung zufolge hitte der Ari
selbst R. Mose ermuntert, diese Dichtung zu verfassen.

14 Vgl. SA]J, S. 178.

15 R. Israel b. Eli’eser, 1. Hilfte des 18. Jhdts., Begriinder der chassidischen Bewe-
gung.

16 Schon die iltere rabbinische Literatur kennt verschiedene Spekulationen {iiber
Gottesnamen. In der kabbalistischen Tradition kommt diesem Element eine be-
sondere Bedeutung zu.

17 Fiir den Text vgl. SAJ, S. 180.

150



Die Grundlage des Pijjut'® Lekhah Dodi ist eine Talmudstelle
(Schab. 119a):

R. Chanina zog sein (Feiertags)gewand an, bereitete sich am Freitag abend
bei Sonnenuntergang zum Gebet vor und rief aus: Kommt, lasst uns dem
Sabbat, der Konigin, entgegeneilen! R. Jannai zog am Freitag abend sein
(Feiertags)gewand an und rief: Komm, o (meine) Braut, komm, o (meine)
Braut!

Der Text des Hymnus Lekhah Dodi lautet folgendermassen *:

Komm, mein Geliebter, der Braut entgegen; wir wollen den Sabbat emp-
fangen! 2’

1. «Beobachte (den Sabbattag, ihn zu heiligen»; 5 Mos. 5:12) und «Gedenke
(des Sabbattages, ihn zu heiligen»; 2 Mos. 30:16): (diese Worte) liess uns der
einzige Gott in einem Wort vernehmen. Der Herr ist einzig und sein Name
«Einziger»: ihm (gebiihren) Ehre, Ruhm und Lob! 2!

18 Vom aramaischen pajtana, «Dichter», als Lehnwort vom Griechischen mowmtis.
Pijjut bedeutet «synagogale Poesie».

19SAJ, S. 181/82.

20 Die rabbinische Literatur stellt gerne die Beziechungen zwischen Israel und dem
Sabbat durch das Bild der Verlobung dar. So lesen wir z. B. in Gen. R. XI, 8:

Warum segnet (Gott den Sabbat)? R.Dostai sagt: Weil er keinen Partner
unter den Wochentagen hat... R. Simon b. Jochai sagt: Der Sabbat beklagte
sich beim Allheiligen und sprach: Alle (anderen Tage) haben einen Partner,
nur ich allein nicht! Der Allheilige erwiderte ihm: Die Gemeinde Israels wird
dein Partner sein! Und als (die Israeliten) am Fusse des Sinai standen, sprach
(Gott) zu ihnen: Denkt daran, dass ich dem Sabbat zugesagt habe, die Ge-
meinde Israels werde sein Partner sein! (Deshalb heisst es: 2 Mos. 28:8): «Ge-
denke des Sabbattages, ihn zu heiligen!»

Mehrere mittelalterliche Autoren haben dieses Thema ebenfalls aufgenommen
(so z.B. der Machsor Vitry, S.108 und der Pardess, 56a usw.). IThnen zufolge
wurde die Welt aus Griinden der Zeugenschaft in sieben Tagen erschaffen. Die
Woche zihlt drei Paare von Tagen, doch der Sabbat steht allein fiir sich. Die in
Paaren auftretenden Tage legen Zeugenschaft ab fiir die Einheit Gottes, fiir die
Einzigkeit Israels und fiir die besondere Heiligkeit des Sabbats. Ihrerseits sind
dann wieder Israel und der Sabbat Zeugen fiir die Einheit Gottes; Gott und der
Sabbat legen zusammen Zeugnis ab fiir die Einzigkeit Israels, wihrend Gott und
Israel die besondere Heiligkeit des Sabbat ins Licht riicken.

% Vgl. Schevu’ot 20b:

(Die Worte): «Gedenke (des Sabbattags, ihn zu heiligen»: 2 Mos. 20:8) und:
«Beobachte (den Sabbattag, ihn zu heiligen»: 5 Mos. 5:12) wurden (von Gott)
in einem Wort ausgesprochen. Ein (menschlicher) Mund kann sie nicht auf
diese Weise aussprechen, noch ein (menschliches) Ohr sie héren.

Der rabbinischen Tradition zufolge bezieht sich «Gedenke» auf den Qiddusch,
den Weinsegen, durch den der Sabbat eingeleitet wird, wihrend «Beobachte»
auf die Verbote anspielt, mit denen die Torah die Sabbatheiligung umgibt. «Ge-
denke» bezieht sich demnach in besonderer Weise auf den spirituellen Gehalt
des Sabbats, wihrend «Beobachte» auf die konkrete Anwendung der Sabbat-
gebote gemiinzt ist.

151



2. Auf, lasset uns dem Sabbat entgegengehen (vgl. Jes. 2:5), ist er doch Quelle
(allen) Segens. Eingesetzt von Anbeginn an, seit der Vorzeit, ist er (auch) der
Abschluss des (Schopfungs)werkes, (aber auch sein) Beginn nach (Gottes)
Absicht 22,

3. Heiligtum des Konigs, konigliche Stadt: erhebe dich aus der Zerstdrung!
Zu lange schon weilst du im Tal der Trinen. (Gott) ist’s, der sich deiner er-
barmen wird in seiner Milde! (vgl. Jer. 15:5) 23,

4. Schiittle ab den Staub, steh’ auf! (Jes. 52:2); zieh’ dein Prachtgewand an,
mein Volk! Durch den Sohn Isais, des Bethlehemiten, nahe dich meiner Seele,
erldse sie! (vgl. Ps. 69:19) 24,

5. Fiirchte dich nicht, werde nicht schamrot (vgl. Jes. 54:4): warum bist du
verwirrt und unruhig? (vgl. Ps. 42:12). Auf dich setzen die Betriibten meines
Volkes ihr Vertrauen (Jes. 14:32), und die Stadt wird auf ihren Triimmern
wiedererrichtet werden (Jer. 30:18).

22R.Isaak Luria hat den im Talmud bezeugten Gebrauch wieder aufgenommen,
dem Sabbat wie einer Braut entgegenzugehen. Er hatte die Gewohnheit, mit
seinen Schiilern am Freitag abend aus der Stadt hinauszugehen und den Sabbat
auf den Feldern und Wiesen mit dem Gesang von Psalmen und Hymnen zu be-
griissen. Hier liegen die Anfinge des Qabbalat-Schabbat-Gebets, das dann spiter
ebenfalls in die Synagoge verlegt wurde und dem eigentlichen Abendgebet vor-
angeht.

Der Sabbat ist Quelle der Heiligkeit wegen des auf ihm ruhenden besonderen
Segens: «Und Gott segnete den Sabbat und heiligte ihn» (1 Mos. 2:3). Noch dazu
gibt die Sabbatruhe den Menschen einen Vorgeschmack der Freuden der zu-
kiinftigen Welt (vgl. Ber. 57b und verschiedene Midraschtexte).

Me-rosch mi-gidam nessukhah, «eingesetzt von (allem) Anfang an, seit der
Urzeit»: der Ausdruck gddidm oder mi-gddim, «seit allen Zeiten» (1 Mose 2:8)
wird in der rabbinischen Tradition oft von den Dingen gebraucht, die vor der
Schopfung existiert hitten (vgl. Pes. 54a; Gen.R.XV, 3 usw.). Doch wird der
Sabbat im allgemeinen nicht dazu gezihlt. Nur die Pirgei de-R. Eli’eser (Kap. 3)
reihen ihn unter die zehn Dinge ein, die in Gottes Absicht vor der Weltschopfung
vorhanden gewesen wiren.

Anders verhilt es sich mit der Torah, deren Priexistenz von allen rabbinischen
Quellenschriften unterstrichen wird. Die Meister sagen (Ex. R. XXV, 12), dass
das in der Torah enthaltene Gebot der Sabbatheiligung alle anderen Gebote auf-
wiegt.

23 Diese Strophe erdffnet eine messianische Perspektive. Die Messiaszeit ist ja nicht
nur der Beginn des «grossen Sabbats»; sie wird auch um so eher anbrechen,
desto genauer Israel die Sabbatvorschriften einhilt. Vgl. Ex. R. XV, 12: «R. Levi
sagte: Wiirden die Israeliten einen einzigen Sabbat genau beobachten, so wiirde
der Davidssohn (sofort) erscheinen. Weshalb? Weil die Beobachtung des Sabbats
alle anderen Gebote (der Torah) aufwiegt.».

Unsere Strophe spricht von Jerusalem als der «Stadt des grossen Konigs»
(Ps. 48:3), Residenz der Schekhinah, der Gottesherrlichkeit. Durch den von ihm
zu vollbringenden Wiederaufbau des Tempels wird der Messias auch die Sche-
khinah, die mit Israel im Exil weilt, nach Zion zurlickfiihren.

24 Der «Sohn Isais» ist der Messias, der von David und damit auch von dessen
Vater Isai abstammt.

152



6. Die dich pliindern, fallen der Pliinderung anheim (Jer. 30:16), und deine
Verderber werden ferne sein (Jes. 30:16). Dein Gott wird sich deiner freuen,
wie der Briautigam der Braut sich freut! (eb. 62:5).

7. Wache auf, wache auf (Jes. 51:17), denn dein Licht kommt; erhebe dich
und leuchte! (eb. 60:1). Wache auf, wache auf und stimme ein Lied an (vgl.
Ri. 5:12), denn die Herrlichkeit des Herrn erstrahlt iiber dir! (Jes. 60:1).

8. Zur Rechten und zur Linken wirst du dich ausbreiten (Jes. 54:3) und die
Macht deines Gottes verkiinden (vgl. eb. 29:23). Durch den Mann aus dem
Stamme des Perez werden wir uns freuen und jubeln! (vgl. Jes. 25:9) 25,

9. Komme in Frieden, Krone deines Gemahls (vgl. Prov. 31:10); komme in
Freude und (mit) Jubelruf! (Komm’) in die Mitte der Gliubigen von (Gottes)
Eigentumsvolk: komm’, o (meine) Braut, komm’, o (meine Braut! 26

Nach dem Gesang des Lekbhah Dodi werden die Psalmen 92 und 93
gebetet. Der 92. Psalm ist ja der Sabbatpsalm schlechthin, «Ein Psal-
menlied fir den Sabbattag», und wurde einst von den Leviten im
Tempel gesungen?’. Unter den dlteren Autoren ist Maimonides?® der
einzige, der den Brauch erwihnt, diesen Psalm ins Freitagabend-
Gebet einzuschalten %°.

In manchen Gemeinden des aschkenasischen Ritusgebiets schaltet
man nach diesen Psalmen die Mischnastelle iiber die verschiedenen
Oelarten ein, die man fiir die Sabbatlichter verwenden darf: Ba-mdih
madliqin (Schab. II), woran sich dann der Paragraph iiber die frie-
densstiftende Funktion der Gesetzeslehrer schliesst??. In Italien und
Deutschland hat diese Mischnastelle thren Platz am Ende des Gebets,
vor ’Alenu. Im sefardischen Gebetbuch wird Ba-mih madligin vor
Lekhah Dodi, und der Schlusspassus nach der letzten Strophe dieses
Hymnus eingeschaltet.

25 «Der Mann aus dem Stamme des Perez» ist ebenfalls der Messias, der von Perez
abstammt, dem Sohne Judas und der Tamar (vgl. Tg. Scheni zu 1 Mos. 38:25;
Gen. R. LXXXY, 19).

26 Beim Gesang der letzten Strophe von Lekhah dodi wendet man sich, als Zeichen
der Empfangsstimmung, dem Synagogeneingang zu. Der Sabbat ist die «Krone»,
das heisst die Glorie Gottes. Vgl. Schab. 10b: «Ich habe ein kostbares Geschenk
in meinem Schatzhaus: es heisst Sabbat.» Doch handelt es sich dabei auch um
eine Anspielung auf die ebenfalls am Sabbat vor sich gehende Krénung der
Schekbina in den himmlischen Sphiren (siche weiter unten).

Im sefardischen Ritus lautet der Schluss der letzten Strophe mit dem Talmud
(Schab. 119a): «Komm, o (meine) Braut, komm, o Kénigin Sabbat!»

27 Vgl. Tamid VII, 4; R. H. 31a.

26 R. Mose b. Maimon, 1135—1204, der bedeutendste jiidische Religionsphilosoph
des Mittelalters.

29 Responsa Peér Hadar, 116.

30 Amar R. Ele’asar, amar R. Chaninah; Ber., Ende.

153



Im Gebetbuch des Ari findet sich vor Lekhah Dod:i folgende Sohar-
stelle (Terumah 135a/b):

Die sechs (Wochen)tage sind die Vorbereitung (fiir den Sabbat). So wie (die
Israeliten) auf Erden eine Einheit bilden durch das dchad 3, so ist auch (die
Schekhinah) in den (Himmels)hshen (mit Gott) durch das Geheimnis des dchad
vereint, so dass eine Wechselwirkung zwischen oben und unten entsteht. Der
Allheilige, der einig-einzig in den Héhen ist, nimmt (ndmlich) nicht auf seinem
Gnadenthron Platz, bevor nicht (die Schekhina) mit ihm im Einklang mit dem
Wesen seiner Einheit durch das dchad vereint ist. ..

Rasa di-Schabbta — (Das ist) das Mysterium des Sabbats: er ist Schabbat 32,
geeint durch das Geheimnis des dchad 33, so dass iiber ithm das Geheimnis des
dchad schwebt. Durch das Qabbalat-Schabbat-Gebet wird so durch das Ge-
heimnis des dchad der Gnadenthron (der Schekhinah) vorbereitet, damit der
heilige hochste Konig34 darauf Platz nehmen kann.

Am Sabbateingang wird (die Schekhina mit der Sefirah Tifirit) vereint
und [8st sich los (von den Einfliissen) der sitra achera (denen sie wihrend der
sechs Wochentage unterworfen bleibt). Sodann hort jeder (Einfluss) der (Krifte
des) strengen Gerichts3 auf, (die Schekhinah) bleibt in (enger) Verbindung
mit dem heiligen Licht und wird vom heiligen Konig?® mit mehreren Kronen
gekront. Alle Michte des Zornes und des Gerichts37 fliechen vor ihr, und kei-
nerlei (unheilvolle) Herrschaft bleibt bestehen in allen Welten. Thr Antlitz
(das Antlitz der Schekbinah) wird vom himmlischen Licht erleuchtet, sie wird
unten (auf Erden) vom heiligen Volk gekront3® und alle Israeliten bekommen
neue Seelen?®...

Dann kommt der Augenblick, (wo es an der Zeit ist, die Schekhinah) in
Freude und Inbrunst mit den Worten zu preisen: Barekhu it J. hamevorakh 4.
Sei achtsam auf &t /.4, um so den Sabbat mit einem Segensspruch zu begin-
nen. Es ist dem heiligen Volk nicht gestattet, (das Freitagabend-Gebet) mit
(Worten zu beginnen, welche den Gedanken des) Gerichts (ausdriicken), wie:
«(Der Herr) ist barmherzig; er verzeiht die Schuld und vernichtet nicht...» 42:
(Die Schekhinah) ist dann schon vom Geheimnis der sitra achera getrennt, und
die Michte des Gerichts haben sie verlassen.

31 Durch das Bekenntnis der Einheit Gottes im Schem’a Jisraél: 5 Mos. 6:4: «Hore,
Israel, der Herr, unser Gott, ist ein einig-einziger Gott!»

32 Tdentifiziert mit der Sefirah Schekhinabh.

3 Diese «Vereinigung» ist eine der Auswirkungen des Qabbalat-Schabbat-Gebets.

34 Die Sefirah Tifdrdit.

% Die Sefirah Gevurah unter dem Aspekt von Din.

36 Die Sefirah Tifdirdt.

37 Die Sitra achera.

38 Indem Israel den Sabbat heiligt, verschafft es der Schekhinah «Kronen».

39 Die «Sabbatseele»; siche weiter unten.

40 (Lobet den Herrn, den Gepriesenen!» Es ist das der Beginn des eigentlichen
Abendgebetes.

41 «Den Herrn», das heisst das heilige Tetragramm, der vierbuchstabige Gottesname.

42 Mit diesen, vor barekbu gesprochenen Worten beginnt das tigliche Abendgebet.

154



Das Abendgebet

Die Struktur des Freitagabend-Gebets ist dieselbe wie die der Wo-
chentage. Bloss der auf das Schen’a Jisraél folgende Segenspruch ist
etwas abgedndert und schliesst mit: «Sei gepriesen, Herr, der du die
Friedenshiitte ausbreitest iiber uns, iiber dein ganzes Volk Israel und
iiber Jerusalem!» 4}, Diese Version findet sich schon im Talmud von
Jerusalem j.Ber. 1V, 5, 8c). Nach diesem Segenspruch sagt man
2 Mos. 31:16, 17.

Die *Amidah («Achtzehngebet») von Freitagabend enthilt nur sie-
ben Lobpreisungen. Zwischen die drei ersten und die drei letzten
Segensformeln wird Qeduschat ha-jom eingeschaltet, der Heiligungs-
segen fiir den Sabbat. Dann sagt man 1 Mos. 2:1-3. Die Rezitation
dieser Stelle wird vom Talmud empfohlen (Schab. 119b), der sagt,
dass derjenige, der diese Verse ins Gebet einschaltet, so angesehen
wird, wie wenn er am Schopfungswerk Anteil gehabt hitte. Aus
mystischen Griinden wird diese Stelle dreimal wiederholt: einmal in
der *Amidah, das zweite Mal nach diesem Gebet und das dritte Mal
bei Tisch, vor dem Qiddusch. Nach Wiederholung von 1 Mos. 2:1-3
durch den Vorbeter und die Gemeinde folgt me’ein schev’a, eine ab-
gekiirzte Version der ’Amidah.

Nach dem Qaddisch** sagt man dort, wo es noch nicht geschehen
ist, Ba-mih madligin und macht Qiddusch. Der Brauch, auch in der
Synagoge Qiddusch zu machen, ist alt. Der Talmud (Pes. 101a) er-
klart, man mache Qiddusch in der Synagoge wegen der Durchreisen-
den, die dort wohnen und ihre Mahlzeiten einnehmen. Nach dem
heutigen Gebrauch macht man Qiddusch nur in den Synagogen des
aschkenasischen Ritus, obwohl Natronai Gaon* ausdriicklich be-
merkt, man miisse es auch dann tun, wenn keine Durchreisenden vor-
handen seien %,

3Vgl, SAJ, S. 186.

4 Der Qaddisch ist ein grossteils aramiisch verfasstes Gebet zum Lobpreis Gottes,
das zwischen den einzelnen Hauptteilen des Gemeindegottesdienstes gesprochen
wird und sie voneinander trennt.

45 Oberhaupt der Akademie von Sura in Babylonien, zweite Hilfte des 9. Jhdts.

46 Cf, Sddir Rav >Amram Gaon, Aug. Coronel, Warschau 1865, 25a.

155



Auf den Qiddusch folgt das ’> Alenu-Gebet, mit dem jetzt alle syna-
gogalen Gottesdienste schliessen. Dann singt man den Hymnus Jigdal
dlobim chaj, eine poetische Bearbeitung der dreizehn Glaubensartikel
des Maimonides.

Die hiusliche Liturgie

Auf den Qabbalat-Schabbat-Gottesdienst folgt eine Familienlitur-
gie, in deren Mittelpunkt das 'Sabbatmahl steht 7.

Auch die nach der Riickkehr aus der Synagoge gesungenen Bibel-
stellen und Hymnen gehen auf den Einfluss der lurjanischen Kabbala
zurlick, wie Schalom aleikhem, womit man die Engel griisst, die nach
dem Talmud (Schab. 119b) den Menschen am Sabbat begleiten, und
Prov. 31:10-31, das Lob des tiichtigen Weibes. Diese Bibelstelle richtet
sich nicht an die Hausfrau, sondern an die Schekhinah: die 22 Verse
dieses Hymnus sind ein Symbol fiir die 22 himmlischen Segensstrome,
und das tiichtige Weib ist ein Symbol der Torah.

Nach dem Mahl singt man Semirot oder Tischgesinge, von denen
manche ebenfalls kabbalistischer Inspiration sind. Als Beispiele seien
hier zwei solcher Semirot angefithrt, von denen die erste R. Isaak
Luria zugeschrieben wird, die zweite auf ein Mitglied des Safeder
Kreises, R. Mose Naggara, zuriickgeht.

Jom sib le-Jisrael*®

Dieser Tag ist fiir Israel Licht und Freude (vgl. Esth. 8:16): (es ist) der
Sabbat, (Tag der) Ruhe.

Du hast dem am Fusse des Sinai versammelten (Volk) aufgetragen, den
Sabbat und die Feste im Jahresablauf zu beobachten. (Du sagtest ihnen):

Bereitet vor meinem Antlitz ausgesuchte Speisen und Mahlzeiten (fiir) den
Sabbat, den (Ruhe)tag 9.

47 Der Tradition zufolge muss man am Sabbat drei Mahlzeiten abhalten (Schab.
117b).

48 Der Name des Autors, R. Isaak (Luria), wird durch den ersten Buchstaben der
vier ersten Strophen des hebriischen Textes angezeigt. Fir den Text, vgl. SAJ,,
3. 203,

49 Siehe Fussnote 47.

156



(Der Sabbat) ist Wonne fiir die Herzen des gebeugten Volkes. (Gott gibt an
ihm) den niedergeschlagenen Menschen eine neue Seele®. Die unruhige Seele
seufzt nicht mehr am Sabbat, dem Ruhe(tag).

Du hast (den Sabbat) geheiligt und gesegnet unter allen anderen Tagen; in
sechs (Tagen) hast du das ewige (Schdpfungs)werk vollendet. Am (Sabbart)
finden die Traurigen Beruhigung und Entspannung: am Sabbat, dem Ruhe(tag).

Du hast uns die (Sabbat)arbeit streng verboten. Wenn ich den Sabbat be-
obachte, werde ich die Glorie des (himmlischen) Reiches erben. Ich werde
dem furchtgebietenden Gott Gaben darbringen (vgl. Ps. 76:12), ein Opfer des
Wohlgeruchs, am Sabbat, am Ruhe(tag).

Stell’ unser Heiligtum wieder her, gedenke der verwiisteten Stadt (Jerusa-
lem). Gib den Betriibten deinen guten (Knecht), unseren Erlgser, (damit) sie
den Sabbat mit Hymnen und Lobliedern begehen, den Sabbat, den Ruhe(tag).

Das zweite Tischlied, das wir wiedergeben wollen, stammt, wie
schon gesagt wurde, von R. Israel b. Mose Naggara. Der Autor wurde
1555 in Safed geboren und ist 1628 als Rabbiner von Gaza gestorben.
Sein Vorname Israel erscheint ebenfalls als Akrostichon in den An-
fangsbuchstaben der einzelnen Strophen. Naggara war ein begabter
Dichter. Die Erstausgabe seiner poetischen Werke erschien 1586 in
Safed unter dem Titel Semirot Israel, «Die Gesinge Israels». Dieses
sehr rhythmisch gehaltene Lied ist in aramiischer Sprache verfasst,
die ja die Sprache des Sohar ist.

Jab ribbon ’olam !

Herr, Herr der Welt! Du bist der Konig der Konige. Du wirkst Grosstaten
und Wunder; es ist angenehm, sie in deiner Gegenwart zu verkiinden! (vgl.
Dan. 2:10).

Morgens und abends will ich dein Lob singen, o heiliger Gott, der du jede
(lebende) Seele geschaffen hast, die heiligen Engel (vgl. eb. 4:14) und die
Menschen, die Tiere des Feldes (vgl. eb. 22) und die Vogel des Himmels.

Gross und michtig sind deine Werke! Du demiitigst die Stolzen und er-
hebst die Demiitigen. Selbst wenn der Mensch tausend Jahre lebte, konnte er
doch durch seine Spekulationen den Urgrund deiner Grdsse nicht ergriinden!

50 Vgl. Bezah 16a, Ta’an. 27b und Mas. Soferim XVII, 4: Vom Eingang des Sab-
bats bis zu seinem Ausgang gibt der Allheilige dem Menschen eine zusitzliche
Seele. Raschi (R. Salomo b. Isaak aus Troyes, 1040—1105), der grdsste jiidische
Bibel- und Talmudkommentator, sagt in seinem Kommentar zur Stelle, dass sich
das auf die Neigungen bezieht, die Gott in unser Herz legt, und die uns befihi-
gen, die Sabbatruhe zu geniessen und unseren Geist der Sabbatfreude zu &ffnen.
So konnen wir dann auch in rechter Weise Speise und Trank geniessen.

51Vgl. SAJ, S. 204.

157



O Gott, dem Ruhm und Grosse eigen sind, rette deine Herde aus dem
Rachen des Lowen, befreie dein Volk aus der Verbannung, das Volk, das du
unter allen Nationen auserwihlt hast!

Kehre zuriick in dein Heiligtum, ins Allerheiligste, an den Ort, wo sich
Geist und Seele erquickt. (Deine Kinder) werden dir Lieder und Hymnen an-
stimmen in Jerusalem, der Stadt deiner Glorie!

Rezensionen

W. ALTMANN, Die Judenfrage in evangelischen und katholischen Zeitschriften
zwischen 1918 und 1933. Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde an der
Evang.-theol. Fakultit der Universitit Miinchen. 1971. 424 Seiten.

Die Dissertation A.’s reiht sich ein in eine Serie wichtiger Verdffentlichungen
dokumentarischen Charakters, von denen wir an dieser Stelle schon zwei bespro-
chen haben, nimlich die Arbeiten von H. Greive! und L. A. Hellwing?2.

Der Vf. macht in seiner Einleitung einige prinzipielle Feststellungen iiber ver-
schiedene Aspekte der Judenfeindschaft, die nicht nur auf die Zeitspanne zutref-

fen,

die den Gegenstand seiner Untersuchung bildet, sondern auch in der heutigen

Situation hdchst aktuell sind. So schreibt er3:

Mit Antisemitismus diirfen wir andererseits nicht die kritisch-sachliche Aus-
einandersetzung mit den religisen und moralischen Positionen des Judentums
verwechseln. Die Grenzziehung zwischen einem religidsen, politischen oder ras-
sischen Antisemitismus und einer religiosen oder ethischen Auseinandersetzung
mit dem Judentum ist sehr schwierig, denn auch positive Feststellungen, wie
z. B. eine grosse geistige Beweglichkeit, konnen in den Dienst des Antisemi-
tismus treten.

Wir werden im Auge behalten miissen, dass der Antisemitismus meist total
ausgerichtet ist. Er gilt nicht einzelnen Juden oder Gruppen .. .sondern urteilt
stets pauschal.

...Der zeitgendssische Antisemitismus, der sich bis zum Radauantisemitis-
mus erhitzen konnte, ist von seinem Ursprung her mit christlichem Antisemi-
tismus verbunden, ungeachtet seiner Radikalisierung... Denn der Rassen-
antisemitismus ist doch wohl die sikularisierte Form des christlichen Anti-
semitismus. . .

1 Theologie und Ideologie. Katholizismus und Judentum in Deutschland und
Oesterreich 1918—1935, Heidelberg 1969. Vgl. JUDAICA, Bd. 26, 1970, S. 12 bis
37.

2 Der konfessionelle Antisemitismus im 19. Jabrbundert in Oesterreich., Wien —
Freiburg — Basel 1972. Vgl. JUDAICA, Bd. 28, 1972, S. 129.

of -7

158

3.



	Das Qabbalat-Schabbat-Gebet : zum 400. Todestag von R. Isaak Luria

