
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Das Qabbalat-Schabbat-Gebet : zum 400. Todestag von R. Isaak Luria

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ihr habt die Macht
und die Gewalt gemieden,
und das war eure Kraft,
die Kraft zu leiden, die auf Gott bedacht
und auf den Frieden.

Jetzt habt auch ihr mit grosser Leidenschaft
euch für die Macht entschieden,

um so zu sein, wie andre Völker sind,
weil selbst zum Leid man euch nicht leben liess.

Doch bliebt ihr nie dem Gottesfrieden blind,
zu dem euch der Propheten Stimme wies.

Babylonischer Talmud, Traktat Jebamot 65b: R. Chama bar Chanina vertritt die
Ueberzeugung, der Messias könne überhaupt erst kommen, wenn auch der letzte
Rest der Herrschaft von Israel aufgegeben werde

Das Qabbalat-Schabbat-Gebet
Zum 400. Todestag von R. Isaak Luria

Kurt Hruby

In diesem Jahr beging die jüdische Welt den 400. Todestag von
R. Isaak b. Salomo Luria, genannt «der heilige Ari»1, der im Monat
Ab2 des Jahres 1572 im Alter von nur 38 Jahren in Safed in Galiläa
einer Seuche erlag. Im Staate Israel wurde das Jahr 1972 zum «Jahr
des Ari» erklärt. R. Isaak Luria hat als Mittelpunkt des sogenannten
«Safeder Kreises» einen entscheidenden Einfluss auf die Durchdringung

des Gesamtjudentums mit kabbalistischem Gedankengut aus-

1 Ari ist eine Abkürzung, die zweifach gedeutet werden kann. Entweder steht sie

für ha-älohi R. Yizchaq, «der göttliche R. Isaak», oder aber sie bedeutet ha-
aschkenasi R. Yizchaq, «R. Isaak deutscher Herkunft». Die Eltern R. Isaak Lu-
rias stammten entweder aus Deutschland oder aus Osteuropa, also aus einem
Gebiet, das man allgemein als Aschkenas bezeichnet

2 Der Monat Ab des jüdischen Jahres fällt in den Juli-August. Nach einer Tradition

starb R. Isaak Luria am 5. Ab, nach einer anderen am 9. Ab, am Gedenktag
der Zerstörung Jerusalems durch Nebukadnezar und Titus.

139



geübt. Als Beispiel dieses Einflusses wählen wir die liturgische
Gestaltung der Qabbalat Schabbat, des Freitagabend-Gottesdienstes der

synagogalen Liturgie.

Die Qabbalat Schabbat

Von der Entwicklungsgeschichte der Gebetszeiten im Judentum her
gesehen, ist das Abendgebet (tefillat 'aravit oder ma'ariv) das zeitlich
jüngste Element. Das gilt auch für das Freitagabend-Gebet.

Zu allen Zeiten versammelte man sich am Freitag abend zu einer

Mahlzeit, deren Auftakt der Qiddusch bildete, das Segensgebet über
den Weinbecher. Erst zu Beginn der amoräischen Periode3 begann

man, den Sabbateingang durch ein Gemeindegebet in der Synagoge zu
feiern, zuerst in Babylonien und dann auch in Palästina.

Nach der gegenwärtig üblichen Gebetsordnung beginnt das
Freitagabend-Gebet mit der Qabbalat Schabbat, doch wurde dieser Teil erst
ab dem 16./17. Jahrhundert in den Siddur (Gebetbuch) eingefügt. Er
geht auf den «Safeder Kabbalistenkreis» zurück, und damit auf den

«heiligen Ari» und seine Schüler. Mit dem Ari beginnt sich ja die von
ihm neu interpretierte kabbalistische Lehre auf das Gesamtjudentum
auszudehnen. Da nun die einzelnen Elemente der Qabbalat Schabbat
im wesentlichen auf dieser Lehre fussen, soll sie hier ganz kurz
schematisch dargestellt werden, um den Fussnotenteil nicht ungebührlich
zu belasten.

Die Lehre des Ari
Im Mittelpunkt der Lehre von R. Isaak Luria steht der Begriff des

'olam ha-tiqqun, der kosmischen Wiederherstellung der Schöpfung
unter Mitwirkung des Menschen. Um das verständlich zu machen,

muss vorerst die Schöpfungstheorie der lurjanischen Kabbala kurz
skizziert werden.

Um die Schöpfung überhaupt möglich zu machen, muss sich der
unendliche und alles umfassende Gott eine Art Selbstbeschränkung
auferlegen, den sogenannten zimzum. Es ist das eine Konzentration
innerhalb des göttlichen Wesens, die mit einer nach allen Richtungen
hin ausstrahlenden Lichtquelle verglichen werden kann. Dadurch wird

3 Die Amoräer sind die Gesetzeslehrer der talmudischen Periode, also ab dem
3. nachchristlichen Jahrhundert.

140



ein Raum ausgespart, der dann seinerseits durch die Schöpfung des

Universums ausgefüllt wird. Der Schöpfungsakt selbst kann mit einem

Lichtstrahl verglichen werden, der vom göttlichen Mittelpunkt
ausgeht und die Schöpfung mit dem Schöpfer verbindet, so dass jedes

Geschöpf in einem direkten Abhängigkeitsverhältnis zum Schöpfer
steht. Es ist das ein für die göttliche Vollkommenheit wesentlicher
Zustand. In diesem Sinn ist alles azilut, Emanation Gottes. Doch war
der zimzum nicht ein einmaliger Akt, sondern bestand in einer Reihe
sich stets wiederholender Akte.

Der von Gott ausgehende Lichtstrahl löst sich progressiv los von
der Lichtfülle, in der er badet. Infolge einer Dauerbewegung bildet er
im Endstadium zehn konzentrische Kreise, die wieder ihrerseits eine

Spiralbewegung ausführen, wodurch sie tiefer und tiefer durchdringen.

Diese zehn Kreise sind die Sefirot, die gewöhnlich in Form des

«Sefirotbaums» dargestellt werden:

Ein Sof (Das Unendliche)

Binah (Verstand)

Gevurah (Stärke)
oder Din (Gericht)

Hod (Majestät)

Katar (Krone)

Chokhmah (Weisheit)

Gedulah (Grösse)
oder Chässäd (Gnade)

Tifärät (Schönheit)
oder Rachamim
(Barmherzigkeit)
Nezach (Dauer)

'olam (Weltgrundlage)
oder Zaddiq (der Gerechte)

Malkhut (Königtum)
oder 'Atarah (Krone)
oder Schekhinah

(Gottesherrlichkeit)

141



Der Urstrahl verbindet ebenfalls die Sefirot untereinander in Form
einer progressiven Linearbewegung, die vom oberen Kreis {Katar)
ausgeht und bis zum letzten, Malkhut, reicht. Diese Bewegung nimmt die

Form einer Geraden und zweier Seitenlinien an. Auf diese Weise sind
die Sefirot untereinander verbunden und treten in Kombination
zueinander. Das Ganze nimmt die Form eines sogenannten «Sefirot-
baumes» an, oder einer aufrechtstehenden menschlichen Gestalt,
Adam qadmon. Was die Beziehungen zwischen den einzelnen Sefirot
anbetrifft, so bestehen manche Unterschiede zwischen den kabbalistischen

Systemen. Jeder Sefirah entspricht übrigens auch ein Gottesname.

In der lurjanischen Kabbala wird das Sefirotsystem durch ein neues,
wichtiges Element bereichert: die Lehre von den Parzufim4, die
Personifizierungen metaphysischer göttlicher Prinzipien darstellen.

Zusammengenommen bilden die zehn Sefirot den Parzuf Adam, die
«Gestalt Adams», wobei die einzelnen Sefirot den verschiedenen Teilen

des menschlichen Körpers entsprechen. Verschiedene Kombinationen

zwischen den Sefirot ergeben fünf andere Parzufim: Kätär ist ein

Parzuf für sich; unter dem Namen 'Arikh anpin, «das grosse
Gesicht», schliesst er ebenfalls die Gesamtheit der Sefirot ein. Die Sefirot
Chokhmah und Binah personifizieren das Vater- und Mutterprinzip
{Abba und lmma), während die sechs anderen Sefirot, von Chässäd
bis Jessod, das Se'er anpin, das «kleine Gesicht» bilden. Die letzte
Sefirah, Malkhut, stellt ebenfalls einen eigenen Parzuf dar, der den

weiblichen Aspekt des «kleinen Gesichts» symbolisiert und ebenfalls
alle zehn Sefirot einschliesst.

Das erste Ergebnis der ursprünglichen Lichtbewegung war der

«erste Adam» {Adam qadmon le-khol ha-qadmonim). In diesem
Stadium geht das Licht der Sefirot gleich einem Strahlenbündel von den

Ohren, dem Mund und der Nase des Adam qadmon aus. Eine Revolution

im Innern der Lichtquelle bewirkt nun, dass die Strahlen nicht
mehr in geradliniger, sondern in kreisförmiger Bewegung sind. Dieser
'Olam ha-nequdim, «die Welt der atomisierten Lichter», ist für Luria
der 'Olam ha-tohu, die Welt des Chaos.

Um sich konkretisieren und abgrenzen zu können, benötigten die
Sefirot ein Lichtgefäss {keli). Die den drei ersten Sefirot entsprechen-

4 Vom Griechischen: jigoacD itov : Gesicht, Antlitz.

142



den Gefässe erhielten tatsächlich das für sie vorgesehene Lichtquantum.

Jedoch ergoss sich dann das den anderen Sefirot zugedachte
Licht mit einemmal in die korrespondierenden Gefässe, und da es für
sie zu stark war, bewirkte es ihren Bruch. Das betraf auch - wiewohl
in einem geringeren Ausmass - das Gefäss der letzten Sefirah. Darnach
kam es zu zwei verschiedenen Lichtbewegungen: einerseits flutete das

Licht an seinem Mittelpunkt zurück, andererseits aber fiel es nach

unten, zusammen mit den Teilchen der zerbrochenen Gefässe, welche
die Kelipot bilden, die «Schalen», das heisst die finsteren Kräfte der
Materie.

Das Problem des Bösen. - Dem Sohar5 zufolge ist der Sitz des Bösen

die Sefirah Gevurah, «die Linke Gottes». Der Ursprung des Bösen

wäre in einer Hypertrophie der Kräfte des Gerichts und der Strafe

zu suchen, die darauf zurückgeht, dass das Verhältnis zur Sefirah
Chässäd, die normalerweise mit Gevurah verbunden ist, gestört
erscheint. Das Böse manifestiert sich als Din, «Gericht». Von dem

Augenblick an, wo die Kräfte von Gevurah nicht mehr durch den

Einfluss von Chässäd neutralisiert werden, entarten sie und bringen
die Sitra achera hervor, «die andere Seite», die dem Guten entgegengesetzte

Sphäre, nämlich das Reich der finsteren Emanationen und
der dämonischen Kräfte.

Manche kabbalistische Autoren stellen die Sitra achera als eine

richtige Hierarchie des Bösen und der unreinen Kräfte dar. Doch
dauert die Wirkung dieser Kräfte nur so lange, als ihr die von der

5 Der Sohar (Safer ha-Sohar, «Das Buch des Lichtglanzes») ist das Hauptwerk
der Kabbala. Sein Ursprung ist umstritten. Das Werk wurde gegen Ende des 13.

Jahrhunderts von R. Mose b. Schemtov aus Leon in Kastillien «entdeckt» und
R. Simon b. Jochai zugeschrieben, einem Gesetzeslehrer aus dem 2. Jahrhundert,
der sich nach dem Zusammenbruch des Bar-Kochba-Aufstandes, im Jahre 135

n. Chr., bei dem viele seiner Kollegen den Tod fanden, mit seinem Sohn Ele'asar
dreizehn Jahre lang in einer Höhle verborgen gehalten haben soll. Nach dem
Tode von R. Mose b. Schemtov machte seine Witwe vor einem rabbinischen
Gerichtshof eine Reihe von Aussagen, die darauf schliessen lassen, dass ihr Mann
selbst das Werk verfasst hat. Daraus ist ein jahrhundertelang fortdauernder Streit
entstanden: Für die Anhänger der kabbalistischen Doktrin ist der Sohar
unbestreitbar das Werk des «grossen Meisters», R. Simon b. Jochai; für die Gegner
dieser Doktrin ist er eine Fälschung. Der grösste zeitgenössische Fachmann auf
diesem Gebiet, Prof. G. G. Scholem aus Jerusalem, hat nachgewiesen, dass der
Sohar eine aus dem Mittelalter stammende Kompilation ist, was ihn allerdings
nicht daran hindert, alte Traditionen aufgenommen zu haben.

143



«heiligen Seite» stammenden Einflüsse kein Ende setzen. Infolge seiner

Sündhaftigkeit trägt der Mensch dazu bei, den Einfluss der Sitra
achera zu stärken.

Die Weltsysteme. - Im Gegensatz zur alten Kabbala mit ihren vier
Weltsystemen kennt die lurjanische Kabbala deren fünf:

1. Das System des Adam qadmon, das nicht nur alle Sefirot,
sondern darüber hinaus als aktives Prinzip auch die anderen «Welten»
umschliesst, nämlich:

2. 'Olam ha-azilut, die Welt der Emanation (die Sefirot);
3. 'Olam ha-berijah, die Welt der Schöpfung;
4. 'Olam ha-jezirab, die Welt der Formung, und
5. 'Olam ha-'assijah, die Welt der Aktion.

Die schevirat ha-kelim, das «Zerbrechen der Gefässe» — auch mitat
ha-melakhim genannt, «der Tod der (Ur)könige» — entspricht der

«Zerstörung der Urwelten» in der alten Kabbala. Sie nimmt einen

zentralen Platz im lurjanischen System ein: Infolge des Lichtdrucks
wurden die Weltsysteme jeweils um eine Stufe «verschoben», so dass

die Gesamtentwicklung der Welt nicht mehr an ihrem idealen Platz
vor sich geht. Doch handelt es sich dabei bei Luria keineswegs um
einen chaotischen Vorgang, sondern um eine ganz bestimmten Gesetzen

gehorchende Entwicklung.
Der Tiqqun. - Infolge einer neuerlichen «Revolution» im Innern

der kosmischen Bewegung, und um dem so geschaffenen Zustand
abzuhelfen, gehen neue Strahlenbündel von der Stirn des Adam qadmon
aus, mit dem Ziel, die ursprüngliche Ordnung wiederherzustellen.
Diese Wiederherstellung ist der Tiqqun. Es handelt sich dabei um
einen fortwährenden Prozess, der bis zur Erlösung ungebrochen
weitergehen wird.

So verwandelt sich der 'Olam ha-tohu in den 'Olam ha-tiqqun, und
die Sefirot werden zu Parzufim. Auf diese Weise wird ein tiefgreifender

Differenzierungs- und Individualisierungsprozess eingeleitet, wobei

die göttlichen Prinzipien einerseits zu schöpferischen, andererseits

zu aufnahmebereiten Prinzipien werden. Gleichzeitig werden alle
diese Prinzipien neuerdings vereinigt durch die Schaffung eines höchsten

Prototyps, der Histaklut panim be-fanim, der «unmittelbaren

144



Vision», als gemeinsame Wurzel einer gleichzeitig intellektuellen und
erotischen Vereinigung.

Diese Vereinigung bildet ihrerseits die Grundlage des Se'er anpin,
des «kleinen Gesichts», welches sechs Sefirot einschliesst, von Gevurah
bis Jessod. An sich herrschen im Se'er anpin die Kräfte des Gerichts

vor, die sich jedoch durch seine Hinwendung zum Ausgangspunkt -
wobei übrigens die menschliche Aktivität eine Rolle spielt - in
schöpferische Kräfte verwandeln, und somit in ein Prinzip kosmischer
Harmonie. Die in dieser Sicht Nuqba di-sefir genannte und mit der
Schekhinah identifizierte letzte Sefirah wird so zum weiblichen Gegenstück

des Se'er anpin.
In diesen fünf Parzufim und in ihren zahlreichen Wandlungen findet

man jedesmal als strukturelle Prinzipien die zehn Sefirot wieder.
Sie bringen den eigentlichen Adam qadmon hervor, oder 'Olam ha-

nitqalah, «die Welt des Gleichgewichts», aus dem sich dann ihrerseits
die «Weltsysteme» entwickeln: Azilut, Berijah, Jezirah und 'Assijah.
Doch befindet sich derAdam qadmon infolge der durch den «Bruch
der Gefässe» eingetretenen Niveauverschiebung an einem Platz, der
normalerweise für die Azilut vorgesehen ist. Ebenfalls infolge dieser

Verschiebung ist die Welt der 'Assijah mit den Kelipot vermischt, mit
der Materie, und wird von ihr beherrscht.

An dieser Stelle wird das menschliche Handeln in den 'Olam ha-

tiqqun, in den allgemeinen Wiederherstellungsprozess, eingeschaltet.
Dieser Prozess ist identisch mit dem messianischen Heilswerk. Innerhalb

dieses Tiqqun, der nichts anderes ist als die Wiederherstellung
der ursprünglichen, im Plan Gottes vorgesehenen Ordnung, stellt die
Rückkehr des Geschöpfes zu Gott ein wesentliches Element dar. So ist
also der 'Olam ha-tiqqun als Endphase dieser Wiederherstellungsanstrengung

identisch mit dem messianischen Reich. Vom Geschöpf
her gesehen, ist der Tiqqun die Wiederherstellung der ursprünglichen
Schöpfungsordnung. Durch ihn findet der 'Olam ha-'assijah seinen

Platz innerhalb der Weltsysteme wieder und trennt sich von der Welt
der Kelipot. Der Tiqqun befreit die von den Kelipot gefangengehaltenen

Lichtfunken des Adam quadmon, die somit keine reale Existenz
mehr haben. Es ist das die Erlösungstat des Menschen zugunsten der
Geschöpfe: ihrer wahren Existenz beraubt, können sich die Kelipot
nicht mehr in den allgemeinen Prozess einschalten, und sind so auch

145



nicht mehr imstande, die selige Vereinigung Gottes mit der gesamten
Kreatur zu stören.

Die Beziehungen zwischen der obersten Welt des Adam qadmon
und den unteren Welten sind mit dem Verhältnis zwischen dem
Urlicht des Ein Sof6 und dem Adam qadmon zu vergleichen. Im Innern
der vier anderen Welten existiert ein wesentlicher Unterschied
zwischen der Welt der Azilut und den drei anderen: der 'Olam ha-azilut
hat Anteil am göttlichen Wesen aufgrund des vom Adam qadmon
ausgehenden Urlichtes, dessen Ausstrahlung beim 'Olam ha-azilut
endet. Im Gegensatz dazu erhalten die anderen Welten nur einen
indirekten Abglanz des göttlichen Lichtes. Die letzte und gleichzeitig
niedrigstehendste dieser Welten ist 'Olam ha-'assijah, innerhalb dessen

das Volk Israel einen besonderen Platz einnimmt. Im Gegensatz zu
den anderen geschaffenen Dingen, und daher auch zu den anderen

Völkern, die aus der dritten Emanationssphäre, der Sefirah Binah

stammen, kommt Israel aus der zweiten Sphäre, der Sefirah Chokh-
mah. Im Volk Israel vereinigen sich so auf dem Niveau des niedrigsten

Weltsystems die metaphysischen Prinzipien der vier Welten. Diese
ideale Einheit Israels, die in gewisser Hinsicht ein Spiegelbild der Einheit

Gottes darstellt, steht im Mittelpunkt der lurjanischen Kabbala.
Israels Seele hat ihre Wurzel in der Torah. Den 613 Geboten7
entsprechen ebensoviele Urstrahlen an Heiligkeit in der Seele des

jüdischen Menschen.

Im Augenblick seiner Geburt besitzt der Mensch nur das niedrigste
Seelenniveau, Näfäsch; die beiden höheren Seelenstufen, Ruach und
Neschamah, sind virtuell wohl von allem Anfang an verhanden,
doch aktualisieren sie sich erst nach und nach durch das Studium
der Torah und die Beobachtung der Mizwot (Gebote). Das einigende
Prinzip zwischen diesen verschiedenen Seelenstufen ist chajjah, die
«Seele der Seelen». Es gibt noch ein anderes Einigungsprinzip, jechi-
dah, das nur von Mose allein erreicht wurde, als er am Sinai weilte,
dessen er aber verlustig ging, als die Israeliten das goldene Kalb
anfertigten. Das höchste Seelenprinzip, das chijjah. und jechidah ein-

0 Ein Sof, «das Endlose», ist der kabbalistische Ausdruck für die Gottheit, bevor
sie ins Emanationsstadium eingetreten ist.

7 Nach einer bereits im Talmud (Mak. 23b) angeführten Meinung enthält die
Torah 613 göttliche Gebote, wovon 248 positive Gebote und 365 Verbote sind.

146



schliesst, ist Sihara ila'a, «das höchste Licht», dessen — übrigens in
unvollkommenem Masse - nur einige wenige Erwählte teilhaftig
wurden, wie die Erzväter, Adam, Henoch und Elija. Alle menschlichen

Seelen waren ursprünglich in der Seele Adams enthalten. In der
messianischen Zeit werden sie sich dann mit anderen, höheren, nicht
in der Seele Adams enthaltenen Seelen vereinen.

Luria verleiht so der Lehre von der Seelenwanderung, die ein wichtiges

Element des 'Olam ha-tiqqun ist, eine kosmische Dimension. Die
ursprüngliche Reinheit aller in Adam enthaltenen Seelen wurde durch
die Sünde des ersten Menschen verdunkelt; das Gute hat sich mit dem
Bösen so sehr vermischt, dass von diesem Augenblick an unreine Funken

in den heiligen und heilige Funken in den unreinen Seelen vorhanden

sind. Die messianische Zeit wird erst dann beginnen, wenn die
Schuld Adams wiedergutgemacht sein wird durch die Scheidung
zwischen gut und böse. Zu diesem Ziel führen zwei Wege: 1. Der Gilgul
(Seelenwanderung), durch den sich die Seele dank verschiedener
Wiedergeburten reinigen kann, und 2. der 'Ibbur (Seelenschwängerung),
bei dem sich der menschlichen Seele eine oder mehrere andere Seelen

beigesellen, um so ihre Reinigung zu bewirken.

Israel hat eine ähnliche Funktion in der Welt: die mit dem Volk
Gottes im Exil weilende Schekhinah zieht die heiligen Seelen in den

anderen Völkern, und die dort vorhandenen, jedoch in den Kelipot
gefangen gehaltenen heiligen Seelenfunken an, vereinigt sich mit
ihnen und reinigt sie auf diese Weise. Am Ende dieses Reinigungsvorgangs

wird dann der Messias erscheinen.

Beim Menschen kommt dieser Reinigungsvorgang in erster Linie in
der mystischen Kontemplation zum Ausdruck, der Kawanah, sowie in
einer Reihe von Riten. Im Mittelpunkt des Systems steht die Aszese,
die nicht nur eine Absage an alle nicht unbedingt lebensnotwendigen
Güter dieser Welt darstellt, sondern darüber hinaus als eine fortwährende

Heiligung aller Gedanken und Intentionen erscheint, die durch
eine genaue Befolgung der Mizwot gewährleistet wird. In dieser Sicht
hat der Ari dann ganz besonders die Lehre von der Kawanah
ausgebaut, der rechten und richtig orientierten Intention, die jedem Akt
zugrundeliegen muss. Das gilt wieder in ganz besonderer Weise von
der Erfüllung der Mizwot, die um ihrer selbst willen und aus reiner
Liebe zur Torah geübt werden müssen, ohne jeden Nebengedanken.

147



Das tägliche Tauchbad vor dem Morgengebet erscheint dabei als ein

wichtiger Reinigungsritus. Bevor man betet, muss man den Entschluss

fassen, das Gebot der Nächstenliebe zu üben. Doch müssen auch die

allergewöhnlichsten Akte und Verrichtungen des täglichen Lebens in
ständigem Hinblick auf Gott getan werden, was ihnen dann eine

mystische und symbolische Bedeutung verleiht und sie aus der Sphäre
der scheinbaren Banalität heraushebt.

So erscheint dann auch der Sabbat und alles, was mit seiner Heiligung

verbunden ist, als eine dauernde Manifestation Gottes in der
kreatürlichen Welt. Wie die sechs Schöpfungstage auf den Sabbat hin
orientiert sind und in ihm ihre Krönung finden, so sind auch die ersten
sechs Jahrtausende seit der Schöpfung8 eine Vorbereitung auf den

Weltsabbat, der mit dem siebenten Jahrtausend anbrechen wird, und
damit auf die Zeit der messianischen Erlösung. Die Rückkehr Israels
in sein Land wird der Vorbote dieser Erlösung sein, und damit auch
der Vorbote einer Friedenszeit für die gesamte Menschheit, wie es im
liturgischen Zusatz zum Sabbatpsalm (Ps. 92) heisst: «Am Sabbat

sprachen (die Leviten im Heiligtum) : Ein Psalmenlied für den Sabbattag.

Ein Psalmenlied für die Zukunft9, für den Tag, der ganz Sabbat
sein wird, und Ruhe für das Leben der Ewigkeit»10.

Das Qabbalat-Schabbat-Gebet

Der Tradition zufolge liest man vor dem Qabbalat-Schabbat-Gebet
das Hohelied. Dieser Brauch geht ebenfalls auf mystische Erwägungen

zurück: Aufgrund seiner überragenden Bedeutung für das jüdische
Leben betrachten die Meister der jüdischen Ueberlieferung den Sabbat
als die «Braut Israels», deren Kommen man durch Liebeslieder feiert.
Schon R. 'Aqiba11 misst dem Hohenlied eine besondere Bedeutung zu
(Jad. 111,5):

8 Dieser Vorstellung liegt die Jahreszählung nach der sogenannten «Weltära»
zugrunde, nach der z. B. das Jahr 1972/73 als Jahr 5733 nach der Weltschöpfung
gilt.

0 Le-'atid lavo; unter diesem Ausdruck versteht die rabbinische Tradition im
allgemeinen die messianische Zeit.

10 Vgl. Seligmann Baer, Säfür 'Avodat JIsrael, Rödelheim 1868, S. 246. Wir zitieren
dieses Werk unter dem Sigel SAJ.

11 R. 'Aqiba b. Josef, einer der bedeutendsten Gesetzeslehrer des 2. Jhdts., der im
Zusammenhang mit der 135 ausgebrochenen Verfolgung den Tod erlitt.

148



Niemals noch hatte die Welt einen Grad an Würdigkeit erreicht, (der dem

zu vergleichen wäre), den sie an dem Tag hatte, an dem das Hohelied
geoffenbart wurde. Denn wenn alle anderen Hagiographen heilig sind, so ist das

Hohelied hochheilig (vgl. auch Cant. R. I, 2).

Der Talmud erzählt seinerseits, dass die Meister die Gewohnheit
hatten, dem Sabbat, angetan mit Festkleidern, entgegenzugehen und
ihn als die «Königin» und die «Braut» zu begrüssen.

Im Sohar finden wir mystische Erwägungen für die Würde des

Hohenliedes (Terumah 143a/b):

R.Josse12 begann seine Homilie mit folgenden Worten: «Das Lied der Lieder;

von Salomo» (Cant. 1:1). Er sprach: König Salomo hat dieses Lied
angestimmt, nachdem der Tempel erbaut war und so alle Welten, die oberen und
die unteren, einen Zustand der Vollkommenheit erreicht hatten. Hinsichtlich
des genauen Zeitpunktes, an dem (das Hohelied) vorgetragen wurde, bestehen

unter den Meistern verschiedene Ansichten. Doch können wir mit Sicherheit
annehmen, dass es nicht vor dem Augenblick der vollkommenen Vollendung
vorgetragen wurde, als der Mond (die Schekbinah) seine Vollkommenheit
erreichte und in der Fülle seines Glanzes in Erscheinung trat, nachdem der Tempel

nach dem Abbild des himmlischen Heiligtums erbaut worden war. Damals
empfand der Allheilige eine Freude, wie er sie seit der Weltschöpfung nicht
mehr gekannt hatte

An dem Tage, an dem das (Hohe)lied geoffenbart wurde, stieg die Schekbinah
auf die Erde hinab, wie es heisst (1 Kön. 8:11): «... so dass die Priester wegen
der Wolke nicht hintreten konnten, ihres Amtes zu walten». Warum? Weil (eb.)
«die Herrlichkeit des Herrn den Tempel erfüllte». An diesem Tag wurde das

Hohelied geoffenbart, und Salomo sang es in der Kraft des heiligen Geistes.
Man findet darin die ganze Torah zusammengefasst, das gesamte Schöpfungswerk,

das Mysterium der Patriarchen, die Geschichten der ägyptischen
Bedrückung und das Lied am (Schilf)meer. Es ist die Quintessenz des Dekalogs,
des Sinaibundes, und (offenbart) den (geheimen) Sinn der Wüstenwanderung
Israels, bis zu ihrem Einzug ins heilige Land und der Erbauung des Tempels.

Es enthält die Krönung des heiligen Namens mit Liebe und Freude, die

Weissagung (über) die Verbannung Israels unter die Nationen, sowie (die
Voraussage) ihrer Erlösung, der Auferstehung der Toten und aller (Ereignisse) bis

zu dem Tag, welcher «der Sabbat des Herrn» sein wird
Deshalb müssen die Gläubigen gut aufmerken und jedes (einzelne) Wort des

Hohenliedes beachten wie eine Krone auf ihrem Haupt. Man kann sich
(angesichts dieser Tatsache) fragen, warum das Hohelied seinen Platz (im Kanon
der Schrift) unter den Hagiographen gefunden hat13. Die Antwort darauf ist,
dass es das Loblied darstellt, das die Gemeinde Israels (die Sefirah Schekbinah)
anstimmt, wenn sie in den (himmlischen) Höhen gekrönt wird. Darum ist auch
kein Hymnus dem Allheiligen angenehmer (vgl. auch Sohar, Noach 62b).

12 B. Chalafta, Gesetzeslehrer aus dem 2. nachchristlichen Jahrhundert.
13 Den Hagiographen wohnt ein geringerer Heiligkeitscharakter inne als der Torah

und den Prophetenbüchern.

149



Das eigentliche Qabbalat-Schabbat-Gebet beginnt mit der Rezitation

der Psalmen 95-99 und 29. Diese Gewohnheit geht auf R. Mose

Cordovero zurück, einen Safeder Kabbalisten und Mitglied des Kreises

von R. Isaak Luria. Die Erklärung für die Einschaltung dieser

Psalmen ins Gebet ist, dass jeder Psalm einem Wochentag entspricht14.
Diese Psalmen haben keinen Eingang in den italienischen Ritus gefunden,

und das sefardische Gebetbuch hat nur Ps. 29.

Dann folgt im sefardischen Gebetbuch und in dem vom Ba'al
Schern Tov15 für die Gemeinde der Chassidim adoptierten Siddur
ha-Ari der Hymnus Ana ba-koach; er besteht aus zweihundertvierzig
Wörtern, die dem 42-buchstabigen Gottesnamen entsprechen18. Die
Tradition schreibt diese Dichtung R. Nechonjah b. Ha-qanah zu (um
70 n. Chr.)17:

O, durch die Kraft der Grösse deiner Rechten, verschone die Verlassene!

Nimm auf das Flehen deines Volkes, richte uns auf und reinige uns, o
furchtgebietender (Gott)!

O starker (Gott), hüte wie deinen Augapfel diejenigen, die deine Einheit
suchen!

Segne sie, reinige sie und lass sie immerdar teilhaftig werden deiner
barmherzigen Gerechtigkeit!

In deiner grossen Güte gib deiner Gemeinde als Erbe deinen heiligen Schutz!

O einziger und höchster (Gott), wende dich deinem Volk zu, das eingedenk
ist deiner Heiligkeit!

Nimm unser Flehen auf und erhöre unser Rufen, der du (alle) Geheimnisse
kennst!

Gepriesen sei immerdar der glorreiche Name deines Reiches.

Das Hauptstück der Qabbalat-Schabbat-Liturgie ist der von R. Sa-

lomo Alqabez (1505 bis ungefähr 1580), einem Schwager von R. Mose
Cordovero und ebenfalls Mitglied des Safeder Kreises, verfasste

Hymnus Lekhah Dodi. Einer Ueberlieferung zufolge hätte der Ari
selbst R. Mose ermuntert, diese Dichtung zu verfassen.

14 Vgl. SAJ, S. 178.
15 R. Israel b. Eli'eser, 1. Hälfte des 18. Jhdts., Begründer der chassidischen Bewegung-

16 Schon die ältere rabbinische Literatur kennt verschiedene Spekulationen über
Gottesnamen. In der kabbalistischen Tradition kommt diesem Element eine
besondere Bedeutung zu.

17 Für den Text vgl. SAJ, S. 180.

150



Die Grundlage des Pijjut18 Lekhah Dodi ist eine Talmudstelle
(Schab. 119a):

R. Chanina zog sein (Feiertags)gewand an, bereitete sich am Freitag abend
bei Sonnenuntergang zum Gebet vor und rief aus: Kommt, lasst uns dem
Sabbat, der Königin, entgegeneilen! R. Jannaï zog am Freitag abend sein

(Feiertags)gewand an und rief: Komm, o (meine) Braut, komm, o (meine)
Braut!

Der Text des Hymnus Lekhah Dodi lautet folgendermassen19:

Komm, mein Geliebter, der Braut entgegen; wir wollen den Sabbat
empfangen! 20

1. «Beobachte (den Sabbattag, ihn zu heiligen»; 5 Mos. 5:12) und «Gedenke
(des Sabbattages, ihn zu heiligen»; 2 Mos. 30:16): (diese Worte) liess uns der
einzige Gott in einem Wort vernehmen. Der Herr ist einzig und sein Name
«Einziger»: ihm (gebühren) Ehre, Ruhm und Lob! 21

18 Vom aramäischen pajtana, «Dichter», als Lehnwort vom Griechischen jtoniTï|ç.
Pijjut bedeutet «synagogale Poesie».

19 SAJ, S. 181/82.
20 Die rabbinische Literatur stellt gerne die Beziehungen zwischen Israel und dem

Sabbat durch das Bild der Verlobung dar. So lesen wir z. B. in Gen. R. XI, 8:
Warum segnet (Gott den Sabbat)? R. Dostaï sagt: Weil er keinen Partner

unter den Wochentagen hat... R.Simon b. Jochaï sagt: Der Sabbat beklagte
sich beim Allheiligen und sprach: Alle (anderen Tage) haben einen Partner,
nur ich allein nicht! Der Allheilige erwiderte ihm: Die Gemeinde Israels wird
dein Partner sein! Und als (die Israeliten) am Fusse des Sinaï standen, sprach
(Gott) zu ihnen: Denkt daran, dass ich dem Sabbat zugesagt habe, die
Gemeinde Israels werde sein Partner sein! (Deshalb heisst es: 2 Mos. 28:8):
«Gedenke des Sabbattages, ihn zu heiligen!»
Mehrere mittelalterliche Autoren haben dieses Thema ebenfalls aufgenommen

(so z.B. der Macbsor Vitry, S. 108 und der Pardess, 56a usw.). Ihnen zufolge
wurde die Welt aus Gründen der Zeugenschaft in sieben Tagen erschaffen. Die
Woche zählt drei Paare von Tagen, doch der Sabbat steht allein für sich. Die in
Paaren auftretenden Tage legen Zeugenschaft ab für die Einheit Gottes, für die

Einzigkeit Israels und für die besondere Heiligkeit des Sabbats. Ihrerseits sind
dann wieder Israel und der Sabbat Zeugen für die Einheit Gottes; Gott und der
Sabbat legen zusammen Zeugnis ab für die Einzigkeit Israels, während Gott und
Israel die besondere Heiligkeit des Sabbat ins Licht rücken.

21 Vgl. Schevu'ot 20b:
(Die Worte): «Gedenke (des Sabbattags, ihn zu heiligen»: 2 Mos. 20:8) und:

«Beobachte (den Sabbattag, ihn zu heiligen»: 5 Mos. 5:12) wurden (von Gott)
in einem Wort ausgesprochen. Ein (menschlicher) Mund kann sie nicht auf
diese Weise aussprechen, noch ein (menschliches) Ohr sie hören.

Der rabbinischen Tradition zufolge bezieht sich «Gedenke» auf den Qiddusch,
den Weinsegen, durch den der Sabbat eingeleitet wird, während «Beobachte»
auf die Verbote anspielt, mit denen die Torah die Sabbatheiligung umgibt.
«Gedenke» bezieht sich demnach in besonderer Weise auf den spirituellen Gehalt
des Sabbats, während «Beobachte» auf die konkrete Anwendung der Sabbatgebote

gemünzt ist.

151



2. Auf, lasset uns dem Sabbat entgegengehen (vgl. Jes. 2:5), ist er doch Quelle
(allen) Segens. Eingesetzt von Anbeginn an, seit der Vorzeit, ist er (auch) der
Abschluss des (Schöpfungs)werkes, (aber auch sein) Beginn nach (Gottes)
Absicht22.

3. Heiligtum des Königs, königliche Stadt: erhebe dich aus der Zerstörung!
Zu lange schon weilst du im Tal der Tränen. (Gott) ist's, der sich deiner
erbarmen wird in seiner Milde! (vgl. Jer. 15:5)23.

4. Schüttle ab den Staub, steh' auf! (Jes. 52:2); zieh' dein Prachtgewand an,
mein Volk! Durch den Sohn Isais, des Bethlehemiten, nahe dich meiner Seele,
erlöse sie! (vgl. Ps. 69:19)24.

5. Fürchte dich nicht, werde nicht schamrot (vgl. Jes. 54:4): warum bist du
verwirrt und unruhig? (vgl. Ps. 42:12). Auf dich setzen die Betrübten meines
Volkes ihr Vertrauen (Jes. 14:32), und die Stadt wird auf ihren Trümmern
wiedererrichtet werden (Jer. 30:18).

22 R. Isaak Luria hat den im Talmud bezeugten Gebrauch wieder aufgenommen,
dem Sabbat wie einer Braut entgegenzugehen. Er hatte die Gewohnheit, mit
seinen Schülern am Freitag abend aus der Stadt hinauszugehen und den Sabbat
auf den Feldern und Wiesen mit dem Gesang von Psalmen und Hymnen zu be-
grüssen. Hier liegen die Anfänge des Qabbalat-Schabbat-Gebets, das dann später
ebenfalls in die Synagoge verlegt wurde und dem eigentlichen Abendgebet
vorangeht.

Der Sabbat ist Quelle der Heiligkeit wegen des auf ihm ruhenden besonderen
Segens: «Und Gott segnete den Sabbat und heiligte ihn» (1 Mos. 2:3). Noch dazu
gibt die Sabbatruhe den Menschen einen Vorgeschmack der Freuden der
zukünftigen Welt (vgl. Ber. 57b und verschiedene Midraschtexte).

Me-rosch mi-qädam nessukkah, «eingesetzt von (allem) Anfang an, seit der
Urzeit»: der Ausdruck qädärn oder mi-qädäm, «seit allen Zeiten» (1 Mose 2:8)
wird in der rabbinischen Tradition oft von den Dingen gebraucht, die vor der
Schöpfung existiert hätten (vgl. Pes. 54a; Gen. R. XV, 3 usw.). Doch wird der
Sabbat im allgemeinen nicht dazu gezählt. Nur die Pirqei de-R. Eli'eser (Kap. 3)
reihen ihn unter die zehn Dinge ein, die in Gottes Absicht vor der Weltschöpfung
vorhanden gewesen wären.

Anders verhält es sich mit der Torah, deren Präexistenz von allen rabbinischen
Quellenschriften unterstrichen wird. Die Meister sagen (Ex. R. XXV, 12), dass

das in der Torah enthaltene Gebot der Sabbatheiligung alle anderen Gebote
aufwiegt.

23 Diese Strophe eröffnet eine messianische Perspektive. Die Messiaszeit ist ja nicht
nur der Beginn des «grossen Sabbats»; sie wird auch um so eher anbrechen,
desto genauer Israel die Sabbatvorschriften einhält. Vgl. Ex. R. XV, 12: «R. Levi
sagte: Würden die Israeliten einen einzigen Sabbat genau beobachten, so würde
der Davidssohn (sofort) erscheinen. Weshalb? Weil die Beobachtung des Sabbats
alle anderen Gebote (der Torah) aufwiegt.».

Unsere Strophe spricht von Jerusalem als der «Stadt des grossen Königs»
(Ps. 48:3), Residenz der Schekhinah, der Gottesherrlichkeit. Durch den von ihm
zu vollbringenden Wiederaufbau des Tempels wird der Messias auch die
Schekhinah, die mit Israel im Exil weilt, nach Zion zurückführen.

24 Der «Sohn Isais» ist der Messias, der von David und damit auch von dessen

Vater Isai abstammt.

152



6. Die dich plündern, fallen der Plünderung anheim (Jer. 30:16), und deine
Verderber werden ferne sein (Jes. 30:16). Dein Gott wird sich deiner freuen,
wie der Bräutigam der Braut sich freut! (eb. 62:5).

7. Wache auf, wache auf (Jes. 51:17), denn dein Licht kommt; erhebe dich
und leuchte! (eb. 60:1). Wache auf, wache auf und stimme ein Lied an (vgl.
Ri. 5:12), denn die Herrlichkeit des Herrn erstrahlt über dir! (Jes. 60:1).

8. Zur Rechten und zur Linken wirst du dich ausbreiten (Jes. 54:3) und die
Macht deines Gottes verkünden (vgl. eb. 29:23). Durch den Mann aus dem
Stamme des Perez werden wir uns freuen und jubeln! (vgl. Jes. 25:9)25.

9. Komme in Frieden, Krone deines Gemahls (vgl. Prov. 31:10); komme in
Freude und (mit) Jubelruf! (Komm1) in die Mitte der Gläubigen von (Gottes)
Eigentumsvolk: komm', o (meine) Braut, komm', o (meine Braut!26.

Nach dem Gesang des Lekhah Dodi werden die Psalmen 92 und 93

gebetet. Der 92. Psalm ist ja der Sabbatpsalm schlechthin, «Ein
Psalmenlied für den Sabbattag», und wurde einst von den Leviten im
Tempel gesungen27. Unter den älteren Autoren ist Maimonides28 der

einzige, der den Brauch erwähnt, diesen Psalm ins Freitagabend-
Gebet einzuschalten 29.

In manchen Gemeinden des aschkenasischen Ritusgebiets schaltet

man nach diesen Psalmen die Mischnastelle über die verschiedenen
Oelarten ein, die man für die Sabbatlichter verwenden darf: Ba-mäh

madliqin (Schab. II), woran sich dann der Paragraph über die
friedensstiftende Funktion der Gesetzeslehrer schliesst30. In Italien und
Deutschland hat diese Mischnastelle ihren Platz am Ende des Gebets,

vor 'Alenu. Im sefardischen Gebetbuch wird Ba-mäh madliqin vor
Lekhah Dodi, und der Schlusspassus nach der letzten Strophe dieses

Hymnus eingeschaltet.

25 «Der Mann aus dem Stamme des Perez» ist ebenfalls der Messias, der von Perez
abstammt, dem Sohne Judas und der Tamar (vgl. Tg. Scheni zu 1 Mos. 38:25;
Gen. R. LXXXV, 19).

26 Beim Gesang der letzten Strophe von Lekhah dodi wendet man sich, als Zeichen
der Empfangsstimmung, dem Synagogeneingang zu. Der Sabbat ist die «Krone»,
das heisst die Glorie Gottes. Vgl. Schab. 10b: «Ich habe ein kostbares Geschenk
in meinem Schatzhaus: es heisst Sabbat.» Doch handelt es sich dabei auch um
eine Anspielung auf die ebenfalls am Sabbat vor sich gehende Krönung der
Schekhina in den himmlischen Sphären (siehe weiter unten).

Im sefardischen Ritus lautet der Schluss der letzten Strophe mit dem Talmud
(Schab. 119a): «Komm, o (meine) Braut, komm, o Königin Sabbat!»

27 Vgl. Tamid VII, 4; R. H. 31a.
28 R. Mose b. Maimon, 1135—1204, der bedeutendste jüdische Religionsphilosoph

des Mittelalters.
29 Responsa Pe'ér Hadar, 116.
30 Amar R. Ele'asar, amar R. Chaninah; Ber., Ende.

153



Im Gebetbuch des Ari findet sich vor Lekhah Dodi folgende Sohar-
stelle (Terumah 135a/b):

Die sechs (Wochen)tage sind die Vorbereitung (für den Sabbat). So wie (die
Israeliten) auf Erden eine Einheit bilden durch das ächad31, so ist auch (die
Schekhinah) in den (Himmels)höhen (mit Gott) durch das Geheimnis des ächad

vereint, so dass eine Wechselwirkung zwischen oben und unten entsteht. Der
Allheilige, der einig-einzig in den Höhen ist, nimmt (nämlich) nicht auf seinem
Gnadenthron Platz, bevor nicht (die Schekhina) mit ihm im Einklang mit dem
Wesen seiner Einheit durch das ächad vereint ist...

Rasa di-Schabbta — (Das ist) das Mysterium des Sabbats: er ist Schabbat32,
geeint durch das Geheimnis des ächad33, so dass über ihm das Geheimnis des

ächad schwebt. Durch das Qabbalat-Schabbat-Gebet wird so durch das
Geheimnis des ächad der Gnadenthron (der Schekhinah) vorbereitet, damit der
heilige höchste König34 darauf Platz nehmen kann.

Am Sabbateingang wird (die Schekhina mit der Sefirah Tifärät) vereint
und löst sich los (von den Einflüssen) der sitra achera (denen sie während der
sechs Wochentage unterworfen bleibt). Sodann hört jeder (Einfluss) der (Kräfte
des) strengen Gerichts35 auf, (die Schekhinah) bleibt in (enger) Verbindung
mit dem heiligen Licht und wird vom heiligen König36 mit mehreren Kronen
gekrönt. Alle Mächte des Zornes und des Gerichts37 fliehen vor ihr, und
keinerlei (unheilvolle) Herrschaft bleibt bestehen in allen Welten. Ihr Antlitz
(das Antlitz der Schekhinah) wird vom himmlischen Licht erleuchtet, sie wird
unten (auf Erden) vom heiligen Volk gekrönt38 und alle Israeliten bekommen
neue Seelen 39

Dann kommt der Augenblick, (wo es an der Zeit ist, die Schekhinah) in
Freude und Inbrunst mit den Worten zu preisen: Barekhu ät ]. hamevorakh40.
Sei achtsam auf ät ].41, um so den Sabbat mit einem Segensspruch zu beginnen.

Es ist dem heiligen Volk nicht gestattet, (das Freitagabend-Gebet) mit
(Worten zu beginnen, welche den Gedanken des) Gerichts (ausdrücken), wie:
«(Der Herr) ist barmherzig; er verzeiht die Schuld und vernichtet nicht...» 42:

(Die Schekhinah) ist dann schon vom Geheimnis der sitra achera getrennt, und
die Mächte des Gerichts haben sie verlassen.

31 Durch das Bekenntnis der Einheit Gottes im Schern'a ]Israël: 5 Mos. 6:4: «Höre,
Israel, der Herr, unser Gott, ist ein einig-einziger Gott!»

32 Identifiziert mit der Sefirah Schekhinah.
33 Diese «Vereinigung» ist eine der Auswirkungen des Qabbalat-Schabbat-Gebets.
34 Die Sefirah Tifärät.
35 Die Sefirah Gevurah unter dem Aspekt von Din.
36 Die Sefirah Tifärät.
37 Die Sitra achera.
38 Indem Israel den Sabbat heiligt, verschafft es der Schekhinah. «Kronen».
39 Die «Sabbatseele»; siehe weiter unten.
40 «Lobet den Herrn, den Gepriesenen!» Es ist das der Beginn des eigentlichen

Abendgebetes.
41 «Den Herrn», das heisst das heilige Tetragramm, der vierbuchstabige Gottesname.
42 Mit diesen, vor barekhu gesprochenen Worten beginnt das tägliche Abendgebet.

154



Das Abendgebet

Die Struktur des Freitagabend-Gebets ist dieselbe wie die der
Wochentage. Bloss der auf das Schern'a Jisraël folgende Segenspruch ist
etwas abgeändert und schliesst mit: «Sei gepriesen, Herr, der du die
Friedenshütte ausbreitest über uns, über dein ganzes Volk Israel und
über Jerusalem!»43. Diese Version findet sich schon im Talmud von
Jerusalem j. Ber. IV, 5, 8c). Nach diesem Segenspruch sagt man
2 Mos. 31:16, 17.

Die 'Amidah («Achtzehngebet») von Freitagabend enthält nur
sieben Lobpreisungen. Zwischen die drei ersten und die drei letzten
Segensformeln wird Qeduschat ha-jom eingeschaltet, der Heiligungssegen

für den Sabbat. Dann sagt man 1 Mos. 2:1-3. Die Rezitation
dieser Stelle wird vom Talmud empfohlen (Schab. 119b), der sagt,
dass derjenige, der diese Verse ins Gebet einschaltet, so angesehen

wird, wie wenn er am Schöpfungswerk Anteil gehabt hätte. Aus
mystischen Gründen wird diese Stelle dreimal wiederholt: einmal in
der 'Amidah, das zweite Mal nach diesem Gebet und das dritte Mal
bei Tisch, vor dem Qiddusch. Nach Wiederholung von 1 Mos. 2:1-3
durch den Vorbeter und die Gemeinde folgt me'ein schev'a, eine

abgekürzte Version der 'Amidah.

Nach dem Qaddisch44 sagt man dort, wo es noch nicht geschehen

ist, Ba-mäh madliqin und macht Qiddusch. Der Brauch, auch in der

Synagoge Qiddusch zu machen, ist alt. Der Talmud (Pes. 101a)
erklärt, man mache Qiddusch. in der Synagoge wegen der Durchreisenden,

die dort wohnen und ihre Mahlzeiten einnehmen. Nach dem

heutigen Gebrauch macht man Qiddusch nur in den Synagogen des

aschkenasischen Ritus, obwohl Natronaï Gaon45 ausdrücklich
bemerkt, man müsse es auch dann tun, wenn keine Durchreisenden
vorhanden seien46.

43 Vgl. SAJ, S. 186.
44 Der Qaddisch ist ein grossteils aramäisch verfasstes Gebet zum Lobpreis Gottes,

das zwischen den einzelnen Hauptteilen des Gemeindegottesdienstes gesprochen
wird und sie voneinander trennt.

45 Oberhaupt der Akademie von Sura in Babylonien, zweite Hälfte des 9. Jhdts.
46 Cf. Sädär Rav 'Amram Gaon, Aug. Coronel, Warschau 1865, 25a.

155



Auf den Qiddusch folgt das 'Alenu-Gebet, mit dem jetzt alle syna-
gogalen Gottesdienste schliessen. Dann singt man den Hymnus Jigdal
älohim chaj, eine poetische Bearbeitung der dreizehn Glaubensartikel
des Maimonides.

Die häusliche Liturgie

Auf den Qabbalat-Schabbat-Gottesdienst folgt eine Familienliturgie,

in deren Mittelpunkt das Sabbatmahl steht47.

Auch die nach der Rückkehr aus der Synagoge gesungenen
Bibelstellen und Hymnen gehen auf den Einfluss der lurjanischen Kabbala
zurück, wie Schalom aleikhem, womit man die Engel grüsst, die nach
dem Talmud (Schab. 119b) den Menschen am Sabbat begleiten, und
Prov. 31:10-31, das Lob des tüchtigen Weibes. Diese Bibelstelle richtet
sich nicht an die Hausfrau, sondern an die Schekhinah: die 22 Verse
dieses Hymnus sind ein Symbol für die 22 himmlischen Segensströme,
und das tüchtige Weib ist ein Symbol der Torah.

Nach dem Mahl singt man Semirot oder Tischgesänge, von denen
manche ebenfalls kabbalistischer Inspiration sind. Als Beispiele seien

hier zwei solcher Semirot angeführt, von denen die erste R. Isaak
Luria zugeschrieben wird, die zweite auf ein Mitglied des Safeder

Kreises, R. Mose Naggara, zurückgeht.

]om sah le-Jisrael4a

Dieser Tag ist für Israel Licht und Freude (vgl. Esth. 8:16): (es ist) der
Sabbat, (Tag der) Ruhe.

Du hast dem am Fusse des Sinai versammelten (Volk) aufgetragen, den
Sabbat und die Feste im Jahresablauf zu beobachten. (Du sagtest ihnen):
Bereitet vor meinem Antlitz ausgesuchte Speisen und Mahlzeiten (für) den
Sabbat, den (Ruhe)tag40.

47 Der Tradition zufolge muss man am Sabbat drei Mahlzeiten abhalten (Schab.
117b).

48 Der Name des Autors, R. Isaak (Luria), wird durch den ersten Buchstaben der
vier ersten Strophen des hebräischen Textes angezeigt. Für den Text, vgl. SAJ.,
S. 203.

49 Siehe Fussnote 47.

156



(Der Sabbat) ist Wonne für die Herzen des gebeugten Volkes. (Gott gibt an
ihm) den niedergeschlagenen Menschen eine neue Seele50. Die unruhige Seele

seufzt nicht mehr am Sabbat, dem Ruhe(tag).
Du hast (den Sabbat) geheiligt und gesegnet unter allen anderen Tagen; in

sechs (Tagen) hast du das ewige (Schöpfungs)werk vollendet. Am (Sabbat)
finden die Traurigen Beruhigung und Entspannung: am Sabbat, dem Ruhe(tag).

Du hast uns die (Sabbat)arbeit streng verboten. Wenn ich den Sabbat
beobachte, werde ich die Glorie des (himmlischen) Reiches erben. Ich werde
dem furchtgebietenden Gott Gaben darbringen (vgl. Ps. 76:12), ein Opfer des

Wohlgeruchs, am Sabbat, am Ruhe(tag).
Stell' unser Heiligtum wieder her, gedenke der verwüsteten Stadt (Jerusalem).

Gib den Betrübten deinen guten (Knecht), unseren Erlöser, (damit) sie

den Sabbat mit Hymnen und Lobliedern begehen, den Sabbat, den Ruhe(tag).

Das zweite Tischlied, das wir wiedergeben wollen, stammt, wie
schon gesagt wurde, von R. Israel b. Mose Naggara. Der Autor wurde
1555 in Safed geboren und ist 1628 als Rabbiner von Gaza gestorben.
Sein Vorname Israel erscheint ebenfalls als Akrostichon in den

Anfangsbuchstaben der einzelnen Strophen. Naggara war ein begabter
Dichter. Die Erstausgabe seiner poetischen Werke erschien 1586 in
Safed unter dem Titel Semirot Israel, «Die Gesänge Israels». Dieses

sehr rhythmisch gehaltene Lied ist in aramäischer Sprache verfasst,
die ja die Sprache des Sohar ist.

]ah ribbon 'olam51

Herr, Herr der Welt! Du bist der König der Könige. Du wirkst Grosstaten
und Wunder; es ist angenehm, sie in deiner Gegenwart zu verkünden! (vgl.
Dan. 2:10).

Morgens und abends will ich dein Lob singen, o heiliger Gott, der du jede
(lebende) Seele geschaffen hast, die heiligen Engel (vgl. eb. 4:14) und die
Menschen, die Tiere des Feldes (vgl. eb. 22) und die Vögel des Himmels.

Gross und mächtig sind deine Werke! Du demütigst die Stolzen und
erhebst die Demütigen. Selbst wenn der Mensch tausend Jahre lebte, könnte er
doch durch seine Spekulationen den Urgrund deiner Grösse nicht ergründen!

50 Vgl. Bezah 16a, Ta'an. 27b und Mas. Soferim XVII, 4: Vom Eingang des Sabbats

bis zu seinem Ausgang gibt der Allheilige dem Menschen eine zusätzliche
Seele. Raschi (R. Salomo b. Isaak aus Troyes, 1040—1105), der grösste jüdische
Bibel- und Talmudkommentator, sagt in seinem Kommentar zur Stelle, dass sich
das auf die Neigungen bezieht, die Gott in unser Herz legt, und die uns befähigen,

die Sabbatruhe zu geniessen und unseren Geist der Sabbatfreude zu öffnen.
So können wir dann auch in rechter Weise Speise und Trank geniessen.

51 Vgl. SAJ, S. 204.

157



O Gott, dem Ruhm und Grösse eigen sind, rette deine Herde aus dem
Rachen des Löwen, befreie dein Volk aus der Verbannung, das Volk, das du
unter allen Nationen auserwählt hast!

Kehre zurück in dein Heiligtum, ins Allerheiligste, an den Ort, wo sich

Geist und Seele erquickt. (Deine Kinder) werden dir Lieder und Hymnen
anstimmen in Jerusalem, der Stadt deiner Glorie!

Rezensionen

W. ALTMANN, Die Judenfrage in evangelischen und katholischen Zeitschriften
zwischen 1918 und 1933. Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde an der
Evang.-theol. Fakultät der Universität München. 1971. 424 Seiten.

Die Dissertation A.'s reiht sich ein in eine Serie wichtiger Veröffentlichungen
dokumentarischen Charakters, von denen wir an dieser Stelle schon zwei besprochen

haben, nämlich die Arbeiten von H. Greive1 und L. A. Hellwing2.
Der Vf. macht in seiner Einleitung einige prinzipielle Feststellungen über

verschiedene Aspekte der Judenfeindschaft, die nicht nur auf die Zeitspanne zutreffen,

die den Gegenstand seiner Untersuchung bildet, sondern auch in der heutigen
Situation höchst aktuell sind. So schreibt er3:

Mit Antisemitismus dürfen wir andererseits nicht die kritisch-sachliche
Auseinandersetzung mit den religiösen und moralischen Positionen des Judentums
verwechseln. Die Grenzziehung zwischen einem religiösen, politischen oder
rassischen Antisemitismus und einer religiösen oder ethischen Auseinandersetzung
mit dem Judentum ist sehr schwierig, denn auch positive Feststellungen, wie
z. B. eine grosse geistige Beweglichkeit, können in den Dienst des Antisemitismus

treten.
Wir werden im Auge behalten müssen, dass der Antisemitismus meist total

ausgerichtet ist. Er gilt nicht einzelnen Juden oder Gruppen .sondern urteilt
stets pauschal.

Der zeitgenössische Antisemitismus, der sich bis zum Radauantisemitismus

erhitzen konnte, ist von seinem Ursprung her mit christlichem Antisemitismus

verbunden, ungeachtet seiner Radikalisierung. Denn der
Rassenantisemitismus ist doch wohl die säkularisierte Form des christlichen
Antisemitismus

1 Theologie und Ideologie. Katholizismus und Judentum in Deutschland und
Oesterreich 1918—1933, Heidelberg 1969. Vgl. JUDAICA, Bd. 26, 1970, S. 12 bis
37.

2 Der konfessionelle Antisemitismus im 19. Jahrhundert in Oesterreich. Wien —
Freiburg — Basel 1972. Vgl. JUDAICA, Bd. 28, 1972, S. 129.

3S. 3.

158


	Das Qabbalat-Schabbat-Gebet : zum 400. Todestag von R. Isaak Luria

