
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Das Erlöschen des Geistes

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


recht häufig ist, wenn auch nur bei bestimmten Büchern, etwa
Lukasevangelium und Apostelgeschichte, während es in anderen Teilen
des Neuen Testamentes auch nur «der Geist» heisst.

Immer ist es der Geist, der Gott zugehört, der prophetische Geist,
der Geist, der zur Gnade reizt (Sach. 12, 10), und so wird es schliesslich

sogar noch möglich, das Wort mach bei der Frage nach dem

heiligen Geist im Alten Testament zu verlassen.
Der heilige Geist, wie jetzt vorsichtig gesagt werden soll, ist

jeweils auf Zeit und für einen bestimmten Auftrag im Menschen wirksam,

besonders in den Propheten. Es kommt aber für das Alte Testament

die Zeit, wo es keine Propheten mehr geben kann. Davon spricht
Sach. 13, 2—6, und insofern scheint dort vom Erlöschen des heiligen
Geistes die Rede zu sein, obwohl das Wort Geist nicht vorkommt. Wie
es aber vorher je ein Wirken auf Zeit war, so ist es auch ein
Verlöschen auf Zeit. In der Erfüllung der Endzeit wird er wiederkommen
und auf alle kommen, dann wird der heilige Geist allgemein sein

(Joel 3, 1—2). Auf diesem Hintergrund sind die Aussagen des Neuen
Testaments über die Ausgiessung und das Wirken des heiligen Geistes

zu sehen.

Das Erlöschen des Geistes

Thomas Willi

Dem Gedächtnis von Professor Fritz Lieb

In l.Thess. 5, 19—20 beschwört Paulus die Gemeinde: «Löscht den
Geist nicht aus! Achtet die prophetischen Aussprüche nicht für nichts!»
In knappsten Worten ist damit zum Ausdruck gebracht, wie eng die
Gabe des Geistes Gottes und das Auftreten der Propheten verknüpft
sind. Vor allem handelt es sich um eine unüberhörbare Warnung,
dieses neu geschenkte Lebenselement, dessen Israel so lange hatte

entraten müssen, nicht einfach für nichts zu achten.

110



Denn Israel selber hat es bekannt, dass ihm auf Zeit die Gabe des

heiligen Geistes genommen sei. Im Buch Arnos (8, 11 f.) lesen wir die
furchtbare Drohung, dass es Gott gefallen könnte, eine Hungersnot
ins Land zu schicken, Hunger nicht nach fester Speise, Durst nicht
nach Wasser, sondern eine Gier, Gottes klares Wort zu hören: «Und
sie werden wanken von Meer zu Meer, ja von Norden bis in den

Osten schweifen, um das (prophetische) Wort des Herrn zu suchen —
aber sie werden es nicht finden.»

Erste Warnzeichen traten denn schon nach der Zerstörung des

salomonischen Tempels und Jerusalems durch Nebukadnezar auf. So

hören wir die Klage: «(Jerusalems) Tore sind in den Erdboden versunken;

vernichtet, zerbrochen seine Riegel; sein König und seine Beamten

unter den Heiden — keine klare Weisung ist da, sogar seine

Propheten finden keine Schau mehr beim Herrn» (Klgl. 2, 9). Immerhin,

es gibt sie noch, die Propheten, und der Herr war so gnädig, sie

wieder mit seinem Geistwort zu füllen, etwa einen Ezechiel, etwa
jenen Ungenannten der zweiten Hälfte des Buches Jesaja (Jes. 40ff.),
dann Haggai und Sacharja (um 520—515 v. Chr.), schliesslich Ma-
leachi (um 450 v. Chr.) und den Ungenannten des zweiten Teils des

Buches Sacharja (Sach. 9—14, vielleicht um 330 v. Chr.).
«Seine Propheten finden keine Schau mehr» — das war noch nicht

die letzte Erfüllung der Drohung im Amosbuch. Aber so mutet uns
dann doch die furchtbare Klage von Psa. 74 an, der vermutlich zur
Zeit des stolzen Feindes Israels, des syrischen Königs Antiochus IV.
Epiphanes (176—164 v. Chr.) und dessen frecher Verwüstung des

Tempels von Jerusalem gesungen worden ist: «Mit Feuer entzündeten
sie dein Heiligtum, sie entweihten dem Land die Wohnung deines

Namens! Sie dachten, ,üben wir auf einen Schlag an ihnen Gewalt
aus!' — so verbrannten sie auch alle Versammlungshäuser Gottes im
Land. Unsere Besitzzeichen sehen wir nirgends mehr, es gibt keinen

Propheten mehr; ja wir haben nicht einmal einen, der wüsste, bis

wohin (noch alles führt).» — Natürlich, es lag in Gottes Hand, sein

Land und sein Volk preiszugeben, ihm Lebenskraft und klare
Leitung durch seinen Geist zu entziehen, wie er sie bisher ja immer nur
durch einzelne, eigentlich nur auf Zeit begeisterte Propheten geschenkt
hatte. Er konnte den Geist über alle ausgiessen, wie es Joel 3 für die
Endzeit voraussah, ohne die positive oder negative Wirkung eines

111



solchen Uebermasses an Geist auf den einzelnen Menschen zu
beschreiben, — er konnte ihn aber auch bis fast zum Erlöschen zurückziehen,

so dass Israel fast nur noch nach dem Fleische, nicht nach dem

Geiste existieren musste, nur noch vegetierte, statt zu leben. Ein
entsetzlicher Zustand! und wir begreifen den Aufschrei: «Bis wohin?
bis wann?» (Psa. 74, 9f.).

Es könnte den, der tiefer nachdenkt, überraschen, dass sich dieser
Aufschrei noch in der Bibel findet; die Bibel ist doch das Zeugnis
vom Wehen des Geistes, sozusagen die Beurkundung seines Wirkens
in Mose, den Propheten und den Sängern und Lehrern. Wo also der
Geist aufhört, gibt es auch keine heilige Schrift mehr — und
tatsächlich finden wir denn alle übrigen Aussagen, dass der Geist in
Israel erloschen sei, in Büchern, die nicht mehr zum hebräischen
Alten Testament gehören, die vielmehr an seinem Rand stehen, den

sogenannten Apokryphen. Und doch sind diese, gerade hinsichtlich
unserer Frage nach dem Geist der Prophétie, wie Luther sagt, nützlich

und gut zu lesen, denn wir bekommen so nicht nur ein klares
Verständnis und grössere Wertschätzung für die Propheten des Alten
Testaments, sondern auch für das verblüffend Neue des Christus-
Testaments. Zwar könnte man bei einem nur griechisch erhaltenen
Zusatz zum hebräischen Danielbuch, dem Gebet Asarjas, eines der
drei Männer im Feuerofen, noch die Achsel zucken und sagen, es sei

eben aus der Zeit der babylonischen Gefangenschaft zu verstehen,
wenn es heisst: «Derzeit gibt es weder Herrscher noch Propheten
noch Fürsten, weder Ganz- noch Schlacht- noch Speise- noch
Räucheropfer, noch eine Stätte, die Erstlingsfrucht vor dich zu bringen»
(Dan. 3, 38). Oder aber es handelt sich einfach wie bei Psa. 74, 9

um ein kurzes, momentanes Ausbleiben des Geistes.

Diese Beschwichtigung ist aber nicht stichhaltig, wie das 1. Makka-
bäerbuch zeigt, das wie das Buch Daniel die Geschichte der Zeit jenes

Bedrückers Antiochus IV. und seiner Nachfolger im Auge hat.
Obwohl hier nach dem Sieg des Judas Makkabäus und seinem
Einmarsch auf dem Zion lauter Jubel und Freude herrscht, will man in

demütiger Anerkennung des fehlenden Geistes die Entscheidung, was
mit den entweihten Steinen des Brandopferaltars geschehen solle, bis

zu dem Zeitpunkt aufschieben, da wieder ein Prophet Auskunft

112



geben kann (4, 46). Ebenso gilt bis dahin ihr Hoherpriester und
Anführer nur als provisorisch eingesetzt (14, 41). Diese siegreichen
Juden kennen also sowenig wie der angstgepeinigte Dichter von Psa. 74
den Endpunkt der geistlosen Zeit. Offenbar aber wissen sie etwas
von deren Beginn, leider ohne uns etwas darüber zu verraten — für sie

war er klar. Denn sie berichten von einer grossen Bedrängnis, wie es

sie nicht gegeben habe seit «dem Tag, da sich ihnen kein Prophet
mehr zeigte» (9, 27).

Wann hatte der Geist aufgehört zu wehen? Fiel das mit der
Zerstörung des ersten Tempels zusammen, geschah es nach dem

Auftreten Haggais, Sacharjas und Maleachis, nach dem Werk Esras und
Nehemias oder nach dem Auftreten der letzten, ungenannten
Propheten, deren Hand wir noch im geistgewirkten Alten Testament

zu spüren glauben? Alle vier Meinungen sind von den Schriftgelehrten
Israels, den Rabbinen, vertreten worden.

Sie bemühten sich unablässig um die Hinterlassenschaft der Männer

des Geistes und stellten in einer erweiternden Auslegung jener
Stelle des Predigers (12, 7) über die Rückgabe des Geistes an Gott, der
ihn gegeben hat, fest: «Dies ist der Heilige Geist. Um (dessen) Weggang

(handelt es sich), als Jeremia Jerusalem verwüstet und das Haus
des Heiligtums verbrannt daliegen sah und Israel in die Verbannung

gezogen und der heilige Geist zu sich weggegangen war. Da
begann es über ihnen mit dem Hauch der nichtigen Hauche». (Mi-
drasch QohR. zu Pred. 12, 7). Demnach hätte sich Israel der Geist
also schon 586 v.Chr. entzogen, und man könnte allgemein sagen,
unter den Dingen, die dem zweiten Tempel im Vergleich zum ersten
gefehlt hätten, sei der heilige Geist gewesen.1

Doch dürfte es sich bei diesen Aussagen nicht um eine exakte
Datierung handeln. Ebensowenig ist das bei jener Lehre der Fall, die den
Geist einfach mit den letzten uns erhaltenen Schriftpropheten
aufhören lässt: «Von da, d. h. Haggai, Sacharja, Maleachi, an ging der

1 Babylonischer Talmud b), Joma 21b; Jerusalemischer Talmud j) Taanith
2, 1 (65a, 59). Weitere Stellen bei Louis Ginzberg, The Legends of the Jews.
Translated from the German Manuscript by H. Szold and P. Radin. Bd. 3

Philadelphia 41954, 161; Bd. 4 ebd. 61954, 355, dazu die Anmerkungen Bd. 6 ebd.
"1959, 66 A. 341 und 441 A. 36.

113



heilige Geist von Israel weg»2. Auch hier legt man sich nicht auf
eine Jahrzahl (z. B. 450 v. Chr.) fest.

Anders lautet nun freilich folgende Regel, die zeigen will, an
welche Stimmen man sich zu halten habe: «Bis dahin (nämlich der
Zeit Alexanders des Grossen, des griechischen Welteroberers um
330 v. Chr.) gab es Propheten, die im heiligen Geist prophezeiten;
von da ab und fernerhin (gilt Sprü. 22, 17): Neige dein Ohr und
höre auf die Worte der Weisen» (Seder Olam R. 30).

Die vierte Meinung, dass die heiligen Schriften um 425 v. Chr. unter

dem persischen König Artaxerxes I. abgeschlossen worden seien,

findet sich bei dem grössten ausserbiblischen jüdischen Schriftsteller
Josephus, der zur Zeit der Apostel lebte. Allerdings scheint es, dass

er (in Contra Apionem I, 41) nur die direkte Offenbarung des heiligen
Geistes in der Geschichte Israels als Maßstab nahm, damit also die
Möglichkeit ausser Betracht liess, dass ein Prophet nach dem Werk
Esras und Nehemias noch verhüllte, indirekte Aussagen über seine

Gegenwart machte, ohne diese direkt zu beschreiben wie die alten
Propheten.

So könnten wir selber uns der erwähnten dritten Meinung anschlies-

sen, wie sie sich in jener grossen jüdischen Weltchronik, geschrieben
wohl im dritten nachchristlichen Jahrhundert, findet, worin das
Aufhören der Prophétie und der Abschluss des entscheidenden Hauptteils
des Alten Testaments in die Zeit um 330 v. Chr. verlegt ist.

Aber gab es denn nicht auch in dieser Zeit des erloschenen Geistes in
Israel wie allenthalben auf der Welt, in den Religionen aller Zeiten
und Zonen, Erscheinungen, gewaltsame Verzückungen oder Versenkungen

einzelner Menschen, die man darum Propheten nennen
könnte? Das gewiss; hie und da sind denn auch die Gelehrten Israels
über ihr eigenes Bekenntnis hinausgegangen und haben doch vom

2 Tosefta Sota 13, 2 (48b). Parallele Stellen bei (H. L. Strack-) P. Billerbeck,
Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch. Bd. 1 München 1922,
127. Schöne Zusammenstellungen der Belege auch bei E. Sjöberg, Art. itveOpa
CIII5e: im palästinischen Judentum, in: ThWB 6 (1959), 382—385; R. Meyer,
Art. jtpoqpr|Tr|ç C: Prophetentum und Propheten im Judentum der hellenistischrömischen

Zeit. ebd. 813—828. Einwände gegen die Interpretation der hier
genannten Quellenbelege ergeben sich dem Kundigen aus dem im Folgenden
Auszuführenden. Vgl. auch J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie. Erster Teil:
Die Verkündigung Jesu. Gütersloh 1971, §9,2: Der erloschene Geist, 84—86.

114



heiligen Geist gesprochen, allerdings sehr vereinzelt3. Ein Rabbi

spricht zudem tiefsinnig, vielleicht in Anlehnung an Josephs Wort,
«Entschlüsselungen gehören Gott zu» (1. Mose 40, 8), davon, dass auch

zur rechten Bibelauslegung der heilige Geist gehöre (b Baba Bathra

12a). Aber nicht das Erlebnis macht den Propheten aus, sondern der,
der es schickt, mit anderen Worten, der Geist, der am Werk ist. Nicht
das ist also erstaunlich, dass es solche seelischen Vorgänge immer wieder

gibt, sondern die Tatsache, dass ein Volk, eine Menschengruppe,
Israel, sich Gottes Geist absprach, vielleicht gerade, weil es mehr von
ihm wusste als andere.

Zudem gibt es einen Weg, dieses Bekenntnis Israels über seine tiefe

Demütigung ein wenig nachzuprüfen. Jeder Baum ist an seinen Früchten

zu erkennen; von den Früchten kann man auf den Baum schlies-

sen, an dem sie gewachsen sind. Die heiligen Schriften, so sagten wir,
seien die Frucht des Geistes. Also müssten die Schriften aus der Zeit
des erloschenen Geistes anders aussehen als die biblischen. Das trifft
tatsächlich zu. Das spätere rabbinische Gesetz besonders in der

Mischna hat sich selber nie dem Gesetz des Mose an die Seite gestellt;
niemandem käme es in den Sinn, die Makkabäerbücher mit der

Geschichtsschreibung, wie sie in Jos. bis 2. Kön. vorliegt, zu vergleichen;
und auch das Buch Daniel, das noch in die Sammlung der Bibel

Eingang gefunden hat, weiss sich tief unter der Prophétie Jeremias. In
allen Fällen handelt es sich weitgehend um Auslegung der alten,
geistgewirkten Schriften für eine Zeit, die den Geist nur noch mit dem

Anbruch des Endes, des Reiches Gottes erwartete. Die Frage von
Psa. 74, «bis wohin? bis wann?» wurde immer dringender.

Wie Schuppen fällt es uns von den Augen, was es demgegenüber
heisst, wenn schon auf den ersten Seiten des Neuen Testamentes, wo
es um die Geburt und die Taufe Jesu geht, ganz ohne Umschweife

vom heiligen Geist die Rede ist. Das bedeutet wohl nichts anderes als:

Israels Frage «wann?» hat eine Antwort erhalten: «Jetzt, in Jesus
Christus.» Der Geist ist wieder da; das schleudert Jesus den Zuhörern
in der Synagoge zu Kapernaum ins Gesicht (Lk. 4, 14—21), das ist

3 Tosefta Pesachim 1, 27; 4, 2; j Schebuoth 9, 1 (38d, 37); Leviticus R. 21, 8 zu
3 Mose 16, 3; ausserpalästinisch der in Alexandrien wirkende Philo, De Somniis

II, 252.

115



die unumgängliche Beglaubigung und notwendige Begleiterscheinung
der Botschaft: «Das Reich Gottes ist im Anbruch.» (So auch Joh. 7,

39; Apg. 2, 17; Rom. 8, 23; 2. Kor. 1, 22; 5, 5; Eph. 1, 14; 1. Thess. 4,

8; Hebr. 6, 4f.).
Allerdings, Jesus und seine Jünger, die erste Gemeinde, waren nicht

die einzigen, die die Wiederkunft des Geistes behaupteten. Es gab eine

merkwürdige Gruppe am Rande Israels in der Wüste am Toten Meer,
die das auch für ihre Gemeinschaft in Anspruch nahm. Einer aus der
Mitte dieser Qumranleute bekennt in einem Lobpsalm: «Als Einsichtiger

habe ich dich erkannt, mein Gott; durch den Geist, den du in
mich hineingabst; und von deinem wunderbaren Geheimnis vernahm
ich Zuverlässiges durch deinen heiligen Geist.»4 Der heilige Geist ist
da — aber wo? Hat der Psalmist aus Qumran, haben die Männer des

Neuen Testaments recht? Josephus, der die qumranischen Essener gut
kannte, bezeugt, dass es Propheten unter ihnen gegeben habe; aber
nach ihm haben diese Prophezeiungen mit dem Geist Gottes nichts
zu tun5.

Spricht jedoch der heilige Geist aus der ganz neuen Weise, in der
sich um diesen Jesus, den Christus, wieder Schriften prophetischen
Charakters bildeten? Hier handelt es sich tatsächlich wieder um
Sammlungen heiliger Worte, zusammengestellt mit kurzen Begebenheiten

aus dem Leben des einzig geistbegabten Mannes (die
Evangelien), dann um die bekennende innere Geschichte einer neuen
Gemeinde (die Apostelgeschichte). Wer will aber die Geister nach
Verstand und Fleischesaugen scheiden, wo allein der Beweis des Geistes
und der Kraft ausschlaggebend sein kann, von dem dann Paulus in
l.Kor. 2, 4 spricht?

4 IQ Hodajot 12, llf., vgl. 7, 6f.; 9, 32; 13, 19; 14,13 (ergänzt); 16, 11 f. Der
Zitation und teilweise auch der Uebersetzung liegt hier zugrunde E. Lohse,
(hrsg.), Die Texte aus Qumran. Darmstadt 1964, 158f.

5 Josephus vermeidet darum die Begriffe «Prophet», «prophezeien» in seinen
Berichten Antt. 13, 311; 15, 373—379. Vgl. besonders A. Schlatter, Die Theologie

des Judentums nach dem Bericht des Josefus. 1932, 58.

116


	Das Erlöschen des Geistes

