Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Das Erléschen des Geistes

Autor: Willi, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961229

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

recht hiufig ist, wenn auch nur bei bestimmten Biichern, etwa Lukas-
evangelium und Apostelgeschichte, wihrend es in anderen Teilen
des Neuen Testamentes auch nur «der Geist» heisst.

Immer ist es der Geist, der Gott zugehort, der prophetische Geist,
der Geist, der zur Gnade reizt (Sach. 12, 10), und so wird es schliess-
lich sogar noch mdglich, das Wort ruach bei der Frage nach dem
heiligen Geist im Alten Testament zu verlassen.

Der heilige Geist, wie jetzt vorsichtig gesagt werden soll, ist je-
weils auf Zeit und fiir einen bestimmten Auftrag im Menschen wirk-
sam, besonders in den Propheten. Es kommt aber fiir das Alte Testa-
ment die Zeit, wo es keine Propheten mehr geben kann. Davon spricht
Sach. 13, 2—6, und insofern scheint dort vom Erloschen des heiligen
Geistes die Rede zu sein, obwohl das Wort Geist nicht vorkommt. Wie
es aber vorher je ein Wirken auf Zeit war, so ist es auch ein Ver-
loschen auf Zeit. In der Erfiillung der Endzeit wird er wiederkommen
und auf alle kommen, dann wird der heilige Geist allgemein sein
(Joel 3, 1—2). Auf diesem Hintergrund sind die Aussagen des Neuen
Testaments iiber die Ausgiessung und das Wirken des heiligen Geistes
zu sehen.

Das Erloschen des Geistes

Thomas Will:

Dem Gedichtnis von Professor Fritz Lieb

In 1. Thess. 5, 19—20 beschwort Paulus die Gemeinde: «Ldscht den
Geist nicht aus! Achtet die prophetischen Ausspriiche nicht fiir nichts!»
In knappsten Worten ist damit zum Ausdruck gebracht, wie eng die
Gabe des Geistes Gottes und das Auftreten der Propheten verkniipft
sind. Vor allem handelt es sich um eine uniiberhdrbare Warnung,
dieses neu geschenkte Lebenselement, dessen Israel so lange hatte
entraten miissen, nicht einfach fiir nichts zu achten.

110



Denn Israel selber hat es bekannt, dass ihm auf Zeit die Gabe des
heiligen Geistes genommen sei. Im Buch Amos (8, 11f.) lesen wir die
furchtbare Drohung, dass es Gott gefallen konnte, eine Hungersnot
ins Land zu schicken, Hunger nicht nach fester Speise, Durst nicht
nach Wasser, sondern eine Gier, Gottes klares Wort zu horen: «Und
sie werden wanken von Meer zu Meer, ja von Norden bis in den
Osten schweifen, um das (prophetische) Wort des Herrn zu suchen —
aber sie werden es nicht finden.»

Erste Warnzeichen traten denn schon nach der Zerstérung des
salomonischen Tempels und Jerusalems durch Nebukadnezar auf. So
horen wir die Klage: «(Jerusalems) Tore sind in den Erdboden versun-
ken; vernichtet, zerbrochen seine Riegel; sein Konig und seine Beamten
unter den Heiden — keine klare Weisung ist da, sogar seine Pro-
pheten finden keine Schau mehr beim Herrn» (Klgl. 2, 9). Immer-
hin, es gibt sie noch, die Propheten, und der Herr war so gnidig, sie
wieder mit seinem Geistwort zu fiillen, etwa einen Ezechiel, etwa
jenen Ungenannten der zweiten Halfte des Buches Jesaja (Jes. 40ff.),
dann Haggai und Sacharja (um 520—515 v. Chr.), schliesslich Ma-
leachi (um 450 v. Chr.) und den Ungenannten des zweiten Teils des
Buches Sacharja (Sach. 9—14, vielleicht um 330 v. Chr.).

«Seine Propheten finden keine Schau mehr» — das war noch nicht
die letzte Erfilllung der Drohung im Amosbuch. Aber so mutet uns
dann doch die furchtbare Klage von Psa. 74 an, der vermutlich zur
Zeit des stolzen Feindes Israels, des syrischen Konigs Antiochus IV.
Epiphanes (176—164 v. Chr.) und dessen frecher Verwistung des
Tempels von Jerusalem gesungen worden ist: «Mit Feuer entziindeten
sie dein Heiligtum, sie entweihten dem Land die Wohnung deines
Namens! Sie dachten, ,iben wir auf einen Schlag an ihnen Gewalt
aus!” — so verbrannten sie auch alle Versammlungshiuser Gottes im
Land. Unsere Besitzzeichen sehen wir nirgends mehr, es gibt keinen
Propheten mehr; ja wir haben nicht einmal einen, der wiisste, bis
wohin (noch alles fiihrt).» — Natiirlich, es lag in Gottes Hand, sein
Land und sein Volk preiszugeben, ihm Lebenskraft und klare Lei-
tung durch seinen Geist zu entziehen, wie er sie bisher ja immer nur
durch einzelne, eigentlich nur auf Zeit begeisterte Propheten geschenkt
hatte. Er konnte den Geist iiber alle ausgiessen, wie es Joel 3 fiir die
Endzeit voraussah, ohne die positive oder negative Wirkung eines

111



solchen Uebermasses an Geist auf den einzelnen Menschen zu be-
schreiben, — er konnte ihn aber auch bis fast zum Erloschen zuriick-
ziehen, so dass Israel fast nur noch nach dem Fleische, nicht nach dem
Geiste existieren musste, nur noch vegetierte, statt zu leben. Ein ent-
setzlicher Zustand! und wir begreifen den Aufschrei: «Bis wohin?
bis wann?» (Psa. 74, 91.).

Es konnte den, der tiefer nachdenkt, {iberraschen, dass sich dieser
Aufschrei noch in der Bibel findet; die Bibel ist doch das Zeugnis
vom Wehen des Geistes, sozusagen die Beurkundung seines Wirkens
in Mose, den Propheten und den Singern und Lehrern. Wo also der
Geist aufhort, gibt es auch keine heilige Schrift mehr — und tat-
sichlich finden wir denn alle iibrigen Aussagen, dass der Geist in
Israel erloschen sei, in Biichern, die nicht mehr zum hebriischen
Alten Testament gehoren, die vielmehr an seinem Rand stehen, den
sogenannten Apokryphen. Und doch sind diese, gerade hinsichtlich
unserer Frage nach dem Geist der Prophetie, wie Luther sagt, niitz-
lich und gut zu lesen, denn wir bekommen so nicht nur ein klares
Verstindnis und grossere Wertschitzung fiir die Propheten des Alten
Testaments, sondern auch fir das verbliffend Neue des Christus-
Testaments. Zwar konnte man bei einem nur griechisch erhaltenen
Zusatz zum hebriischen Danielbuch, dem Gebet Asarjas, eines der
drei Minner im Feuerofen, noch die Achsel zucken und sagen, es sei
eben aus der Zeit der babylonischen Gefangenschaft zu verstehen,
wenn es heisst: «Derzeit gibt es weder Herrscher noch Propheten
noch Fiirsten, weder Ganz- noch Schlacht- noch Speise- noch Riu-
cheropfer, noch eine Stitte, die Erstlingsfrucht vor dich zu bringen»
(Dan. 3, 38). Oder aber es handelt sich einfach wie bei Psa. 74,9
um ein kurzes, momentanes Ausbleiben des Geistes.

Diese Beschwichtigung ist aber nicht stichhaltig, wie das 1. Makka-
bierbuch zeigt, das wie das Buch Daniel die Geschichte der Zeit jenes
Bedriickers Antiochus IV. und seiner Nachfolger im Auge hat. Ob-
wohl hier nach dem Sieg des Judas Makkabius und seinem Ein-
marsch auf dem Zion lauter Jubel und Freude herrscht, will man in
demiitiger Anerkennung des fehlenden Geistes die Entscheidung, was
mit den entweihten Steinen des Brandopferaltars geschehen solle, bis
zu dem Zeitpunkt aufschieben, da wieder ein Prophet Auskunft

112



geben kann (4, 46). Ebenso gilt bis dahin ihr Hoherpriester und An-
fuhrer nur als provisorisch eingesetzt (14, 41). Diese siegreichen Ju-
den kennen also sowenig wie der angstgepeinigte Dichter von Psa. 74
den Endpunkt der geistlosen Zeit. Offenbar aber wissen sie etwas
von deren Beginn, leider ohne uns etwas dariiber zu verraten — fiir sie
war er klar. Denn sie berichten von einer grossen Bedringnis, wie es
sie nicht gegeben habe seit «dem Tag, da sich ihnen kein Prophet
mehr zeigte» (9, 27).

Wann hatte der Geist aufgehort zu wehen? Fiel das mit der Zer-
storung des ersten Tempels zusammen, geschah es nach dem Auf-
treten Haggais, Sacharjas und Maleachis, nach dem Werk Esras und
Nehemias oder nach dem Auftreten der letzten, ungenannten Pro-
pheten, deren Hand wir noch im geistgewirkten Alten Testament
zu spiiren glauben? Alle vier Meinungen sind von den Schriftgelehr-
ten Israels, den Rabbinen, vertreten worden.

Sie bemiihten sich unabldssig um die Hinterlassenschaft der Min-
ner des Geistes und stellten in einer erweiternden Auslegung jener
Stelle des Predigers (12, 7) iiber die Riickgabe des Geistes an Gott, der
ihn gegeben hat, fest: «Dies ist der Heilige Geist. Um (dessen) Weg-
gang (handelt es sich), als Jeremia Jerusalem verwiistet und das Haus
des Heiligtums verbrannt daliegen sah und Israel in die Verban-
nung gezogen und der heilige Geist zu sich weggegangen war. Da
begann es iber thnen mit dem Hauch der nichtigen Hauche». (Mi-
drasch QohR. zu Pred. 12, 7). Demnach hitte sich Israel der Geist
also schon 586 v. Chr. entzogen, und man konnte allgemein sagen,
unter den Dingen, die dem zweiten Tempel im Vergleich zum ersten
gefehlt hitten, sei der heilige Geist gewesen.!

Doch diirfte es sich bei diesen Aussagen nicht um eine exakte Da-
tierung handeln. Ebensowenig ist das bei jener Lehre der Fall, die den
Geist einfach mit den letzten uns erhaltenen Schriftpropheten auf-
horen lisst: «Von da, d. h. Haggai, Sacharja, Maleachi, an ging der

! Babylonischer Talmud (= b), Joma 21b; Jerusalemischer Talmud (= j) Taanith
2,1 (65a, 59). Weitere Stellen bei Louis Ginzberg, The Legends of the Jews.
Translated from the German Manuscript by H. Szold and P. Radin. Bd. 3 Phila-
delphia %1954, 161; Bd. 4 ebd. 1954, 355, dazu die Anmerkungen Bd. 6 ebd.
41959, 66 A. 341 und 441 A. 36.

113



heilige Geist von Israel weg»2 Auch hier legt man sich nicht auf
eine Jahrzahl (z. B. 450 v. Chr.) fest.

Anders lautet nun freilich folgende Regel, die zeigen will, an
welche Stimmen man sich zu halten habe: «Bis dahin (nimlich der
Zeit Alexanders des Grossen, des griechischen Welteroberers um
330 v. Chr.) gab es Propheten, die im heiligen Geist prophezeiten;
von da ab und fernerhin (gilt Sprii. 22, 17): Neige dein Ohr und
hore auf die Worte der Weisen» (Seder Olam R. 30).

Die vierte Meinung, dass die heiligen Schriften um 425 v. Chr. un-
ter dem persischen Konig Artaxerxes I. abgeschlossen worden seien,
findet sich bei dem grossten ausserbiblischen jiidischen Schriftsteller
Josephus, der zur Zeit der Apostel lebte. Allerdings scheint es, dass
er (in Contra Apionem I, 41) nur die direkte Offenbarung des heiligen
Geistes in der Geschichte Israels als Mafistab nahm, damit also die
Mboglichkeit ausser Betracht liess, dass ein Prophet nach dem Werk
Esras und Nehemias noch verhiillte, indirekte Aussagen iiber seine
Gegenwart machte, ohne diese direkt zu beschreiben wie die alten
Propheten.

So konnten wir selber uns der erwahnten dritten Meinung anschlies-
sen, wie sie sich in jener grossen jiidischen Weltchronik, geschrieben
wohl im dritten nachchristlichen Jahrhundert, findet, worin das Auf-
héren der Prophetie und der Abschluss des entscheidenden Hauptteils
des Alten Testaments in die Zeit um 330 v. Chr. verlegt ist.

Aber gab es denn nicht auch in dieser Zeit des erloschenen Geistes in
Israel wie allenthalben auf der Welt, in den Religionen aller Zeiten
und Zonen, Erscheinungen, gewaltsame Verziickungen oder Versen-
kungen einzelner Menschen, die man darum Propheten nennen
konnte? Das gewiss; hie und da sind denn auch die Gelehrten Israels
iiber ihr eigenes Bekenntnis hinausgegangen und haben doch vom

2 Tosefta Sota 13, 2 (48b). Parallele Stellen bei (H. L. Strack-) P. Billerbeck, Kom-
mentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch. Bd. 1 Miinchen 1922,
127. Schoéne Zusammenstellungen der Belege auch bei E. Sjoberg, Art. mveipo
CIII 5e: im paldstinischen Judentum, in: ThWB 6 (1959), 382-385; R. Meyer,
Art. ngognng C: Prophetentum und Propheten im Judentum der hellenistisch-
romischen Zeit. ebd. 813—828. Einwinde gegen die Interpretation der hier ge-
nannten Quellenbelege ergeben sich dem Kundigen aus dem im Folgenden Aus-
zufithrenden. Vgl. auch J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie. Erster Teil:
Die Verkiindigung Jesu. Giitersloh 1971, §9,2: Der erloschene Geist, 84—86.

114



heiligen Geist gesprochen, allerdings sehr vereinzelt®. Ein Rabbi
spricht zudem tiefsinnig, vielleicht in Anlehnung an Josephs Wort,
«Entschliisselungen gehoren Gott zu» (1. Mose 40, 8), davon, dass auch
zur rechten Bibelauslegung der heilige Geist gehdre (b Baba Bathra
12a). Aber nicht das Erlebnis macht den Propheten aus, sondern der,
der es schickt, mit anderen Worten, der Geist, der am Werk ist. Nicht
das ist also erstaunlich, dass es solche seelischen Vorginge immer wie-
der gibt, sondern die Tatsache, dass ein Volk, eine Menschengruppe,
Israel, sich Gottes Geist absprach, vielleicht gerade, weil es mehr von
thm wusste als andere.

Zudem gibt es einen Weg, dieses Bekenntnis Israels iiber seine tiefe
Demiitigung ein wenig nachzupriifen. Jeder Baum ist an seinen Friich-
ten zu erkennen; von den Friichten kann man auf den Baum schlies-
sen, an dem sie gewachsen sind. Die heiligen Schriften, so sagten wir,
seien die Frucht des Geistes. Also miissten die Schriften aus der Zeit
des erloschenen Geistes anders aussehen als die biblischen. Das trifft
tatsichlich zu. Das spitere rabbinische Gesetz besonders in der
Mischna hat sich selber nie dem Gesetz des Mose an die Seite gestellt;
niemandem kidme es in den Sinn, die Makkabierbiicher mit der Ge-
schichtsschreibung, wie sie in Jos. bis 2. Kon. vorliegt, zu vergleichen;
und auch das Buch Daniel, das noch in die Sammlung der Bibel Ein-
gang gefunden hat, weiss sich tief unter der Prophetie Jeremias. In
allen Fillen handelt es sich weitgehend um Auslegung der alten,
geistgewirkten Schriften fiir eine Zeit, die den Geist nur noch mit dem
Anbruch des Endes, des Reiches Gottes erwartete. Die Frage von
Psa. 74, «bis wohin? bis wann?» wurde immer dringender.

Wie Schuppen fillt es uns von den Augen, was es demgegeniiber
heisst, wenn schon auf den ersten Seiten des Neuen Testamentes, wo
es um die Geburt und die Taufe Jesu geht, ganz ohne Umschweife
vom heiligen Geist die Rede ist. Das bedeutet wohl nichts anderes als:
Israels Frage «wann?» hat eine Antwort erhalten: «Jetzt, in Jesus
Christus.» Der Geist ist wieder da; das schleudert Jesus den ZuhGrern
in der Synagoge zu Kapernaum ins Gesicht (Lk. 4, 14—21), das ist

3 Tosefta Pesachim 1, 27; 4, 2; j Schebuoth 9, 1 (38d, 37); Leviticus R. 21, 8 zu
3 Mose 16, 3; ausserpalistinisch der in Alexandrien wirkende Philo, De Somniis

I, 252.

115



die unumgingliche Beglaubigung und notwendige Begleiterscheinung
der Botschaft: «Das Reich Gottes ist im Anbruch.» (So auch Joh. 7,
39; Apg. 2,17; Rom. 8, 23; 2. Kor. 1, 22; 5, 5; Eph. 1, 14; 1. Thess. 4,
8; Hebr. 6, 41.).

Allerdings, Jesus und seine Jiinger, die erste Gemeinde, waren nicht
die einzigen, die die Wiederkunft des Geistes behaupteten. Es gab eine
merkwiirdige Gruppe am Rande Israels in der Wiiste am Toten Meer,
die das auch fiir ihre Gemeinschaft in Anspruch nahm. Einer aus der
Mitte dieser Qumranleute bekennt in einem Lobpsalm: «Als Einsich-
tiger habe ich dich erkannt, mein Gott; durch den Geist, den du in
mich hineingabst; und von deinem wunderbaren Geheimnis vernahm
ich Zuverlassiges durch deinen heiligen Geist.»* Der heilige Geist ist
da — aber wo? Hat der Psalmist aus Qumran, haben die Minner des
Neuen Testaments recht? Josephus, der die qumranischen Essener gut
kannte, bezeugt, dass es Propheten unter ihnen gegeben habe; aber
nach ithm haben diese Prophezeiungen mit dem Geist Gottes nichts
Zu tun®.

Spricht jedoch der heilige Geist aus der ganz neuen Weise, in der
sich um diesen Jesus, den Christus, wieder Schriften prophetischen
Charakters bildeten? Hier handelt es sich tatsichlich wieder um
Sammlungen heiliger Worte, zusammengestellt mit kurzen Begeben-
heiten aus dem Leben des einzig geistbegabten Mannes (die Evan-
gelien), dann um die bekennende innere Geschichte einer neuen Ge-
meinde (die Apostelgeschichte). Wer will aber die Geister nach Ver-
stand und Fleischesaugen scheiden, wo allein der Beweis des Geistes

und der Kraft ausschlaggebend sein kann, von dem dann Paulus in
1.Kor. 2, 4 spricht?

41Q Hodajotr 12, 11f., vgl. 7, 6f.; 9, 32; 13, 19; 14,13 (erginzt); 16, 11f. Der
Zitation und teilweise auch der Uebersetzung liegt hier zugrunde E. Lobse,
(hrsg.), Die Texte aus Qumran, Darmstadt 1964, 158f.

5 Josephus vermeidet darum die Begriffe «Prophet», «prophezeien» in seinen
Berichten Antt. 13, 311; 15, 373—379. Vgl. besonders A. Schlatter, Die Theolo-
gie des Judentums nach dem Bericht des Josefus. 1932, 58.

116



	Das Erlöschen des Geistes

