Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Geist des Lebens

Autor: Willi-Plein, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nach seinem Rechte
und iiber’s selbst herbeigeruf’ne Schlechte,
denn wie kann Gott dem gnidig sein? —

Theodor Lessing in «Jiidischer Selbsthass»:

«...es nur eine der tiefsten und sichersten Erkenntnisse der Volker-
psychologie, dass das jiidische Volk unter allen Vélkern das erste, ja
vielleicht das einzige Volk ist, welches die Schuld am Weltgeschehen
einzig in sich selbst gesucht hat... Dem Volke, das sich selbst ge-
richtet hat und nun den fremden Richter nicht mehr braucht. . .»

Ein jeder durch die Schuld entweihte Ort

zwingt selbst die Frevler seinen Schutz zu flichen,
so hat das Land uns selber ausgespieen

und nicht nur Siegeswillkiir trieb uns fort. —

Leviticus 18, Vers 28:

«...auf dass nicht das Land euch ausspeie, wenn ihr es verunreinigt,
so wie es ausgespieen hat das Volk vor euch.. .»

Geist des Lebens

von Ina Willi-Plein, Eichberg

«Der heilige Geist im Alten Testament» lautet das gestellte Thema
eines von den Verfassern der beiden folgenden Aufsitze gemeinsam
gehaltenen Vortrags- und Arbeitsnachmittags vor einem Kreis interes-
sierter und bibelkundiger, aber wissenschaftlich unbelasteter Laien.
Damit war eine Formulierung gegeben, die der Exeget gewiss nicht
von sich aus zum Gegenstand einer Untersuchung machen wiirde, die
aber ein spezifisches Interesse an der Schrift zeigt, dem mit Ernst
zu antworten ist, sei es auch nur bei der Erorterung methodischer
Grundfragen, die dem beschriebenen Horer- und Leserkreis als An-
regung zum eigenen Studium dienen sollen. Eine Konkurrenz mit Un-

91



te

rsuchungen zum Thema «Geist im AT» von Exegeten fiir Exegeten

oder zumindest Theologen® ist also nicht beabsichtigt. Die Manu-
skripte der Vortrige wurden nicht verindert. Zum eigenen Nachlesen
in moglichst mehreren verschiedenen Uebersetzungen werden zunichst
die Konkordanzbelege fiir das hebridische Wort ruach mitgeteilt.

L.
Die Belege von ruach / «Geist im Alten Testament:

1.Mose 1,2;3,8;6,3.17;7,15.22; 8,1; 26, 35; 41, 8. 38; 45,27

2. Mose 6,9; 10,13 (2x). 19; 14, 21; 15, 8. 10; 28, 3; 31, 3; 35, 21. 31

4.Mose 5,14 (2x). 30; 11, 17. 25 (2x). 26. 29. 31; 14, 24; 16, 22; 24, 2; 27, 16. 18

5. Mose 2,30; 34,9

Jos. 2,115 5,1

Ri. 3,10; 6, 34; 8, 3; 9, 23; 11, 29; 13, 25; 14, 6. 19; 15, 14. 19

1.Sam. 1,15; 10,6.10; 11, 6; 16, 13. 14 (2x). 15. 16. 23 (2x); 18, 10; 19, 9. 20. 23;
30,12

2.Sam. 22,11.16; 23,2

1. K6n. 10,5; 18,12, 45; 19, 11 (3x); 21, 5; 22,21. 22, 23,24

.Kon. 2,9.15.16;3,17; 19,7

1 Herausgegriffen seien F. Baumgirtel, Art. aivedua, tvevpatindg B. Geist im Alten

92

Testament. ThWB VI (1959), 357—366; G. Gerlemann, Art. Geist II. Geist und
Geistesgaben im AT. RGG? II (1958), 1270—1271; W. Zimmerli, 717 im Buche
Ezechiel. BK XIII, 2 (1969), Exkurs3, 1262—1265; sowie vorausblickend die
entsprechenden Artikel in den beiden Theologischen Worterbiichern zum AT von
E. Jenny — C. Westermann (THAT) und von G. J. Botterweck — H. Ringgren;
schliesslich v.a. die Monographie (mit weiterem Literaturverzeichnis) von D.
Lys, «Ruach». Le souffle dans I’Ancien Testament. Etudes d’histoire et de philo-
sophie religieuses 56 (1962).

Die zuletzt genannte Studie, die griindlich das Belegmaterial auch mit im ein-
zelnen natiirlich anfechtbarer chronologischer Einordnung aufarbeitet, war mir
(I.W.-P.) erst nach Abschluss des Vortrages zuginglich. Trotz manchen Be-
rihrungen in Teilergebnissen ist sie von der Zielerwartung her und auch in einem
betrichtlichen Ausmass in den Ergebnissen andersartig. Die Differenz lisst sich
im wesentlichen darin zusammenfassen, dass Lys an einer diachronen Betrachtung
im Sinne einer angenommenen historischen Begriffsentwicklung, die auch mit
hypothetischen Stufen arbeiten kann, interessiert ist und dass er die Wortbedeu-
tung stirker nach einer inhaltlichen Aufgliederung erarbeitet. Doch spricht auch
er sich (S.359) fiir eine mdglichst einheitliche Wiedergabe des Wortes ruzach in
der Uebersetzung (durch «souffle») aus. Mit unserer Untersuchung deckt sich
seine Zusammenfassung (S. 344): «Quoi qu’il en soit, r. (souffle ou esprit) va
exprimer ’action de Dieu a distance.»



Ez.

Hos.
Joel
Am.
Jona
Micha
Hab.
Hagg.
Sach.
Mal.
Psa.

Sprii.
Pred.

Klgl.
Dan.

Esra

Neh.

1. Chr.
2. Chr.

4,4 (2x); 7,2; 11,2 (4x). 4.15; 17.13; 19, 3.14; 25,4; 26,9.18; 27,8;
28,6; 29,10.24; 30,1.28; 31,3; 32,2.15; 33,11; 34,16; 37,7; 38, 16;
40,7.13; 41,16.29; 42, 1.5; 44,3; 48,16; 54, 6; 57,13.15 (2x). 16; 59,
19.21; 61, 1. 3; 63, 10. 11. 14; 64, 5; 65, 14; 66, 2

2,245 4,11.12; 5,13; 10, 13.14; 13, 24; 14, 6; 18,17; 22, 22; 49, 32.36
(2x); 51, 1. 11.16.17; 52, 23

1,4.12.20 (3x).21; 2, 2; 3, 12. 14 (2x). 24; 5,2.10.12; 8, 3; 10, 17; 11, 1.
5 (2x). 19. 24 (2x); 12, 14; 13,3.11.13; 17, 10.21; 18, 31; 19, 12; 20, 32;
21,12; 27, 26; 36, 26.27; 37, 1. 5. 6. 8.9 (4x). 10. 14; 39, 29; 42, 16. 17. 18.
19.20; 43,5

4,12.19;5,4;8,7;9,7; 12,2; 13,15

2,10; 4,6;5,9;6,5.8; 7,12; 12,1.10; 13,2

2,15 (2x). 16

1,4; 11,6; 18,11, 16.43; 31,6; 32,2; 33,6; 34,19; 35,5; 48,8; 51,12.
13.14.19; 55,9; 76,13; 77,4.7; 78, 8.39; 83, 14; 103, 16; 104, 3. 4. 29.
30; 106, 33; 107,25; 135,7.17; 139,7; 142,4; 143,4.7.10; 146, 4; 147,
18; 148, 8

1,19; 4,9.15; 6,4.26; 7,7.11; 8,2; 9, 18; 10,12; 12, 10; 15, 2. 13. 30;
16,3; 17,1; 19,17; 20,3; 21, 4. 18; 26, 13; 27, 3; 28, 25; 30, 15. 22; 32,
8.18; 33, 4; 34, 14; 37, 21; 41,8

1,23; 11, 13. 29; 14, 29; 15, 4.13; 16,2.18.19.32; 17,22.27; 18, 14 (2x);
25,14.23.28; 27, 16; 29, 11.23; 30, 4

1,6.(2x). 14.17; 2,11.17.26; 3,19.21 (2x); 4,4.6.16; 5,15; 6,9; 7,8
(2x).9; 8,8 (2x); 10,4; 11,4.5; 12,7

4,20

2,1.3; 8,8; 11,4 + aram. 2,35; 4,5.6.15; 5,11.12.14. 20; 6,4; 7,2.15
.5

0. 30
6 (2x); 9, 24; 12, 19; 28, 12
15, 1; 18, 20. 21. 22. 23; 20, 14; 21, 16; 24, 20; 36, 22

-

1,1
9,2
5,2
9, 4

b

3

IL.

Schon eine Zusammenstellung ganz weniger und verhiltnismassig
einfach zu losender Stellen, an denen das hebraische Wort ruach, das
meistens mit «Geist» wiedergegeben wird, vorkommt, wirft das Pro-
blem auf, ob die gegebene Fragestellung iiberhaupt sachgemiss sein
kann. Gefragt ist nach dem «heiligen Geist im Alten Testament» und
dabei stillschweigend vorausgesetzt, dass wir tiberhaupt wiissten, was
«Geist» in der Bibel sei, um speziell nach dem heiligen Geist fragen

93



zu konnen. Ausdriicklich wird der heilige Geist ja nur dreimal im
ganzen Alten Testament genannt, und diese spiten Belege werden uns
denn auch besonders zu beschaftigen haben.

Wenn aber, wie es tatsichlich der Fall ist, das gleiche Wort ruach
einmal «Geist» heisst, ein anderes Mal «Wind», wenn manchmal sogar
die Unterscheidung zwischen beiden «Bedeutungen» schwierig wird,
so ist offenbar diese Unterscheidung eine kiinstliche, von aussen an
die Sprache der Bibel, hier das Hebriische, herangetragene.

Sprichen und verstiinden wir selbst diese Sprache unmittelbar, d. h.
als die Sprache unserer Gedanken und Vorstellungen, so kénnten wir
nicht so unterscheiden, und vielleicht wire dann auch die Frage nach
dem <heiligen Geist» so nicht moglich. Denn hier wird nach einem
Begriff gefragt und gleichzeitig nach einem Wort, nach dem Wort
aber nur, insofern es den Begriff trifft. Woher kommt aber dieser Be-
griff? Er ist der Ertrag der Uebersetzungen und Auslegungen vieler
Einzelstellen, er ist aber selbst nicht mehr Teil der Philologie, son-
dern der Theologie, und er hat sich erst aus der Situation ergeben,
die uns immer bei allem Lesen der Bibel zutiefst von ihr scheidet, der
der Uebersetzung.

Deshalb konnen wir gar nicht anders, als von unserem deutschen
Wort Geist auszugehen und d. h. alles das unwillkiirlich mitzudenken
und mitzufiihlen, was mit diesem deutschen Wort verbunden ist.
Dieses Wort ist nun urspriinglich viel enger als das hebriische Wort
ruach oder auch das entsprechende griechische Wort preuma, ja es
entstammt auch einem ganz anderen Bereich.! Nicht mit bewegter
Luft hingt es urspriinglich zusammen wie das griechische und das
hebridische Wort, sondern mit «Staunen» und «Entsetzen», und auch
wenn uns das lingst nicht mehr bewusst ist, so geschieht es doch auch
heute noch vielleicht nicht nur Kindern, dass sie beim heiligen Geist
unwillkiirlich die Vorstellung von einer Art Gespenst haben.

Also kann man nur anders fragen, nimlich nach ruach im Alten,
pneuma im Neuen Testament, oder wenn man nach «Geist» in der
Bibel fragt, muss man z. B. ruach und néfdsch im AT, pneuma (Geist)
nous (Sinn) und thymés (Mut) im NT untersuchen? — Das wire frei-
lich ein Fragen nach Wortern, aber im Grunde wire es auch nicht

1Vgl. F. Kluge — A. Gétze, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache,
hrsg. W. Mitzka. Berlin 1957, 224b s.v. «Geist».

94



sachgemisser. Die angedeuteten Schwierigkeiten des Themas ergeben
sich zwar bei jeder Sprachungleichheit, so z. B. auch beim zuweilen
einseitig betonten Unterschied zwischen Hebriischem und Griechi-
schem, aber auch in der Grundsprache ldsst sich ein Wort nicht iso-
lieren. In keiner Sprache gibt es Einzelworter, wie es sie in Schul-
heften und Worterbiichern gibt. Ein Wort steht immer in einem ge-
sprochenen bzw. geschriebenen Zusammenhang, nur in diesem Zu-
sammenhang (Kontext) hat es eine Aufgabe und kann es — oder viel-
mehr nicht es allein, sondern kann der ganze Text — verstanden wer-
den.

Wenn auch wir, die wir auf die Uebersetzung angewiesen sind, die
Worterbiicher brauchen, so ist doch deren Grundlage unsere eigent-
liche Aufgabe: Zu horen und zu verstehen, was die Texte iiber oder
mit ruach / Geist — Wind aussagen. So wird in gewisser Weise das
Problem der Uebersetzung auch wieder aufgehoben, wenn alles am
Kontext liegt. Zwar ist es wohl nie ginzlich moglich, dass es der
gleiche Kontext in verschiedenen Sprachen sei; wenn aber nicht nur
die Worter den Zusammenhang schaffen, sondern der Zusammen-
hang die Worter prigt, so kann schliesslich auch in der Uebersetzung
das iibersetzte Wort verstanden werden. Voraussetzung ist freilich
eine Uebersetzung, die moglichst getreu das gleiche Wort gleich
wiedergibt. Das ist zugleich ein Ding der Unmaoglichkeit, wie die
vielen schlechten und guten «freien Uebersetzungen» zeigen, und
ein Ding der Notwendigkeit, fiir deren Anerkennung unter den neue-
ren Uebersetzern ins Deutsche besonders M. Buber eingetreten ist2.

III.

Die erste Aufgabe ist es demnach, die Stellen aufzuzihlen, an denen
ruach im Alten Testament vorkommt, und zu versuchen, den Zusam-
menhang zu entdecken.

® M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift. Beilage zu M. Buber —
F. Rosenzweig, Die Fiinf Biicher der Weisung. Neubearb. Ausgabe. Kéln 1954;
zu ruach bes. S. 27 (+ Biicher der Geschichte. 1955; Biicher der Kiindung. 1966;
Die Schriftwerke. 1962). Das Problem ist so alt wie die Notwendigkeit der
Uebersetzung, vgl. Sir. Prolog V. 5—10 und, besonders zur Uebersetzung des AT,
R. Hanhart, Zur geistesgeschichtlichen Bestimmung des Judentums, in: ders.,
Drei Studien zum Judentum. ThExH NF 140 (1967), 23—37, bes. 29ff.

95



Nach Auskunft der Konkordanz?® kommt das Wort ruach im he-
braischen Alten Testament insgesamt 378 mal vor, dazu 11 mal im
aramiischen Teil des Danielbuches. 274 mal* wird ruach in der
Septuaginta, der vorchristlichen griechischen Uebersetzung des Alten
Testaments, in der es von der Kirche iibernommen wurde, mit pneuma
iibersetzt, also mit dem Wort, das im Neuen Testament zur Bezeich-
nung des heiligen Geistes dient; nur 5 mal gibt prneuma ein anderes
hebridisches Wort ahnlicher Bedeutung («Atmung) wieder, einmal
eine Bezeichnung fiir «Ostwind». Da das griechische Wort pnreuma
in seiner Bedeutungsbreite dadurch, dass dabei immer noch «Wind,
Hauch» bewusst mitgedacht werden kann, niher an das Bedeutungs-
feld des hebriaischen ruzach heranreicht als das deutsche «Geist», ist
es nicht zu verwundern, dass in der Luther-Uebersetzung nach Aus-
kunft der Calwer Konkordanz® «Geist» seltener belegt ist. Wenn
auch die Konkordanz nicht alle Belege zitiert, so lassen sie sich doch
alle mit ihrer Hilfe direkt oder indirekt finden.

Nur einmal (Sprii. 20, 27) gibt «Geist» ein anderes hebriisches
Grundwort wieder, aber umgekehrt wird r#ach nur 168 mal mit
«Geist» iibersetzt, wovon nach der ganz dusserlichen Aufgliederung
der Konkordanz 3 Belege auf den <«heiligen Geist» entfallen (Jes. 63,
10. 11; Psa. 51, 13) und 17 Belege auf den «Geist Gottes» (1.Mose 1,
2; 41,38; 2.Mose 31, 3; 35,31; 4. Mose 24, 2; Ri. 14, 19; 15, 14;
1.Sam. 10, 10; 11, 6; 16, 16. 23; 19, 20. 23; 2. Chr. 15, 1; 24, 20; Hi.
33, 4; Ez. 11, 24). 116 mal wird ruach mit «Wind» oder bei Vorliegen
eines entsprechenden Beiwortes mit seinen speziellen Erscheinungs-
formen wie «Sturmwind» oder «Ostwind» iibersetzt, 20 mal mit
«Odem», 16 mal schon freier und deshalb auch gewagter mit «Mut»;
unter 69 anderen Fillen sind noch 4 fiir «Gemiit», 3 fiir «Zorn», 3 fiir
«Herz», obwohl ein iibertragener Gebrauch von «Herz» selbst im
Hebriischen existiert, und im iibrigen, abgesehen von zwei Fillen

3 G. Lisowsky, Konkordanz zum Hebriischen Alten Testament. Stuttgart 1957,
1320c—1323¢+1570b im Vergleich mit S. Mandelkern, Veteris Testamenti Con-
cordantiae... 2 emend. F.Margolin (Neudruck Graz 1955) 2, 1079a—1080d
+1343b—c.

4E. Hatch —H. A. Redpath, A Concordance to the Septuagint... 1897 (Neu-
druck Graz 1954) 2, 1151c—1153a.

5 Calwer Bibelkonkordanz oder vollstindiges Biblisches Wortregister, hrsg. vom
Calwer Verlagsverein. 21905, 390b—393b s. v. Geist + 1377b—1378b s. v. Wind.

96



undeutlicher Textiiberlieferung, deutsche Umschreibungen, die sich
aus dem Zusammenhang ergeben, z. B. 2. Mose 6,9 «Kurzsein des
Geistes» mit «Seufzen und Angst», Ez. 2, 2 «Einkehren des Geistes in
jemanden» richtig mit «erquickt werden» u. i.

Bei der Bestimmung des Bedeutungsfeldes von ruach gehen wir von
dem Gegensatz aus, in dem es in Jes.31,1—3 gebraucht wird:

Weh denen, die nach Aegypten hinabziehen um Hilfe:
«Auf Rossen wird uns geholfen werden»,

und die auf Reiterei vertrauten, weil sie zahlreich ist,
und auf Pferde, weil sie sehr stark sind,

aber nicht auf den Heiligen Israels geschaut haben
und Jahwe nicht nachgefragt haben!

Aber auch er ist weise — und hat Boses hereingebracht
und seine Tatworte nicht unterlassen,

dass er aufstehe wider das Haus der Boses Tuenden
und wider die Hilfe der Uebeltiter.

Und Aegypten ist Mensch und nicht Gott
und seine Rosse Fleisch und nicht Geist,

und Jahwe streckt seine Hand aus,

und es strauchelt der Helfer, und es fillt der, dem geholfen wird,
alle miteinander kommen sie um.

In diesem Spruch riigt der Prophet Jesaja in der letzten Periode
seiner Wirksamkeit (nach 711 v. Chr.)® die Bundnispolitik Judas, weil
sie auf die Hilfe der Grossmacht Aegypten gegen das assyrische Gross-
reich zdhlt, statt den Aufforderungen Gottes durch Jesaja zu folgen
und sich allein auf die Kraft Gottes zu verlassen, d. h. menschlich
gesehen neutral zu bleiben in einem Konflikt, in dem sich nach

6 Fiir alle Einleitungsfragen, d.h. Verfasserschaft, zeitliche Ansetzung, Ueber-
lieferung und literarische Beurteilung der zitierten Texte vgl., auch als Schliissel
fiir weitere Literatur, G. Fobrer, Einleitung in das Alte Testament. Begriindet
von E. Sellin, neu bearb. G. Fobrer. 1'Heidelberg 1969. Zum zitierten Jesaja-
spruch wie iiberhaupt als auf den Erkenntnissen der historischen und philo-
logischen Forschung beruhende, leicht lesbare Veranschaulichung der Ge-
schichte Israels: H. Donner, Herrschergestalten in Israel. Verstindliche Wissen-
schaft 103 (1970), bes. S.78ff., wonach der Spruch in das Jahr 705 v. Chr.
gehort.

97



menschlichem Ermessen und Interesse Neutralitit nicht auszahlen
wirde. Jesaja mochte mit seinen Mahnungen als Phantast erscheinen,
allein das grosse militirische Potential Aegyptens schien helfen zu
konnen. Daher stellt Jesaja den Gegensatz auf: Was ist Aegypten,
auf das ihr euch verlasst? — Zugegeben, es ist stark und gut geristet,
aber es ist doch Mensch; worauf aber will ich mich mit euch ver-
lassen? — Auf Gott.

V. 3a 1st also der Kernsatz des ganzen Spruches, und er ist, wie es
in der hebriischen Poesie iiblich ist, im parallelismus membrorum ab-
gefasst, d. h. wir haben einen Doppelsatz vor uns, dessen erste und
zweite Hilfte ungefdhr dasselbe in verschiedenen Worten sagen. Das
ist eine poetische Aussageform, der man, vornehmlich in der Weis-
heitsliteratur, den Psalmen und grossen Teilen der Prophetenbiicher,
sozusagen auf Schritt und Tritt begegnet. Bei streng durchgefithrtem
Parallelismus, wie er hier vorliegt, entsprechen einander alle einzelnen
Teile der zusammengehorigen Satzhilften oder -drittel. Diese Beob-
achtung kann bei der Auslegung dann besonders wichtig werden,
wenn es um die Deutung schwieriger Worter geht, weil man oft durch
das Parallelwort niher an den Inhalt herankommt.

Es gibt also grundsitzlich zwei Haupthilfen, um die Bedeutung
eines alttestamentlichen Wortes mit Hilfe des Kontextes zu erfassen,
namlich 1. die Abgrenzung von einem Gegensatz

und 2. die Parallele zu einem gleichartigen.

Beides ldsst sich an der Stelle Jes. 31, 3 sehr schon verbinden.
«Aegypten ist Mensch und nicht Gott

und seine Rosse Fleisch und nicht Geist», d. h. durch «und nicht»
wird jeweils ein Gegensatz markiert, und zwar ergeben sich zwei
Gegensatzpaare, Mensch — Gott und Fleisch — Geist.

Satzgegenstand ist in beiden Hauptsitzen sinngemiss die agypti-
sche Militarmacht, benannt einmal mit dem Namen «Aegypten»
selbst, dann durch die Nennung seiner Reiterei. Es ist demnach

Aegypten / / seine Rosse,
und nicht / / und nicht,
Mensch / / Fleisch,

Gott // Geist.

98



Daraus ergibt sich fiir die gestellte Frage als Teilergebnis

1. «Geist» bildet einen Gegensatz zu «Fleisch»;

2. «Geist» gehort auf die Seite Gottes wie Fleisch auf die Seite
des Menschen.

Nun wire es allerdings moglich, dass dieses Ergebnis nur fiir den
Sprachgebrauch im 8. Jahrhundert v.Chr. oder gar nur fiir die
Sprache des Propheten Jesaja Geltung hitte. Deshalb ist zur Ueber-
prifung des Teilergebnisses nach weiterem Vorkommen von Verbin-
dungen der beiden Gegensatzhilften Fleisch und Geist zu suchen.

1. Mose 7, 15, also ein Beleg aus der jlingsten selbstindigen Penta-
teuchquelle?, der sogenannten Priesterschrift, die frithestens ins 6. Jahr-
hundert v. Chr. zu datieren ist, berichtet: «Und es gingen zu Noah
in die Arche je zwei von allem Fleisch, in dem Lebensgeist war», nim-
lich alle Tiere, die im Gegensatz zum Pflanzenreich durch Material
(Fleisch) und Belebtheit charakterisiert werden. Geist ist also hier
das Kennzeichen des Lebendigen, aber nicht nur des menschlichen
Lebens.

Ebenso sprechen die beiden der gleichen Quelle zugeschriebenen
Stellen 4. Mose 16,22 und 27,16 in der Gottesanrufung «du Gott
der Geister allen Fleisches»! Die Mehrzahl «Geister» wirkt in der
deutschen Uebersetzung leicht so, als wire von Geistererscheinungen
die Rede; doch sind die einzelnen Erscheinungsformen des Lebens in
den verschiedenen Lebewesen gemeint. Das Leben aller Lebewesen
untersteht also Gott.

So bezeugt auch Hi. 12, 10 Gott als den, «in dessen Hand die Seele
alles Lebendigen ist und der Geist alles Menschenfleisches!» Auch die-
ser Text stammt frithestens aus dem 6. Jahrhundert, d. h. es scheint
so, als gibe es nur relativ junge Belege fiir die Auffassung, dass der
Geist das ist, was den Leib, das Fleisch, lebendig macht. Der ilteste
Text war ja das Jesajawort aus dem 8. Jahrhundert. Natirlich fallt
einem aber ungerufen bei allen diesen Aussagen die eine Stelle aus der
Schopfungsgeschichte ein, in der (1. Mose 2,7) in einem ganz alten
Text, wohl aus der Zeit Salomos, die Erschaffung des Menschen be-

"Die finf Biicher Mose, d.h. die Einheit des «Pentateuch», gehen auf verschie-
dene Quellen zuriick, deren Abfassung Jahrhunderte auseinanderliegt. Die hier
vertretenen Quellenzuweisungen folgen M. Noth, Ueberlieferungsgeschichte des
Pentateuch. Stuttgart 1948.

99



richtet wird: «Und Gott Jahwe modellierte den Menschen, nimlich
Lehm von der Erde, und entfachte in seiner Nase Lebenshauch, und
so wurde der Mensch zur lebendigen Seele.»

Die beiden wichtigen Worter, die hier mit «Hauch» und mit
«Seele» wiedergegeben sind, werden uns auch in ausdriicklichem Zu-
sammenhang mit dem Geist noch zu beschiftigen haben.

Geist 1st das Zeichen des Lebens an Mensch oder Tier, das im
Atem spiirbar ist, worauf schon das hiufige Uebersetzungswort
«Odem» bei Luther gefiihrt hatte. Geist und Leben gehdren eng zu-
sammen; das, was mit «Geist» iibersetzt wird, bewirkt, dass aus Leb-
losem Lebendiges wird.

Da der im Atem gefiihlte Lebensgeist Gabe Gottes ist, wird er beim
Tode Gott zuriickgegeben oder von Gott selbst zuriickgezogen. In
diesem Sinne zitiert Jesus am Kreuz Psa. 31, 6, wenn er sagt (Lk. 23,
46): «Vater, in deine Hande iiberstelle ich meinen Geist.» Pred. 12,7
sagt vom Tode des Menschen: «Und zuriickkehrt der Lehm auf die
Erde, wie er war, und der Geist kehrt zuriick zu Gott, der ihn ge-
geben hat.» Diese Stelle ist die Gegenbeschreibung zur Erschaffung
des Menschen nach 1. Mose 2,7 und zeigt nachtriglich, dass Geist
auch nach den Vorstellungen jener Stelle verstanden werden darf,
obwohl das Wort nicht ausdriicklich genannt ist.

Fleisch ohne Geist ist also wiederum tot und verwest (Hi. 34, 14):
«Wenn er (Gott) sein Herz, seinen Geist zurilickkehren lidsst zu sich
und seinen Atem zu sich sammelt, (15) so erstirbt alles Fleisch zumal
und der Mensch kehrt zu Lehm zuriick.»

Da der Lebensgeist, von Gott gegeben, zu Gott zuriickkehrt, kann
ausnahmsweise Gott ihn auch wiederum geben und schon Verwestes
neu lebendig machen, indem er ins Tote wiederum Atem, d.h. Le-
bensgeist gibt. Das geschieht in der Vision des Ezechiel von den
Totengebeinen (bes. Ez. 37, 9). Dort wird es allerdings schwierig, ob
man mit Atem oder Geist zu iibersetzen hat, ja ob nicht Geist schon
ausdriicklich das ist, was wir als «heiligen Geist» eingrenzen wiirden.

In der Exilszeit verheisst Jes. 44, 3:

«Denn ich giesse Wasser iiber Diirstendes und Biche iiber

Vertrocknetes,
ich giesse meinen Geist iiber deine Nachkommenschaft

und meinen Segen iiber deine Sprosslinge.»

100



Nach dem Parallelismus zum Wasser, das die Pflanzen belebrt,
denkt man zunichst auch hier an den Geist als Lebenskraft im engeren
Sinne. Die Verbindung mit dem Segen ldsst aber erkennen, dass mehr
an die Ausgiessung des Geistes Gottes auf Israel gedacht ist, wobei
durchaus auch der Gedanke an die Verleihung der natiirlichen Lebens-
kraft durch Gott im Hintergrund stehen kann. Die Verbindung beider
Gedanken wird noch deutlicher in einer Prophetenstelle aus dem
5. Jahrhundert, Joel 3, 1: «Und danach will ich meinen Geist aus-
giessen iber alles Fleisch, dass eure Sohne und Tochter prophe-
zeien ...» Hier klingt bereits eine der Wirkungen des Geistes an,
die Prophetie.

Fleisch und Geist sind, wie sich aus dem allem ergeben hat, nicht
nur Gegensatzbegriffe, wie es nach Jes. 31, 3 schien, sondern Kom-
plementirbegriffe, die sich zu einer lebendigen Einheit erginzen, wo-
bei aber Geist das Uebergeordnete ist, von dem die Lebenskraft des
Fleisches abhingt.

Lebensgeist ist feststellbar im Atem, aber neben dieser rein medi-
zinischen Seite hat er doch verschiedene Aeusserungsformen. Es ist
darum weiter zu untersuchen, welche Worte im Parallelismus zu
«Geist» gebraucht werden.

Dabei sollen aber, um die Untersuchung nicht zu sehr auszuweiten,
jene Stellen unbeachtet bleiben, an denen das Parallelwort fiir ruach
eine Bezeichnung fiir «Wind» oder «Sturm» ist und also auch ruach
im Deutschen mit «Wind» wiederzugeben wire. Allerdings wird sich
zeigen, dass die Unterscheidung zwischen Wind und Geist nicht immer
ganz einfach ist. In Zweifelsfillen kann gelegentlich eine Faustregel
weiterhelfen, die sich im deutschen Text allerdings nur anwenden
lisst, wenn die Stelle genau iibersetzt ist:

ruach 1 n etwas oder jemandem ist i. a. «Geist»,
ruach u m etwas oder jemanden ist i. a. «Wind».

Geist kommt im Parallelismus zu dem Wort vor, das auch einmal
von Luther mit «Geist» iibersetzt worden ist und das vielleicht am
besten mit Hauch, Atemhauch wiederzugeben ist (neschama). Jes. 57,
16 ist dafiir ein interessanter Beleg, weil dort r#ach im Singular, das
parallel gebrauchte neschama dagegen im Plural vorkommt: «. .. denn

101



(thr) Geist wird angesichts meiner ohnmichtig, und Atmungen — ich
habe sie doch gemacht.»

Das weist auf die Vermutung, dass ruach die allgemeinere Grosse
von beiden ist, neschama dagegen die Einzelform, das, worin sich
das Vorhandensein von Lebensgeist beim einzelnen dussert: In 1. Mose
7,22, also einem sehr alten Text aus dem 10. Jahrhundert v. Chr.,
werden alle Landtiere, alles Lebendige zusammengefasst in der Be-
zeichnung «alles, in dessen Nase Atemhauch von lebendigem Geist
ist». Aehnlich spricht der Psalm in 2.Sam. 22,16 = Psa. 18, 16°.
Im Hiobbuch wird an mehreren Stellen Geist und Atemhauch parallel
genannt: Hi. 4,9; 27,3; 32, 8; 33,4; 34, 14. Besonders interessant
ist Hi. 27, 3: «Ist mein Atemhauch noch in mir und Gottes Geist noch
in meiner Nase», d. h. der Lebensgeist ist Gabe Gottes, gehort eigent-
lich Gott, seine Einzelform ist der Atem der Menschen. Doch kann
sogar auch vom Atemhauch Gottes parallel zu seinem Geist gespro-
chen werden (Hi. 32, 8; 33, 4), wobei beide Worter austauschbar zu
sein scheinen und der Geist schon im engeren Sinne als «heiliger
Geist» eingegrenzt werden konnte (Hi. 33, 4):

«Gottes Geist hat mich gemacht,

und der Atemhauch Schaddais wird mich beleben».

Vollkommen gleichbedeutend schliesslich stehen beide Worter neben-
einander in Jes. 42,5, einem Beleg aus der Zeit des babylonischen
Exils.

In Verbindung mit ruach wird auch ein anderes Wort (ndfisch) ge-
braucht, das im Deutschen meist mit «Seele» wiedergegeben wird,
eigentlich aber die Grundbedeutung «Kehle» hat. Das wird noch
deutlich in Jer. 2,24, wo es von der Kamelstute heisst: «Im Ver-
langen ihre Kehle / Seele schnappt sie nach Luft / ruach». Beide Wor-
ter konnen also bildlich gebraucht werden, und fiir ndifisch ist das
sogar die Regel, so dass man meist mit «Leben», oft auch mit «selbst»

8 Die Samuel- und Konigsbiicher gehéren zum sogenannten «deuteronomistischen
Geschichtswerk», das im wesentlichen in der Zeit des babylonischen Exils zu-
sammengestellt und abgeschlossen wurde. Spater wurde es noch durch einige Zu-
sitze erweitert, zu denen der Psalm gehort, der in 2. Sam. 22 und davon unab-
hingig im Psalter als Psa. 18 iberliefert ist; vgl. M. Noth, Ueberlieferungs-
geschichtliche Studien 1. Die Sammelnden und Bearbeitenden Geschichtswerke
im Alten Testament. *Darmstadt 1963 (= photomech. Nachdruck der 1. Aufl.
Halle 1948).

102



oder schliesslich gar mit «Seele» iibersetzen kann. So heisst es Hi. 12,
10 von Gott: «in dessen Hand die ndifdsch alles Lebendigen ist und
die ruach alles menschlichen Fleisches». Noch weiter im iibertragenen
Gebrauch gehen schliesslich Hi. 7, 11 und der sehr spite Text Jes. 26,
9, wo «Seele» und «Geist» zu iibersetzen ist und beide Worter aus-
tauschbar sind. Es ist iibrigens ganz allgemein zu beobachten, dass
Ubertragener Gebrauch, d. h. Begriffserweiterung zum nicht Anschau-
lichen hin, und Austauschbarkeit (Synonymitit) der Worter im all-
gemeinen zunehmen, je jiinger die Texte sind.

Dass ruach auch in Verbindung mit «Nase» gebracht wird, ver-
wundert nach allem Gesagten nicht mehr. 1. Mose 7, 22 ist schon
zitiert worden, und es gibt natiirlich noch weitere Belege. Erwih-
nenswert sind sie nur deshalb, weil das gleiche hebriische Wort, das
«Nase» bedeutet, auch seinerseits wieder tibertragen gebraucht wer-
den kann und dann «Zorn» bedeutet, weil man im Zorn mit der Nase
schnaubt.

Auf der Grenze vom einen zum andern steht 2. Mose 15, 8, «durch
den Atem seiner Nase» oder «durch den Geist seines Zornes» tiirm-
ten sich die Wasser. Beide Uebersetzungen sind moglich; wenn in
solchen Fillen der Zusammenhang entscheidet, so wird hieran jeden-
falls deutlich, warum ru#ach von Luther auch vereinzelt mit «Zorn»
Ubersetzt werden konnte. Aehnlich verhilt es sich in 2. Sam. 22, 16
= Psa. 18, 16. In Sprii. 16, 32 endlich ist sicher nicht zu iibersetzen
«wer lang an Nase ist und wer seinen Atem beherrscht», sondern
«besser als ein Held ist, wer langsam zum Zorn ist, und wer seinen
Geist / Mut beherrscht, besser als ein Stidteeroberer». ruach ist in
diesen Fillen die heftige Gemiitsbewegung, deren Werkzeug die Nase
1st und die sich 1im Zorn Aussert.

So wird schliesslich r#ach in Verbindung mit oder parallel zu dem
Wort fiir «Herz» gebraucht, wobei man wissen muss, dass der iiber-
tragene Gebrauch von «Herz» im Hebriischen noch etwas breiter ist
als im Deutschen. Auch der Verstand sitzt im Herzen; 2. Mose 28, 3,
eine friihestens exilische Stelle (P) nennt als Sachverstindige «alle
Weisen (Sachverstindigen) im Herzen, die ich erfiillt habe mit Geist
der Weisheit (Sachverstand)». Daraus ist zu schliessen, dass das Herz
der Ort des Geistes im Menschen ist, weswegen es Jos.2,11; 5,1

103



heisst, dass das «Herz schmolz und der Geist sich nicht mehr erhob»,
ahnlich auch Ez.21,12; Sprii. 15, 13; 5. Mose 2, 30. So kommt es
zum echten Parallelismus von Herz und Geist in 2. Mose 35, 21 (P);
besonders Ez. 11,19; 18, 31; 36,26, wo von der Verlethung eines
neuen Herzens und eines neuen Geistes die Rede ist, und schliesslich
zur Austauschbarkeit im synonymen Parallelismus von Sprii. 17, 22;
Jes. 57,15 und, mit genau umgekehrten Attributen, wodurch die
Austauschbarkeit unterstrichen wird, Psa. 34, 19; sowie schliesslich
in dem bekannten Bussgebet Psa. 51, 12. 19.

Demnach ldsst sich folgendermassen zusammentfassen, was sich fiir
die Bestimmung von «Geist» aus dem Sprachgebrauch jener Stellen
ergibt, an denen aller Wahrscheinlichkeit oder Gewissheit nach ruach
nicht «Wind» im engeren Sinne heisst:

1. ruach | Geist ist der iibergeordnete und zur Totalitit des Lebens
erginzende Gegensatz zu Fleisch;

2. die Form der ruach/ des Geistes beim einzelnen ist der Lebens-

hauch, Atem (neschama);

.das Instrument der ruach/des Geistes beim einzelnen ist die
ndfasch, die urspriinglich «Kehle», dann aber auch «Lebenskraft»
und «Seele» bedeutet;

4. Das Werkzeug der ruach/ des Geistes beim einzelnen ist die Nase, was
wiederum auf die mogliche Nebenbedeutung «Zorn» oder allenfalls
«Mut» fithrt;

5. der Sitz der ruach / des Geistes beim einzelnen ist das »Herz», das
seinerseits die tibertragene Bedeutung «Gemiit» als Sitz der Emp-
findungen hat.

|¥'5]

Ruach / Geist ist also beim einzelnen Menschen Triger und Inbe-
griff der Empfindungen, des Willens und der Gedanken, d.h. das
deutsche Wort «Geist» ruft in allen diesen Fillen, wo es sich um die
ruach einzelner Personen handelt, ungefihr die richtigen gedank-
lichen Zusammenhinge hervor.

So kann der Geist einzelner zu besonderen Taten «erweckt» wer-
den, z. B. der Geist des Konigs von Assyrien (1. Chr. 5, 26), der Geist

der Philister (2. Chr. 21, 16), des Kyrus (2. Chr. 36, 22), Serubbabels
und des Volkes (Hagg. 1, 14), und es wird gesprochen von «allen,

104



deren Geist Gott erweckte» (Esr. 1, 5). Diese Ausdrucksweise ist an-
scheinend nur in nachexilischen Texten belegt.

Da offenbar der Geist das ist, was die Person zu ihren Taten an-
treibt, d. h. das Zentrum des Willens, kann in dem merkwiirdigen
Bild Ez. 1, 20 gesagt werden, «der Geist der Lebewesen war in den
Ridern», d. h. ein Geist hat mehrere korperliche Erscheinungsformen.

Je nach der Gemiitslage, Stimmung oder allgemeinen Veranlagung
wird der Geist an einem Menschen niher bestimmt. Es gibt z. B. Zer-
brochenheit des Geistes (Jes. 65, 14), Bitternis des Geistes (1. Mose 26,
35); ein Mensch kann «zerbrochen im Geist» sein (Psa. 34, 19), «kurz»
oder «lang am Geist», d. h. zornentbrannt oder langmiitig (2. Mose 6.
9; Pred. 7, 8) usw. Hier konnen nur Beispiele herausgegriffen wer-
den.

Geht solche Charakteristik von der Eigenart des betreffenden Men-
schen aus, so kann umgekehrt der Geist selber durch ein Attribut niher
bestimmt werden als Liigengeist (2. Chr. 18, 21f.), Eifergeist (4. Mose
5, 14), Geist der Hurerei (Hos. 4,12), der Unreinheit (Sach. 13, 2)
oder einfach als boser Geist, Geist des Uebels wie in der Sauls-
geschichte, wo auch deutlich wird, dass diese Naherbestimmungen der
einzelnen Erscheinungs- oder Ausdrucksformen von ruach nicht be-
sagen miissen, dass dieser Geist nicht von Gott kommt oder ihm
untersteht.

So braucht die Niherbestimmung im Genetiv nicht nur die Quali-
tit, den Inhalt des Geistes zu bestimmen, unter welche Rubrik ja
auch der «Geist des Heiligen», d. h. der heilige Geist, fiele, sondern
sie. kann auch seine Herkunft bezeichnen. Hier endlich muss vom
«Geist Gottes» geredet werden.

Freilich hat sich schon aus vielen bis jetzt zitierten Stellen ergeben,
dass eigentlich aller Geist wie alles Leben Gott gehort. Gott hat den
«Geist des Lebens» und damit das Leben selbst gegeben, zu ihm kehrt
er zuriick, durch thn kann Gott wirken. So wird nicht nur der Geist
eines Menschen erweckt, sondern umgekehrt kommt der Geist auf
einen Menschen.

Vereinzelt kommt zwar auch der Geist, der auf einem Menschen
geruht hat, auf einen anderen, und zwar Elias Geist auf Elisa (2. Kon.
2,15) und der Geist des Mose auf die 70 Aeltesten (4. Mose 11, 17.
25).

105



Sonst aber 1st davon die Rede, dass Menschen mit dem Geist Gottes,
der auch einfach «der Geist» genannt werden kann (4. Mose 27, 18),
erfilllt werden, dass er auf sie kommt. Insbesondere wird das gesagt
von Josua (als «Geist der Weisheit» 5. Mose 34,9), den Richtern
Othniel (Ri. 3, 10), Gideon (Ri. 6, 34), Jephtah (Ri. 11,29), Simson
(R1. 13, 25), sowie von Saul (1.Sam. 10, 6) und David (1.Sam. 16,
13), d. h. denjenigen, die von Gott zur Rettung oder Fithrung Israels
bestimmt sind. Der gottliche Auftrag ergeht an sie, indem der Geist
Gottes uiber sie kommt. So wie bei Ez. 1, 20 der Geist der Lebewesen
in den Ridern ist, so dass sie laufen, wie die Lebewesen es wollen,
so verhilt es sich mit dem Geist Gottes in diesen Menschen.

Aus 1. Sam. 10, 6 ist zu erfahren, dass dieses Kommen des Geistes
vorstellungsmissig zusammengehort mit dem Prophetsein. So fillt
der Geist des Herrn auf Ezechiel (Ez. 11,5); er trifft den Gottes-
knecht (Jes. 42, 1); die Ausgiessung des Geistes macht in der Endzeit
alle zu Propheten (Joel 3, 1f.), wihrend vorher diese besondere Geist-
begabung jeweils auf Zeit, nimlich fiir einen bestimmten Auftrag,
erfolgt.

Infolgedessen heisst der Prophet in einem Text aus dem 8. Jahr-
hundert v.Chr. (Hos.9,7) auch einfach «der Mann des Geistes».
Wenn Micha sich selbst gegen die falschen Propheten abgrenzt und
von sich aussagt, er sei mit «Kraft» (neutestamentlich wiirde es viel-
leicht «Vollmacht» heissen) erfiillt, so erldutert eine spitere Eintra-
gung im Text «d. h. Geist Jahwes» (Mi. 3, 8).

In allen diesen Fillen setzt man vom neutestamentlichen Gebrauch
her den Gottesgeist ohne weiteres mit dem «heiligen Geist» gleich;
und sachlich ist das insofern berechtigt, als bei solchen theologischen
Systematisierungen wie dem gestellten Thema das Neue Testament
zur Erlduterung des Alten dienen kann. Es ist aber nicht merkwiirdig,
dass im Alten Testament ausdriicklich nur dreimal vom «heiligen
Geist» die Rede ist. Denn eigentlich, so hat sich wieder und wieder
aus den Einzelstellen ergeben, ist im Alten Testament aller Geist
Gottes Geist: Gottes Geist schwebt iiber den Wassern und bewirkt
die Schopfung (1. Mose 1, 2); Gottes Geist macht den Lehmkloss zum
Menschen (1. Mose 2,7 in Verbindung mit 7, 22), und so ist immer
noch jeder Menschengeist Eigentum Gottes und Gott unterstellt, der
ihn wieder zuriicknehmen kann, so dass der Mensch stirbt. Eine Ge-

106



geniiberstellung von «Menschengeist» oder «Weltgeist» und «Gottes-
geist» (1. Kor. 2, 11f.) ist im Alten Testament nicht zu finden. Geist
ist Leben, und Leben gehort Gott zu.

Man kann sogar noch weiter gehen und sagen, dass alttestament-
lichem Empfinden auch die Unterscheidung von Geist und Wind nicht
wirklich gemiss ist. Geist ist immer auch eine physikalische Erschei-
nung, bewegte Luft. Wind ist immer auch eine geheimnisvolle, Gott
unterstellte Kraft, die man nicht sieht, die aber Sichtbares, Horbares,
Fiihlbares bewegt. Dieser Wind ist Gott gehorsam, woher sich auch
das Entsetzen erkldrt, das die Junger ergreift, als Jesus den Wind be-
droht und in seine Schranken weist (Mt. 8, 27; Mk. 4, 41; Lk. 8, 25).
Der Wind geht aus von Gott (4. Mose 11, 31), Gott selbst schwebt auf
den Fliigeln des Windes (Psa. 18,11 = 2.Sam. 22, 11; Psa. 104, 3),
aber er selbst ist nicht im Winde (1. Kon. 19, 11). Die geheimnisvolle,
Gott unterstellte Kraft des Windes wirkt, ohne dass man sieht, wie
es geschieht. So sagt noch Jesus (Joh. 3, 8): «Der Wind (pneuma)
weht, wo er will, und sein Gerdusch horst du; aber du weisst nicht,
woher er kommt und wohin er geht. Genauso ist auch jeder, der ge-
boren ist aus dem Geist (pneuwma).» Mit Recht iibersetzt deshalb
M. Buber, wo immer es moglich ist, ruach mit einem einheitlichen
deutschen Wort oder Wortteil. Ist der Wind nicht Geist und der
Geist Wind, wenn beides ein Wort ist, beides Gottes Werkzeug und
Gabe ist?

Hier scheint sich alles zu verwischen und die gestellte Aufgabe,
tiber den heiligen Geist im Alten Testament nachzudenken, sich wie-
der allem Zugriff zu entziehen. Der Wind hat wie der Geist einzelne
Erscheinungsformen, nimlich dort, wo rzach in der Mehrzahl steht,
die vier Hauptwinde, mit denen die vier Himmelsrichtungen gleich-
gesetzt sind. So kommt es zu dem seltsam klingenden Befehl Ez. 37, 9:
«Von den vier Winden, komm, o Wind!» — oder miisste man hier
tibersetzen «komm, o Geist»? Immerhin hat ja dieser Geistwind die
Aufgabe, die Erschlagenen lebendig zu machen, nachdem er sich aus
seinen vier Einzelerscheinungsformen in Ost, West, Siid und Nord
gesammelt hat.

Also ist alles eins — Wind und Geist und Atem, und jeder Einzel-
geist oder Einzelwind nur Teil des einen Geistwindes Gottes? Wieder
droht die grosse Gefahr der Systematisierung, die schon im Thema

107



gegeben ist und der man sich auch kaum ginzlich entziehen kann,
wenn man immer schon die Bibel als ganze liest und als Einheit zu
verstehen versucht. Doch ist jede Begriffsuntersuchung in einem ge-
wissen Masse Vergewaltigung der Texte. Vollkommenes Textver-
standnis schlGsse jede noch so geringfiigige Verallgemeinerung aus, weil
im vollen Verstindnis die Gleichheit der Sprache und des Zusammen-
hanges gegeben wire. Dann wire aber zuletzt nicht einmal mehr
Uebersetzen méglich, sondern nur Nachbuchstabieren.

Wir konnen, um in dem uns Angemessenen zu bleiben, schliesslich
nur sagen, dass ruzach Geist sein kann und Wind, in der Einzelform
ein bestimmter Geist, eine bestimmte Geisteslage oder ein bestimmter
Wind — wer wollte ganz genau eingrenzen konnen, wie die einzelne
ruach z.B. in der gottlichen Ratsversammlung 1.Kon. 22,21 ge-
meint ist? Ganz verallgemeinernd wird man schliesslich sagen konnen,
dass ruach / Geistwind eine Kraft Gottes ist, die man nicht sieht,
deren Wirkung aber festgestellt werden kann.

Am Ende muss man sich wundern, dass es im Alten Testament iiber-
haupt Stellen gibt, an denen vom «heiligen Geist» ausdriicklich die
Rede ist. Freilich sind es nur insgesamt drei Stellen aus zwei zeitlich
wohl recht nahe beieinander liegenden Psalmen, Jes. 63, 10. 11; Psa.
51, 13%

Psa. 51 bittet in V. 20 um die Wiedererrichtung der Mauern Jeru-
salems. Mag dieser Vers auch ein Zusatz sein, so ist er doch nicht
wesentlich jiinger als der ganze Psalm. Er setzt die Zerstérung Jeru-
salems voraus, und darin liegt eine inhaltliche Uebereinstimmung mit
Jes. 63,7—64, 11. Es handelt sich bei Psa.51 um einen Busspsalm,
der nachtriglich David zugeschrieben wurde (V. 1: «als der Prophet
Natan zu ithm kam, weil er zur Batseba gegangen war»). Der Beter
bittet um Abwaschen der Siinde, um Reinigung, die durchaus kultisch
zu verstehen ist, obwohl der Wert des Kultus, des reguliren Gottes-
dienstes als solchen und des Opfers besonders in V. 18—19 relativiert
wird. Die theologische Durchdringung der prophetischen Kultkritik

9 Zu diesem Psalm (wie auch allgemein zu den die Psalmen betreffenden Fragen)
und Literaturangaben vgl. H.-J. Kraus, Die Psalmen. BK XV, 1 (31966), 382—391,
der sich fiir eine Datierung zwischen der Zeit Jeremias und dem Mauerbau
Nehemias ausspricht. Auch wenn V. 20 ein Zusatz ist, diirfte er nicht viel jiinger
als der Grundbestand sein. Vorexilische Entstehung ist eher unwahrscheinlich.

108



und die daraus folgende Ueberhdhung des Kultischen ins — unvoll-
kommen gesprochen — «Geistige» ist also schon vollzogen. So bittet
der Psalmist nicht nur um Entsiindigung, sondern, indem er diese
Entsiindigung selbst auslegt, um einen «fest bereiten Geist» (V. 12),
einen «freiwilligen, bereiten Geist» (V. 14), kurzum, um einen Geist,
der Gott gefillt wie ein rechtes Opfer (V. 19), d. h. einen «zerbro-
chenen Geist» (V. 19), der nichts von sich, alles von Gott erwartet
und von Gott her neu wird, ganz thm angehort. Was aber Gott an-
gehort, ist wie er selber «heilig». So taucht gerade in diesem Psalm,
der von der gottesdienstlichen Reinheit und Heiligkeit spricht, die
Bezeichnung <heiliger Geist» auf. Gottes Geist ist «heiliger Geist»,
den er den Menschen geben muss, damit ihr Geist sein eigener Geist

sei und sie vor seinem Angesicht stehen konnen, wie es im Gottes-
dienst geschieht (V. 13):

«Verwirf mich nicht von deinem Angesicht,
und deinen heiligen Geist nimm nicht von mir.»

Jes. 63, 7—64, 11 ist ein Gebet, das tiber die Entweihung des Hei-
ligtums klagt und dabei einen Riickblick auf die Heilsgeschichte gibt.
So heisst es V. 10—11:

«Sie aber murrten und krinkten seinen heiligen Geist, und so wan-
delte er sich ihnen zum Feind, er selbst kriegte gegen sie.» Dann, in
einer schlecht iiberlieferten Passage, wird Moses gedacht und in bezug
auf Gott gesagt: «Wo ist der, der in sein (Moses) Inneres seinen
heiligen Geist legte?»

Die Bezeichnung «heilig» fasst alles zusammen, was Gott zugehort.
Gott ist heilig, und infolgedessen ist sein Geist der «heilige Geist».
Wihrend ein Text wie Jes. 11,2 den Geist Gottes inhaltlich niher
umschreibt als

«Geist von Weisheit und Einsicht,
Geist von Rat und Starke,
Geist der Erkenntnis und Furcht des Herrn»,

wird dieses alles systematisch zusammengefasst in der spiten Bezeich-
nung «heiliger Geist», die nach dem Abschluss der alttestamentlichen
Schriften an Gebrauchlichkeit zunahm und im Neuen Testament dann

109



recht hiufig ist, wenn auch nur bei bestimmten Biichern, etwa Lukas-
evangelium und Apostelgeschichte, wihrend es in anderen Teilen
des Neuen Testamentes auch nur «der Geist» heisst.

Immer ist es der Geist, der Gott zugehort, der prophetische Geist,
der Geist, der zur Gnade reizt (Sach. 12, 10), und so wird es schliess-
lich sogar noch mdglich, das Wort ruach bei der Frage nach dem
heiligen Geist im Alten Testament zu verlassen.

Der heilige Geist, wie jetzt vorsichtig gesagt werden soll, ist je-
weils auf Zeit und fiir einen bestimmten Auftrag im Menschen wirk-
sam, besonders in den Propheten. Es kommt aber fiir das Alte Testa-
ment die Zeit, wo es keine Propheten mehr geben kann. Davon spricht
Sach. 13, 2—6, und insofern scheint dort vom Erloschen des heiligen
Geistes die Rede zu sein, obwohl das Wort Geist nicht vorkommt. Wie
es aber vorher je ein Wirken auf Zeit war, so ist es auch ein Ver-
loschen auf Zeit. In der Erfiillung der Endzeit wird er wiederkommen
und auf alle kommen, dann wird der heilige Geist allgemein sein
(Joel 3, 1—2). Auf diesem Hintergrund sind die Aussagen des Neuen
Testaments iiber die Ausgiessung und das Wirken des heiligen Geistes
zu sehen.

Das Erloschen des Geistes

Thomas Will:

Dem Gedichtnis von Professor Fritz Lieb

In 1. Thess. 5, 19—20 beschwort Paulus die Gemeinde: «Ldscht den
Geist nicht aus! Achtet die prophetischen Ausspriiche nicht fiir nichts!»
In knappsten Worten ist damit zum Ausdruck gebracht, wie eng die
Gabe des Geistes Gottes und das Auftreten der Propheten verkniipft
sind. Vor allem handelt es sich um eine uniiberhdrbare Warnung,
dieses neu geschenkte Lebenselement, dessen Israel so lange hatte
entraten miissen, nicht einfach fiir nichts zu achten.

110



	Geist des Lebens

