
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Geist des Lebens

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nach seinem Rechte
und über's selbst herbeigeruf'ne Schlechte,
denn wie kann Gott dem gnädig sein? —

Theodor Lessing in «Jüdischer Selbsthass»:

«. es nur eine der tiefsten und sichersten Erkenntnisse der
Völkerpsychologie, dass das jüdische Volk unter allen Völkern das erste, ja
vielleicht das einzige Volk ist, welches die Schuld am Weltgeschehen
einzig in sich selbst gesucht hat. Dem Volke, das sich selbst
gerichtet hat und nun den fremden Richter nicht mehr braucht. .»

Ein jeder durch die Schuld entweihte Ort
zwingt selbst die Frevler seinen Schutz zu fliehen,
so hat das Land uns selber ausgespieen
und nicht nur Siegeswillkür trieb uns fort. —

Leviticus 18, Vers 28:

«. auf dass nicht das Land euch ausspeie, wenn ihr es verunreinigt,
so wie es ausgespieen hat das Volk vor euch .»

Geist des Lebens

von Ina Willi-Plein, Eichberg

«Der heilige Geist im Alten Testament» lautet das gestellte Thema
eines von den Verfassern der beiden folgenden Aufsätze gemeinsam

gehaltenen Vortrags- und Arbeitsnachmittags vor einem Kreis interessierter

und bibelkundiger, aber wissenschaftlich unbelasteter Laien.
Damit war eine Formulierung gegeben, die der Exeget gewiss nicht
von sich aus zum Gegenstand einer Untersuchung machen würde, die
aber ein spezifisches Interesse an der Schrift zeigt, dem mit Ernst
zu antworten ist, sei es auch nur bei der Erörterung methodischer

Grundfragen, die dem beschriebenen Hörer- und Leserkreis als

Anregung zum eigenen Studium dienen sollen. Eine Konkurrenz mit Un-

91



tersuchungen zum Thema «Geist im AT» von Exegeten für Exegeten
oder zumindest Theologen1 ist also nicht beabsichtigt. Die
Manuskripte der Vorträge wurden nicht verändert. Zum eigenen Nachlesen

in möglichst mehreren verschiedenen Uebersetzungen werden zunächst
die Konkordanzbelege für das hebräische Wort ruach mitgeteilt.

I.
Die Belege von ruach / «Geist im Alten Testament:

1. Mose 1, 2; 3, 8; 6, 3. 17; 7, 15. 22; 8, 1; 26, 35; 41, 8. 38; 45, 27
2. Mose 6,9; 10, 13 (2x). 19; 14,21; 15, 8. 10; 28,3; 31,3; 35,21.31
4. Mose 5, 14 (2x). 30; 11, 17. 25 (2x). 26. 29. 31; 14, 24; 16, 22; 24, 2; 27, 16. 18

5. Mose 2, 30; 34, 9

Jos. 2, 11; 5,1
Ri. 3, 10; 6, 34; 8, 3; 9, 23; 11, 29; 13, 25; 14, 6. 19; 15, 14. 19
1. Sam. 1, 15; 10, 6. 10; 11, 6; 16, 13. 14 (2x). 15. 16. 23 (2x); 18, 10; 19, 9. 20. 23;

30, 12

2. Sam. 22, 11. 16; 23,2
1. Kön. 10, 5; 18, 12. 45; 19, 11 (3x); 21, 5; 22, 21. 22. 23. 24
2. Kön. 2, 9. 15. 16; 3, 17; 19, 7

1 Herausgegriffen seien F. Baumgärtel, Art. jtvEÛpa, jtVEVfxatixôç B. Geist im Alten
Testament. ThWB VI (1959), 357—366; G. Gerlemann, Art. Geist II. Geist und
Geistesgaben im AT. RGGS II (1958), 1270—1271; W. Zimmerli, nil im Buche
Ezechiel. BK XIII, 2 (1969), Exkurs 3, 1262—1265; sowie vorausblickend die
entsprechenden Artikel in den beiden Theologischen Wörterbüchern zum AT von
E. Jenny — C. Westermann (THAT) und von G. J. Botterweck — H. Ringgren;
schliesslich v. a. die Monographie (mit weiterem Literaturverzeichnis) von D.
Lys, «Ruach». Le souffle dans l'Ancien Testament. Etudes d'histoire et de
philosophie religieuses 56 (1962).
Die zuletzt genannte Studie, die gründlich das Belegmaterial auch mit im
einzelnen natürlich anfechtbarer chronologischer Einordnung aufarbeitet, war mir
(I.W.-P.) erst nach Abschluss des Vortrages zugänglich. Trotz manchen
Berührungen in Teilergebnissen ist sie von der Zielerwartung her und auch in einem
beträchtlichen Ausmass in den Ergebnissen andersartig. Die Differenz lässt sich
im wesentlichen darin zusammenfassen, dass Lys an einer diachronen Betrachtung
im Sinne einer angenommenen historischen Begriffsentwicklung, die auch mit
hypothetischen Stufen arbeiten kann, interessiert ist und dass er die Wortbedeutung

stärker nach einer inhaltlichen Aufgliederung erarbeitet. Doch spricht auch

er sich (S. 359) für eine möglichst einheitliche Wiedergabe des Wortes ruach in
der Uebersetzung (durch «souffle») aus. Mit unserer Untersuchung deckt sich
seine Zusammenfassung (S. 344): «Quoi qu'il en soit, r. (souffle ou esprit) va
exprimer l'action de Dieu à distance.»

92



Jes. 4, 4 (2x); 7,2; 11,2 (4x). 4. 15; 17.13; 19,3.14; 25,4; 26,9.18; 27,8;
28,6; 29,10.24; 30,1.28; 31,3; 32,2.15; 33,11; 34,16; 37,7; 38,16;
40, 7. 13; 41, 16. 29; 42, 1. 5; 44, 3; 48, 16; 54, 6; 57, 13. 15 (2x). 16; 59,
19.21; 61, 1.3; 63, 10. 11. 14; 64,5; 65, 14; 66,2

Jer. 2,24; 4,11.12; 5,13; 10,13.14; 13,24; 14,6; 18,17; 22,22; 49,32.36
(2x); 51, 1. 11. 16. 17; 52, 23

Ez. 1,4. 12.20 (3x). 21; 2,2; 3, 12. 14 (2x). 24; 5,2. 10. 12; 8,3; 10, 17; 11, 1.

5 (2x). 19.24 (2x); 12,14; 13,3.11.13; 17,10.21; 18,31; 19,12; 20,32;
21, 12; 27, 26; 36, 26. 27; 37, 1. 5. 6. 8. 9 (4x). 10. 14; 39, 29; 42, 16. 17. 18.

19.20; 43,5
Hos. 4, 12. 19; 5, 4; 8, 7; 9, 7; 12, 2; 13, 15

Joel 3, 1. 2

Am. 4, 13

Jona 1, 4; 4, 8

Micha 2, 7. 11; 3,8
Hab. 1,11; 2, 19

Hagg. 1, 14(3x); 2, 5

Sach. 2, 10; 4, 6; 5, 9; 6, 5. 8; 7, 12; 12, 1. 10; 13, 2

Mai. 2,15 (2x). 16

Psa. 1,4; 11,6; 18,11.16.43; 31,6; 32,2; 33,6; 34,19; 35,5; 48,8; 51,12.
13.14.19; 55,9; 76,13; 77,4.7; 78,8.39; 83,14; 103,16; 104,3.4.29.
30; 106,33; 107,25; 135,7. 17; 139,7; 142,4; 143,4.7.10; 146,4; 147,
18; 148, 8

Hi. 1,19; 4,9.15; 6,4.26; 7, 7. 11; 8,2; 9,18; 10,12; 12,10; 15,2.13.30;
16,3; 17,1; 19,17; 20,3; 21,4.18; 26,13; 27,3; 28,25; 30,15.22; 32,
8. 18; 33, 4; 34, 14; 37,21; 41,8

Sprü. 1, 23; 11, 13. 29; 14, 29; 15, 4. 13; 16, 2. 18. 19. 32; 17, 22. 27; 18, 14 (2x);
25, 14. 23. 28; 27, 16; 29, 11. 23; 30, 4

Pred. 1,6. (2x). 14. 17; 2,11.17.26; 3, 19.21 (2x); 4,4.6.16; 5,15; 6,9; 7,8
(2x). 9; 8, 8 (2x); 10, 4; 11, 4. 5; 12, 7

Klgl. 4,20
Dan. 2, 1. 3; 8, 8; 11, 4 + aram. 2, 35; 4, 5. 6. 15; 5, 11. 12. 14. 20; 6, 4; 7, 2. 15
Esra 1,1.5
Neh. 9, 20. 30
1. Chr. 5, 26 (2x); 9, 24; 12, 19; 28, 12

2. Chr. 9,4; 15, 1; 18,20.21.22.23; 20, 14; 21, 16; 24,20; 36,22

II.
Schon eine Zusammenstellung ganz weniger und verhältnismässig
einfach zu lösender Stellen, an denen das hebräische Wort mach, das

meistens mit «Geist» wiedergegeben wird, vorkommt, wirft das
Problem auf, ob die gegebene Fragestellung überhaupt sachgemäss sein

kann. Gefragt ist nach dem «heiligen Geist im Alten Testament» und
dabei stillschweigend vorausgesetzt, dass wir überhaupt wüssten, was
«Geist» in der Bibel sei, um speziell nach dem heiligen Geist fragen

93



zu können. Ausdrücklich wird der heilige Geist ja nur dreimal im

ganzen Alten Testament genannt, und diese späten Belege werden uns
denn auch besonders zu beschäftigen haben.

Wenn aber, wie es tatsächlich der Fall ist, das gleiche Wort mach
einmal «Geist» heisst, ein anderes Mal «Wind», wenn manchmal sogar
die Unterscheidung zwischen beiden «Bedeutungen» schwierig wird,
so ist offenbar diese Unterscheidung eine künstliche, von aussen an
die Sprache der Bibel, hier das Hebräische, herangetragene.

Sprächen und verstünden wir selbst diese Sprache unmittelbar, d. h.

als die Sprache unserer Gedanken und Vorstellungen, so könnten wir
nicht so unterscheiden, und vielleicht wäre dann auch die Frage nach
dem «heiligen Geist» so nicht möglich. Denn hier wird nach einem

Begriff gefragt und gleichzeitig nach einem Wort, nach dem Wort
aber nur, insofern es den Begriff trifft. Woher kommt aber dieser
Begriff? Er ist der Ertrag der Uebersetzungen und Auslegungen vieler
Einzelstellen, er ist aber selbst nicht mehr Teil der Philologie,
sondern der Theologie, und er hat sich erst aus der Situation ergeben,
die uns immer bei allem Lesen der Bibel zutiefst von ihr scheidet, der
der Uebersetzung.

Deshalb können wir gar nicht anders, als von unserem deutschen

Wort Geist auszugehen und d. h. alles das unwillkürlich mitzudenken
und mitzufühlen, was mit diesem deutschen Wort verbunden ist.
Dieses Wort ist nun ursprünglich viel enger als das hebräische Wort
ruach oder auch das entsprechende griechische Wort pneuma, ja es

entstammt auch einem ganz anderen Bereich.1 Nicht mit bewegter
Luft hängt es ursprünglich zusammen wie das griechische und das

hebräische Wort, sondern mit «Staunen» und «Entsetzen», und auch

wenn uns das längst nicht mehr bewusst ist, so geschieht es doch auch
heute noch vielleicht nicht nur Kindern, dass sie beim heiligen Geist
unwillkürlich die Vorstellung von einer Art Gespenst haben.

Also kann man nur anders fragen, nämlich nach ruach im Alten,
pneuma im Neuen Testament, oder wenn man nach «Geist» in der
Bibel fragt, muss man z. B. ruach und näfäsch im AT, pneuma (Geist)
nous (Sinn) und thymôs (Mut) im NT untersuchen? — Das wäre freilich

ein Fragen nach Wörtern, aber im Grunde wäre es auch nicht
1 Vgl. F. Kluge — A. Götze, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache,

hrsg. W. Mitzka. "Berlin 1957, 224b s. v. «Geist».

94



sachgemässer. Die angedeuteten Schwierigkeiten des Themas ergeben
sich zwar bei jeder Sprachungleichheit, so z. B. auch beim zuweilen

einseitig betonten Unterschied zwischen Hebräischem und Griechischem,

aber auch in der Grundsprache lässt sich ein Wort nicht
isolieren. In keiner Sprache gibt es Einzelwörter, wie es sie in Schulheften

und Wörterbüchern gibt. Ein Wort steht immer in einem

gesprochenen bzw. geschriebenen Zusammenhang, nur in diesem

Zusammenhang (Kontext) hat es eine Aufgabe und kann es — oder
vielmehr nicht es allein, sondern kann der ganze Text — verstanden werden.

Wenn auch wir, die wir auf die Uebersetzung angewiesen sind, die

Wörterbücher brauchen, so ist doch deren Grundlage unsere eigentliche

Aufgabe: Zu hören und zu verstehen, was die Texte über oder
mit ruach Geist — Wind aussagen. So wird in gewisser Weise das

Problem der Uebersetzung auch wieder aufgehoben, wenn alles am
Kontext liegt. Zwar ist es wohl nie gänzlich möglich, dass es der

gleiche Kontext in verschiedenen Sprachen sei; wenn aber nicht nur
die Wörter den Zusammenhang schaffen, sondern der Zusammenhang

die Wörter prägt, so kann schliesslich auch in der Uebersetzung
das übersetzte Wort verstanden werden. Voraussetzung ist freilich
eine Uebersetzung, die möglichst getreu das gleiche Wort gleich
wiedergibt. Das ist zugleich ein Ding der Unmöglichkeit, wie die
vielen schlechten und guten «freien Uebersetzungen» zeigen, und
ein Ding der Notwendigkeit, für deren Anerkennung unter den neueren

Uebersetzern ins Deutsche besonders M. Buber eingetreten ist2.

III.
Die erste Aufgabe ist es demnach, die Stellen aufzuzählen, an denen

ruach im Alten Testament vorkommt, und zu versuchen, den

Zusammenhang zu entdecken.

2 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift. Beilage zu Vi. Buber —

F. Rosenzweig, Die Fünf Bücher der Weisung. Neubearb. Ausgabe. Köln 1954;
zu ruach bes. S. 27 (+ Bücher der Geschichte. 1955; Bücher der Kündung. 1966;
Die Schriftwerke. 1962). Das Problem ist so alt wie die Notwendigkeit der
Uebersetzung, vgl. Sir. Prolog V. 5—10 und, besonders zur Uebersetzung des AT,
R. Hanhart, Zur geistesgeschichtlichen Bestimmung des Judentums, in; ders.,
Drei Studien zum Judentum. ThExH NF 140 (1967), 23—37, bes. 29ff.

95



Nach Auskunft der Konkordanz3 kommt das Wort ruach im
hebräischen Alten Testament insgesamt 378 mal vor, dazu 11 mal im
aramäischen Teil des Danielbuches. 274 mal4 wird ruach in der

Septuaginta, der vorchristlichen griechischen Uebersetzung des Alten
Testaments, in der es von der Kirche übernommen wurde, mit pneuma
übersetzt, also mit dem Wort, das im Neuen Testament zur Bezeichnung

des heiligen Geistes dient; nur 5 mal gibt pneuma ein anderes

hebräisches Wort ähnlicher Bedeutung («Atmung) wieder, einmal
eine Bezeichnung für «Ostwind». Da das griechische Wort pneuma
in seiner Bedeutungsbreite dadurch, dass dabei immer noch «Wind,
Hauch» bewusst mitgedacht werden kann, näher an das Bedeutungsfeld

des hebräischen ruach heranreicht als das deutsche «Geist», ist
es nicht zu verwundern, dass in der Luther-Uebersetzung nach
Auskunft der Calwer Konkordanz5 «Geist» seltener belegt ist. Wenn
auch die Konkordanz nicht alle Belege zitiert, so lassen sie sich doch
alle mit ihrer Hilfe direkt oder indirekt finden.

Nur einmal (Sprü. 20,27) gibt «Geist» ein anderes hebräisches

Grundwort wieder, aber umgekehrt wird ruach nur 168 mal mit
«Geist» übersetzt, wovon nach der ganz äusserlichen Aufgliederung
der Konkordanz 3 Belege auf den «heiligen Geist» entfallen (Jes. 63,
10. 11; Psa. 51, 13) und 17 Belege auf den «Geist Gottes» (l.Mose 1,

2; 41,38; 2. Mose 31, 3; 35,31; 4. Mose 24, 2; Ri. 14, 19; 15,14;
1 .Sam. 10, 10; 11,6; 16, 16. 23; 19, 20. 23; 2. Chr. 15, 1; 24, 20; Hi.
33, 4; Ez. 11, 24). 116 mal wird ruach mit «Wind» oder bei Vorliegen
eines entsprechenden Beiwortes mit seinen speziellen Erscheinungsformen

wie «Sturmwind» oder «Ostwind» übersetzt, 20 mal mit
«Odem», 16 mal schon freier und deshalb auch gewagter mit «Mut»;
unter 69 anderen Fällen sind noch 4 für «Gemüt», 3 für «Zorn», 3 für
«Herz», obwohl ein übertragener Gebrauch von «Herz» selbst im
Hebräischen existiert, und im übrigen, abgesehen von zwei Fällen

3 G. Lisowsky, Konkordanz zum Hebräischen Alten Testament. Stuttgart 1957,
1320c—1323c+1570b im Vergleich mit S. Mandelkern, Veteris Testamenti Con-
cordantiae... 2 emend. F. Margolin (Neudruck Graz 1955) 2, 1079a—1080d

+ 1343b—c.
4 E. Hatch — H. A. Redpath, A Concordance to the Septuagint. 1897 (Neudruck

Graz 1954) 2, 1151c—1153a.
5 Calwer Bibelkonkordanz oder vollständiges Biblisches Wortregister, hrsg. vom

Calwer Verlagsverein. 21905, 390b—393b s. v. Geist + 1377b—1378b s. v. Wind.

96



undeutlicher Textüberlieferung, deutsche Umschreibungen, die sich

aus dem Zusammenhang ergeben, z. B. 2. Mose 6, 9 «Kurzsein des

Geistes» mit «Seufzen und Angst», Ez. 2, 2 «Einkehren des Geistes in
jemanden» richtig mit «erquickt werden» u. ä.

Bei der Bestimmung des Bedeutungsfeldes von mach gehen wir von
dem Gegensatz aus, in dem es in Jes. 31, 1—3 gebraucht wird:

Weh denen, die nach Aegypten hinabziehen um Hilfe:
«Auf Rossen wird uns geholfen werden»,

und die auf Reiterei vertrauten, weil sie zahlreich ist,
und auf Pferde, weil sie sehr stark sind,

aber nicht auf den Heiligen Israels geschaut haben
und Jahwe nicht nachgefragt haben!

Aber auch er ist weise — und hat Böses hereingebracht
und seine Tatworte nicht unterlassen,

dass er aufstehe wider das Haus der Böses Tuenden
und wider die Hilfe der Uebeltäter.

Und Aegypten ist Mensch und nicht Gott
und seine Rosse Fleisch und nicht Geist,

und Jahwe streckt seine Hand aus,
und es strauchelt der Helfer, und es fällt der, dem geholfen wird,

alle miteinander kommen sie um.

In diesem Spruch rügt der Prophet Jesaja in der letzten Periode
seiner Wirksamkeit (nach 711 v. Chr.)6 die Bündnispolitik Judas, weil
sie auf die Hilfe der Grossmacht Aegypten gegen das assyrische Grossreich

zählt, statt den Aufforderungen Gottes durch Jesaja zu folgen
und sich allein auf die Kraft Gottes zu verlassen, d. h. menschlich

gesehen neutral zu bleiben in einem Konflikt, in dem sich nach

6 Für alle Einleitungsfragen, d. h. Verfasserschaft, zeitliche Ansetzung, Ueber-
lieferung und literarische Beurteilung der zitierten Texte vgl., auch als Schlüssel
für weitere Literatur, G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament. Begründet
von E. Sellin, neu bearb. G. Fohrer. "Heidelberg 1969. Zum zitierten Jesaja-
spruch wie überhaupt als auf den Erkenntnissen der historischen und
philologischen Forschung beruhende, leicht lesbare Veranschaulichung der
Geschichte Israels: H .Donner, Herrschergestalten in Israel. Verständliche Wissenschaft

103 (1970), bes. S. 78ff., wonach der Spruch in das Jahr 705 v. Chr.
gehört.

97



menschlichem Ermessen und Interesse Neutralität nicht auszahlen

würde. Jesaja mochte mit seinen Mahnungen als Phantast erscheinen,
allein das grosse militärische Potential Aegyptens schien helfen zu
können. Daher stellt Jesaja den Gegensatz auf: Was ist Aegypten,
auf das ihr euch verlasst? — Zugegeben, es ist stark und gut gerüstet,
aber es ist doch Mensch; worauf aber will ich mich mit euch
verlassen? — Auf Gott.

V. 3 a ist also der Kernsatz des ganzen Spruches, und er ist, wie es

in der hebräischen Poesie üblich ist, im parallelismus membrorum ab-
gefasst, d. h. wir haben einen Doppelsatz vor uns, dessen erste und
zweite Hälfte ungefähr dasselbe in verschiedenen Worten sagen. Das
ist eine poetische Aussageform, der man, vornehmlich in der
Weisheitsliteratur, den Psalmen und grossen Teilen der Prophetenbücher,

sozusagen auf Schritt und Tritt begegnet. Bei streng durchgeführtem
Parallelismus, wie er hier vorliegt, entsprechen einander alle einzelnen
Teile der zusammengehörigen Satzhälften oder -drittel. Diese
Beobachtung kann bei der Auslegung dann besonders wichtig werden,
wenn es um die Deutung schwieriger Wörter geht, weil man oft durch
das Parallelwort näher an den Inhalt herankommt.

Es gibt also grundsätzlich zwei Haupthilfen, um die Bedeutung
eines alttestamentlichen Wortes mit Hilfe des Kontextes zu erfassen,
nämlich 1. die Abgrenzung von einem Gegensatz

und 2. die Parallele zu einem gleichartigen.
Beides lässt sich an der Stelle Jes. 31,3 sehr schön verbinden.

«Aegypten ist Mensch und nicht Gott
und seine Rosse Fleisch und nicht Geist», d. h. durch «und nicht»
wird jeweils ein Gegensatz markiert, und zwar ergeben sich zwei

Gegensatzpaare, Mensch — Gott und Fleisch — Geist.

Satzgegenstand ist in beiden Hauptsätzen sinngemäss die ägyptische

Militärmacht, benannt einmal mit dem Namen «Aegypten»
selbst, dann durch die Nennung seiner Reiterei. Es ist demnach

Aegypten / / seine Rosse,

und nicht / / und nicht,
Mensch / / Fleisch,
Gott / / Geist.

98



Daraus ergibt sich für die gestellte Frage als Teilergebnis
1. «Geist» bildet einen Gegensatz zu «Fleisch»;
2. «Geist» gehört auf die Seite Gottes wie Fleisch auf die Seite

des Menschen.

Nun wäre es allerdings möglich, dass dieses Ergebnis nur für den

Sprachgebrauch im 8. Jahrhundert v. Chr. oder gar nur für die

Sprache des Propheten Jesaja Geltung hätte. Deshalb ist zur Ueber-

prüfung des Teilergebnisses nach weiterem Vorkommen von Verbindungen

der beiden Gegensatzhälften Fleisch und Geist zu suchen.

1. Mose 7, 15, also ein Beleg aus der jüngsten selbständigen Penta-
teuchquelle7, der sogenannten Priesterschrift, die frühestens ins 6.

Jahrhundert v. Chr. zu datieren ist, berichtet: «Und es gingen zu Noah
in die Arche je zwei von allem Fleisch, in dem Lebensgeist war», nämlich

alle Tiere, die im Gegensatz zum Pflanzenreich durch Material
(Fleisch) und Belebtheit charakterisiert werden. Geist ist also hier
das Kennzeichen des Lebendigen, aber nicht nur des menschlichen
Lebens.

Ebenso sprechen die beiden der gleichen Quelle zugeschriebenen
Stellen 4. Mose 16,22 und 27,16 in der Gottesanrufung «du Gott
der Geister allen Fleisches»! Die Mehrzahl «Geister» wirkt in der
deutschen Uebersetzung leicht so, als wäre von Geistererscheinungen
die Rede; doch sind die einzelnen Erscheinungsformen des Lebens in
den verschiedenen Lebewesen gemeint. Das Leben aller Lebewesen

untersteht also Gott.
So bezeugt auch Hi. 12, 10 Gott als den, «in dessen Hand die Seele

alles Lebendigen ist und der Geist alles Menschenfleisches!» Auch dieser

Text stammt frühestens aus dem 6. Jahrhundert, d. h. es scheint

so, als gäbe es nur relativ junge Belege für die Auffassung, dass der
Geist das ist, was den Leib, das Fleisch, lebendig macht. Der älteste

Text war ja das Jesajawort aus dem 8. Jahrhundert. Natürlich fällt
einem aber ungerufen bei allen diesen Aussagen die eine Stelle aus der

Schöpfungsgeschichte ein, in der (1. Mose 2, 7) in einem ganz alten
Text, wohl aus der Zeit Salomos, die Erschaffung des Menschen be-

7 Die fünf Bücher Mose, d. h. die Einheit des «Pentateuch», gehen auf verschiedene

Quellen zurück, deren Abfassung Jahrhunderte auseinanderliegt. Die hier
vertretenen Quellenzuweisungen folgen M. Noth, Ueberlieferungsgeschichte des

Pentateuch. Stuttgart 1948.

99



richtet wird: «Und Gott Jahwe modellierte den Menschen, nämlich
Lehm von der Erde, und entfachte in seiner Nase Lebenshauch, und
so wurde der Mensch zur lebendigen Seele.»

Die beiden wichtigen Wörter, die hier mit «Hauch» und mit
«Seele» wiedergegeben sind, werden uns auch in ausdrücklichem
Zusammenhang mit dem Geist noch zu beschäftigen haben.

Geist ist das Zeichen des Lebens an Mensch oder Tier, das im
Atem spürbar ist, worauf schon das häufige Uebersetzungswort
«Odem» bei Luther geführt hatte. Geist und Leben gehören eng
zusammen; das, was mit «Geist» übersetzt wird, bewirkt, dass aus
Leblosem Lebendiges wird.

Da der im Atem gefühlte Lebensgeist Gabe Gottes ist, wird er beim
Tode Gott zurückgegeben oder von Gott selbst zurückgezogen. In
diesem Sinne zitiert Jesus am Kreuz Psa. 31, 6, wenn er sagt (Lk. 23,

46): «Vater, in deine Hände überstelle ich meinen Geist.» Pred. 12, 7

sagt vom Tode des Menschen: «Und zurückkehrt der Lehm auf die

Erde, wie er war, und der Geist kehrt zurück zu Gott, der ihn
gegeben hat.» Diese Stelle ist die Gegenbeschreibung zur Erschaffung
des Menschen nach I.Mose 2, 7 und zeigt nachträglich, dass Geist
auch nach den Vorstellungen jener Stelle verstanden werden darf,
obwohl das Wort nicht ausdrücklich genannt ist.

Fleisch ohne Geist ist also wiederum tot und verwest (Hi. 34, 14):
«Wenn er (Gott) sein Herz, seinen Geist zurückkehren lässt zu sich
und seinen Atem zu sich sammelt, (15) so erstirbt alles Fleisch zumal
und der Mensch kehrt zu Lehm zurück.»

Da der Lebensgeist, von Gott gegeben, zu Gott zurückkehrt, kann
ausnahmsweise Gott ihn auch wiederum geben und schon Verwestes

neu lebendig machen, indem er ins Tote wiederum Atem, d. h.

Lebensgeist gibt. Das geschieht in der Vision des Ezechiel von den

Totengebeinen (bes. Ez. 37, 9). Dort wird es allerdings schwierig, ob

man mit Atem oder Geist zu übersetzen hat, ja ob nicht Geist schon

ausdrücklich das ist, was wir als «heiligen Geist» eingrenzen würden.
In der Exilszeit verheisst Jes. 44, 3:

«Denn ich giesse Wasser über Dürstendes und Bäche über

Vertrocknetes,
ich giesse meinen Geist über deine Nachkommenschaft

und meinen Segen über deine Sprösslinge.»

100



Nach dem Parallelismus zum Wasser, das die Pflanzen belebt,
denkt man zunächst auch hier an den Geist als Lebenskraft im engeren
Sinne. Die Verbindung mit dem Segen lässt aber erkennen, dass mehr

an die Ausgiessung des Geistes Gottes auf Israel gedacht ist, wobei
durchaus auch der Gedanke an die Verleihung der natürlichen Lebenskraft

durch Gott im Hintergrund stehen kann. Die Verbindung beider
Gedanken wird noch deutlicher in einer Prophetenstelle aus dem
5. Jahrhundert, Joel 3, 1: «Und danach will ich meinen Geist
ausgössen über alles Fleisch, dass eure Söhne und Töchter prophezeien

.» Hier klingt bereits eine der Wirkungen des Geistes an,
die Prophétie.

Fleisch und Geist sind, wie sich aus dem allem ergeben hat, nicht
nur Gegensatzbegriffe, wie es nach Jes. 31, 3 schien, sondern
Komplementärbegriffe, die sich zu einer lebendigen Einheit ergänzen, wobei

aber Geist das Uebergeordnete ist, von dem die Lebenskraft des

Fleisches abhängt.
Lebensgeist ist feststellbar im Atem, aber neben dieser rein

medizinischen Seite hat er doch verschiedene Aeusserungsformen. Es ist
darum weiter zu untersuchen, welche Worte im Parallelismus zu
«Geist» gebraucht werden.

Dabei sollen aber, um die Untersuchung nicht zu sehr auszuweiten,
jene Stellen unbeachtet bleiben, an denen das Parallelwort für ruach
eine Bezeichnung für «Wind» oder «Sturm» ist und also auch ruach
im Deutschen mit «Wind» wiederzugeben wäre. Allerdings wird sich

zeigen, dass die Unterscheidung zwischen Wind und Geist nicht immer

ganz einfach ist. In Zweifelsfällen kann gelegentlich eine Faustregel
weiterhelfen, die sich im deutschen Text allerdings nur anwenden

lässt, wenn die Stelle genau übersetzt ist:

ruach i n etwas oder jemandem ist i. a. «Geist»,
ruach u m etwas oder jemanden ist i. a. «Wind».

Geist kommt im Parallelismus zu dem Wort vor, das auch einmal

von Luther mit «Geist» übersetzt worden ist und das vielleicht am
besten mit Hauch, Atemhauch wiederzugeben ist (n^schämä). Jes. 57,
16 ist dafür ein interessanter Beleg, weil dort ruach im Singular, das

parallel gebrauchte neschämä dagegen im Plural vorkommt: «... denn

101



(ihr) Geist wird angesichts meiner ohnmächtig, und Atmungen — ich
habe sie doch gemacht.»
Das weist auf die Vermutung, dass mach die allgemeinere Grösse

von beiden ist, n^schämä dagegen die Einzelform, das, worin sich
das Vorhandensein von Lebensgeist beim einzelnen äussert: In 1. Mose
7, 22, also einem sehr alten Text aus dem 10. Jahrhundert v. Chr.,
werden alle Landtiere, alles Lebendige zusammengefasst in der
Bezeichnung «alles, in dessen Nase Atemhauch von lebendigem Geist
ist». Aehnlich spricht der Psalm in 2. Sam. 22, 16 Psa. 18, 168.

Im Hiobbuch wird an mehreren Stellen Geist und Atemhauch parallel
genannt: Hi. 4, 9; 27, 3; 32, 8; 33, 4; 34, 14. Besonders interessant
ist Hi. 27, 3: «Ist mein Atemhauch noch in mir und Gottes Geist noch

in meiner Nase», d. h. der Lebensgeist ist Gabe Gottes, gehört eigentlich

Gott, seine Einzelform ist der Atem der Menschen. Doch kann

sogar auch vom Atemhauch Gottes parallel zu seinem Geist gesprochen

werden (Hi. 32, 8; 33, 4), wobei beide Wörter austauschbar zu
sein scheinen und der Geist schon im engeren Sinne als «heiliger
Geist» eingegrenzt werden könnte (Hi. 33, 4):
«Gottes Geist hat mich gemacht,
und der Atemhauch Schaddais wird mich beleben».
Vollkommen gleichbedeutend schliesslich stehen beide Wörter
nebeneinander in Jes. 42, 5, einem Beleg aus der Zeit des babylonischen
Exils.

In Verbindung mit ruach wird auch ein anderes Wort (näfäsch)
gebraucht, das im Deutschen meist mit «Seele» wiedergegeben wird,
eigentlich aber die Grundbedeutung «Kehle» hat. Das wird noch
deutlich in Jer. 2, 24, wo es von der Kamelstute heisst: «Im
Verlangen ihre Kehle / Seele schnappt sie nach Luft / mach». Beide Wörter

können also bildlich gebraucht werden, und für näfäsch ist das

sogar die Regel, so dass man meist mit «Leben», oft auch mit «selbst»

8 Die Samuel- und Königsbücher gehören zum sogenannten «deuteronomistischen
Geschichtswerk», das im wesentlichen in der Zeit des babylonischen Exils
zusammengestellt und abgeschlossen wurde. Später wurde es noch durch einige
Zusätze erweitert, zu denen der Psalm gehört, der in 2. Sam. 22 und davon
unabhängig im Psalter als Psa. 18 überliefert ist; vgl. M. Noth, Ueberlieferungs-
geschichtliche Studien 1. Die Sammelnden und Bearbeitenden Geschichtswerke
im Alten Testament. '2Darmstadt 1963 photomech. Nachdruck der l.Aufl.
Halle 1948).

102



oder schliesslich gar mit «Seele» übersetzen kann. So heisst es Hi. 12,
10 von Gott: «in dessen Hand die näfäsch alles Lebendigen ist und
die mach alles menschlichen Fleisches». Noch weiter im übertragenen
Gebrauch gehen schliesslich Hi. 7, 11 und der sehr späte Text Jes. 26,

9, wo «Seele» und «Geist» zu übersetzen ist und beide Wörter
austauschbar sind. Es ist übrigens ganz allgemein zu beobachten, dass

übertragener Gebrauch, d. h. Begriffserweiterung zum nicht Anschaulichen

hin, und Austauschbarkeit (Synonymität) der Wörter im
allgemeinen zunehmen, je jünger die Texte sind.

Dass mach auch in Verbindung mit «Nase» gebracht wird,
verwundert nach allem Gesagten nicht mehr. 1. Mose 7, 22 ist schon

zitiert worden, und es gibt natürlich noch weitere Belege.
Erwähnenswert sind sie nur deshalb, weil das gleiche hebräische Wort, das

«Nase» bedeutet, auch seinerseits wieder übertragen gebraucht werden

kann und dann «Zorn» bedeutet, weil man im Zorn mit der Nase
schnaubt.

Auf der Grenze vom einen zum andern steht 2. Mose 15, 8, «durch
den Atem seiner Nase» oder «durch den Geist seines Zornes» türmten

sich die Wasser. Beide Uebersetzungen sind möglich; wenn in
solchen Fällen der Zusammenhang entscheidet, so wird hieran jedenfalls

deutlich, warum mach von Luther auch vereinzelt mit «Zorn»
übersetzt werden konnte. Aehnlich verhält es sich in 2. Sam. 22, 16

Psa. 18, 16. In Sprü. 16, 32 endlich ist sicher nicht zu übersetzen

«wer lang an Nase ist und wer seinen Atem beherrscht», sondern
«besser als ein Held ist, wer langsam zum Zorn ist, und wer seinen

Geist/Mut beherrscht, besser als ein Städteeroberer», mach ist in
diesen Fällen die heftige Gemütsbewegung, deren Werkzeug die Nase
ist und die sich im Zorn äussert.

So wird schliesslich mach in Verbindung mit oder parallel zu dem

Wort für «Herz» gebraucht, wobei man wissen muss, dass der

übertragene Gebrauch von «Herz» im Hebräischen noch etwas breiter ist
als im Deutschen. Auch der Verstand sitzt im Herzen; 2. Mose 28, 3,
eine frühestens exilische Stelle (P) nennt als Sachverständige «alle
Weisen (Sachverständigen) im Herzen, die ich erfüllt habe mit Geist
der Weisheit (Sachverstand)». Daraus ist zu schliessen, dass das Herz
der Ort des Geistes im Menschen ist, weswegen es Jos. 2, 11; 5,1

103



heisst, dass das «Herz schmolz und der Geist sich nicht mehr erhob»,
ähnlich auch Ez. 21,12; Sprü. 15, 13; 5. Mose 2, 30. So kommt es

zum echten Parallelismus von Herz und Geist in 2. Mose 35, 21 (P);
besonders Ez. 11, 19; 18,31; 36,26, wo von der Verleihung eines

neuen Herzens und eines neuen Geistes die Rede ist, und schliesslich

zur Austauschbarkeit im synonymen Parallelismus von Sprü. 17, 22;
Jes. 57, 15 und, mit genau umgekehrten Attributen, wodurch die
Austauschbarkeit unterstrichen wird, Psa. 34, 19; sowie schliesslich
in dem bekannten Bussgebet Psa. 51, 12. 19.

Demnach lässt sich folgendermassen zusammenfassen, was sich für
die Bestimmung von «Geist» aus dem Sprachgebrauch jener Stellen

ergibt, an denen aller Wahrscheinlichkeit oder Gewissheit nach ruach
nicht «Wind» im engeren Sinne heisst:

1. ruach / Geist ist der übergeordnete und zur Totalität des Lebens

ergänzende Gegensatz zu Fleisch;
2. die Form der ruach / des Geistes beim einzelnen ist der Lebenshauch,

Atem (n^schämä);
3. das Instrument der ruach / des Geistes beim einzelnen ist die

näfäsch, die ursprünglich «Kehle», dann aber auch «Lebenskraft»
und «Seele» bedeutet;

4. Das Werkzeug der ruachI des Geistes beim einzelnen ist die Nase, was
wiederum auf die mögliche Nebenbedeutung «Zorn» oder allenfalls
«Mut» führt;

5. der Sitz der ruach / des Geistes beim einzelnen ist das »Herz», das

seinerseits die übertragene Bedeutung «Gemüt» als Sitz der
Empfindungen hat.

Ruach / Geist ist also beim einzelnen Menschen Träger und Inbegriff

der Empfindungen, des Willens und der Gedanken, d. h. das

deutsche Wort «Geist» ruft in allen diesen Fällen, wo es sich um die
ruach einzelner Personen handelt, ungefähr die richtigen gedanklichen

Zusammenhänge hervor.

So kann der Geist einzelner zu besonderen Taten «erweckt» werden,

z. B. der Geist des Königs von Assyrien (1. Chr. 5, 26), der Geist
der Philister (2. Chr. 21, 16), des Kyrus (2. Chr. 36, 22), Serubbabels

und des Volkes (Hagg. 1, 14), und es wird gesprochen von «allen,

104



deren Geist Gott erweckte» (Esr. 1, 5). Diese Ausdrucksweise ist
anscheinend nur in nachexilischen Texten belegt.

Da offenbar der Geist das ist, was die Person zu ihren Taten
antreibt, d. h. das Zentrum des Willens, kann in dem merkwürdigen
Bild Ez. 1, 20 gesagt werden, «der Geist der Lebewesen war in den

Rädern», d. h. ein Geist hat mehrere körperliche Erscheinungsformen.
Je nach der Gemütslage, Stimmung oder allgemeinen Veranlagung

wird der Geist an einem Menschen näher bestimmt. Es gibt z. B. Zer-
brochenheit des Geistes (Jes. 65, 14), Bitternis des Geistes (1. Mose 26,

35); ein Mensch kann «zerbrochen im Geist» sein (Psa. 34, 19), «kurz»
oder «lang am Geist», d. h. zornentbrannt oder langmütig (2. Mose 6,

9; Pred. 7, 8) usw. Hier können nur Beispiele herausgegriffen werden.

Geht solche Charakteristik von der Eigenart des betreffenden Menschen

aus, so kann umgekehrt der Geist selber durch ein Attribut näher

bestimmt werden als Lügengeist (2. Chr. 18, 21 f.), Eifergeist (4. Mose

5, 14), Geist der Hurerei (Hos. 4, 12), der Unreinheit (Sach. 13, 2)
oder einfach als böser Geist, Geist des Uebels wie in der Sauls-

geschichte, wo auch deutlich wird, dass diese Näherbestimmungen der
einzelnen Erscheinungs- oder Ausdrucksformen von ruach nicht
besagen müssen, dass dieser Geist nicht von Gott kommt oder ihm
untersteht.

So braucht die Näherbestimmung im Genetiv nicht nur die Qualität,

den Inhalt des Geistes zu bestimmen, unter welche Rubrik ja
auch der «Geist des Heiligen», d. h. der heilige Geist, fiele, sondern
sie kann auch seine Herkunft bezeichnen. Hier endlich muss vom
«Geist Gottes» geredet werden.

Freilich hat sich schon aus vielen bis jetzt zitierten Stellen ergeben,
dass eigentlich aller Geist wie alles Leben Gott gehört. Gott hat den
«Geist des Lebens» und damit das Leben selbst gegeben, zu ihm kehrt
er zurück, durch ihn kann Gott wirken. So wird nicht nur der Geist
eines Menschen erweckt, sondern umgekehrt kommt der Geist auf
einen Menschen.

Vereinzelt kommt zwar auch der Geist, der auf einem Menschen

geruht hat, auf einen anderen, und zwar Elias Geist auf Elisa (2. Kön.
2,15) und der Geist des Mose auf die 70 Aeltesten (4. Mose 11, 17.

25).

105



Sonst aber ist davon die Rede, dass Menschen mit dem Geist Gottes,
der auch einfach «der Geist» genannt werden kann (4. Mose 27, 18),
erfüllt werden, dass er auf sie kommt. Insbesondere wird das gesagt
von Josua (als «Geist der Weisheit» 5. Mose 34, 9), den Richtern
Othniel (Ri. 3, 10), Gideon (Ri. 6, 34), Jephtah (Ri. 11,29), Simson

(Ri. 13, 25), sowie von Saul (l.Sam. 10, 6) und David (1. Sam. 16,

13), d. h. denjenigen, die von Gott zur Rettung oder Führung Israels
bestimmt sind. Der göttliche Auftrag ergeht an sie, indem der Geist
Gottes über sie kommt. So wie bei Ez. 1, 20 der Geist der Lebewesen
in den Rädern ist, so dass sie laufen, wie die Lebewesen es wollen,
so verhält es sich mit dem Geist Gottes in diesen Menschen.

Aus 1. Sam. 10, 6 ist zu erfahren, dass dieses Kommen des Geistes

vorstellungsmässig zusammengehört mit dem Prophetsein. So fällt
der Geist des Herrn auf Ezechiel (Ez. 11,5); er trifft den Gottesknecht

(Jes. 42, 1); die Ausgiessung des Geistes macht in der Endzeit
alle zu Propheten (Joel 3, 1 f.), während vorher diese besondere
Geistbegabung jeweils auf Zeit, nämlich für einen bestimmten Auftrag,
erfolgt.

Infolgedessen heisst der Prophet in einem Text aus dem 8.

Jahrhundert v. Chr. (Hos. 9, 7) auch einfach «der Mann des Geistes».

Wenn Micha sich selbst gegen die falschen Propheten abgrenzt und

von sich aussagt, er sei mit «Kraft» (neutestamentlich würde es

vielleicht «Vollmacht» heissen) erfüllt, so erläutert eine spätere Eintragung

im Text «d. h. Geist Jahwes» (Mi. 3, 8).

In allen diesen Fällen setzt man vom neutestamentlichen Gebrauch
her den Gottesgeist ohne weiteres mit dem «heiligen Geist» gleich;
und sachlich ist das insofern berechtigt, als bei solchen theologischen

Systematisierungen wie dem gestellten Thema das Neue Testament

zur Erläuterung des Alten dienen kann. Es ist aber nicht merkwürdig,
dass im Alten Testament ausdrücklich nur dreimal vom «heiligen
Geist» die Rede ist. Denn eigentlich, so hat sich wieder und wieder

aus den Einzelstellen ergeben, ist im Alten Testament aller Geist
Gottes Geist: Gottes Geist schwebt über den Wassern und bewirkt
die Schöpfung (1. Mose 1,2); Gottes Geist macht den Lehmkloss zum
Menschen (1. Mose 2, 7 in Verbindung mit 7,22), und so ist immer
noch jeder Menschengeist Eigentum Gottes und Gott unterstellt, der
ihn wieder zurücknehmen kann, so dass der Mensch stirbt. Eine Ge-

106



genüberstellung von «Menschengeist» oder «Weltgeist» und «Gottesgeist»

(1. Kor. 2, 11 f.) ist im Alten Testament nicht zu finden. Geist

ist Leben, und Leben gehört Gott zu.
Man kann sogar noch weiter gehen und sagen, dass alttestament-

lichem Empfinden auch die Unterscheidung von Geist und Wind nicht
wirklich gemäss ist. Geist ist immer auch eine physikalische Erscheinung,

bewegte Luft. Wind ist immer auch eine geheimnisvolle, Gott
unterstellte Kraft, die man nicht sieht, die aber Sichtbares, Hörbares,
Fühlbares bewegt. Dieser Wind ist Gott gehorsam, woher sich auch
das Entsetzen erklärt, das die Jünger ergreift, als Jesus den Wind
bedroht und in seine Schranken weist (Mt. 8, 27; Mk. 4, 41; Lk. 8, 25).
Der Wind geht aus von Gott (4. Mose 11, 31), Gott selbst schwebt auf
den Flügeln des Windes (Psa. 18, 11 2. Sam. 22, 11; Psa. 104, 3),
aber er selbst ist nicht im Winde (1. Kön. 19, 11). Die geheimnisvolle,
Gott unterstellte Kraft des Windes wirkt, ohne dass man sieht, wie
es geschieht. So sagt noch Jesus (Joh. 3, 8): «Der Wind (pneuma)
weht, wo er will, und sein Geräusch hörst du; aber du weisst nicht,
woher er kommt und wohin er geht. Genauso ist auch jeder, der
geboren ist aus dem Geist (pneuma).» Mit Recht übersetzt deshalb

M. Buber, wo immer es möglich ist, ruach mit einem einheitlichen
deutschen Wort oder Wortteil. Ist der Wind nicht Geist und der
Geist Wind, wenn beides ein Wort ist, beides Gottes Werkzeug und
Gabe ist?

Hier scheint sich alles zu verwischen und die gestellte Aufgabe,
über den heiligen Geist im Alten Testament nachzudenken, sich wieder

allem Zugriff zu entziehen. Der Wind hat wie der Geist einzelne

Erscheinungsformen, nämlich dort, wo ruacb in der Mehrzahl steht,
die vier Hauptwinde, mit denen die vier Himmelsrichtungen
gleichgesetzt sind. So kommt es zu dem seltsam klingenden Befehl Ez. 37, 9:

«Von den vier Winden, komm, o Wind!» — oder müsste man hier
übersetzen «komm, o Geist»? Immerhin hat ja dieser Geistwind die

Aufgabe, die Erschlagenen lebendig zu machen, nachdem er sich aus
seinen vier Einzelerscheinungsformen in Ost, West, Süd und Nord
gesammelt hat.

Also ist alles eins — Wind und Geist und Atem, und jeder Einzelgeist

oder Einzelwind nur Teil des einen Geistwindes Gottes? Wieder
droht die grosse Gefahr der Systematisierung, die schon im Thema

107



gegeben ist und der man sich auch kaum gänzlich entziehen kann,
wenn man immer schon die Bibel als ganze liest und als Einheit zu
verstehen versucht. Doch ist jede Begriffsuntersuchung in einem
gewissen Masse Vergewaltigung der Texte. Vollkommenes Textverständnis

schlösse jede noch so geringfügige Verallgemeinerung aus, weil
im vollen Verständnis die Gleichheit der Sprache und des Zusammenhanges

gegeben wäre. Dann wäre aber zuletzt nicht einmal mehr
Uebersetzen möglich, sondern nur Nachbuchstabieren.

Wir können, um in dem uns Angemessenen zu bleiben, schliesslich

nur sagen, dass ruach Geist sein kann und Wind, in der Einzelform
ein bestimmter Geist, eine bestimmte Geisteslage oder ein bestimmter
Wind — wer wollte ganz genau eingrenzen können, wie die einzelne
ruach z.B. in der göttlichen Ratsversammlung l.Kön. 22,21
gemeint ist? Ganz verallgemeinernd wird man schliesslich sagen können,
dass ruach / Geistwind eine Kraft Gottes ist, die man nicht sieht,
deren Wirkung aber festgestellt werden kann.

Am Ende muss man sich wundern, dass es im Alten Testament
überhaupt Stellen gibt, an denen vom «heiligen Geist» ausdrücklich die
Rede ist. Freilich sind es nur insgesamt drei Stellen aus zwei zeitlich
wohl recht nahe beieinander liegenden Psalmen, Jes. 63, 10. 11; Psa.

51, 139.

Psa. 51 bittet in V. 20 um die Wiedererrichtung der Mauern
Jerusalems. Mag dieser Vers auch ein Zusatz sein, so ist er doch nicht
wesentlich jünger als der ganze Psalm. Er setzt die Zerstörung
Jerusalems voraus, und darin liegt eine inhaltliche Uebereinstimmung mit
Jes. 63, 7—64,11. Es handelt sich bei Psa. 51 um einen Busspsalm,
der nachträglich David zugeschrieben wurde (V. 1: «als der Prophet
Natan zu ihm kam, weil er zur Batseba gegangen war»). Der Beter
bittet um Abwaschen der Sünde, um Reinigung, die durchaus kultisch
zu verstehen ist, obwohl der Wert des Kultus, des regulären
Gottesdienstes als solchen und des Opfers besonders in V. 18—19 relativiert
wird. Die theologische Durchdringung der prophetischen Kultkritik

n Zu diesem Psalm (wie auch allgemein zu den die Psalmen betreffenden Fragen)
und Literaturangaben vgl. H.-J. Kraus, Die Psalmen. BK XV, 1 (31966), 382—391,
der sich für eine Datierung zwischen der Zeit Jeremias und dem Mauerbau
Nehemias ausspricht. Auch wenn V. 20 ein Zusatz ist, dürfte er nicht viel jünger
als der Grundbestand sein. Vorexilische Entstehung ist eher unwahrscheinlich.

108



und die daraus folgende Ueberhöhung des Kultischen ins —
unvollkommen gesprochen — «Geistige» ist also schon vollzogen. So bittet
der Psalmist nicht nur um Entsündigung, sondern, indem er diese

Entsündigung selbst auslegt, um einen «fest bereiten Geist» (V. 12),
einen «freiwilligen, bereiten Geist» (V. 14), kurzum, um einen Geist,
der Gott gefällt wie ein rechtes Opfer (V. 19), d.h. einen «zerbrochenen

Geist» (V. 19), der nichts von sich, alles von Gott erwartet
und von Gott her neu wird, ganz ihm angehört. Was aber Gott
angehört, ist wie er selber «heilig». So taucht gerade in diesem Psalm,
der von der gottesdienstlichen Reinheit und Heiligkeit spricht, die

Bezeichnung «heiliger Geist» auf. Gottes Geist ist «heiliger Geist»,
den er den Menschen geben muss, damit ihr Geist sein eigener Geist
sei und sie vor seinem Angesicht stehen können, wie es im Gottesdienst

geschieht (V. 13):

«Verwirf mich nicht von deinem Angesicht,
und deinen heiligen Geist nimm nicht von mir.»

Jes. 63, 7—64, 11 ist ein Gebet, das über die Entweihung des

Heiligtums klagt und dabei einen Rückblick auf die Heilsgeschichte gibt.
So heisst es V. 10—11:

«Sie aber murrten und kränkten seinen heiligen Geist, und so wandelte

er sich ihnen zum Feind, er selbst kriegte gegen sie.» Dann, in
einer schlecht überlieferten Passage, wird Moses gedacht und in bezug
auf Gott gesagt: «Wo ist der, der in sein (Moses) Inneres seinen

heiligen Geist legte?»
Die Bezeichnung «heilig» fasst alles zusammen, was Gott zugehört.

Gott ist heilig, und infolgedessen ist sein Geist der «heilige Geist».
Während ein Text wie Jes. 11,2 den Geist Gottes inhaltlich näher
umschreibt als

«Geist von Weisheit und Einsicht,
Geist von Rat und Stärke,
Geist der Erkenntnis und Furcht des Herrn»,

wird dieses alles systematisch zusammengefasst in der späten Bezeichnung

«heiliger Geist», die nach dem Abschluss der alttestamentlichen
Schriften an Gebräuchlichkeit zunahm und im Neuen Testament dann

109



recht häufig ist, wenn auch nur bei bestimmten Büchern, etwa
Lukasevangelium und Apostelgeschichte, während es in anderen Teilen
des Neuen Testamentes auch nur «der Geist» heisst.

Immer ist es der Geist, der Gott zugehört, der prophetische Geist,
der Geist, der zur Gnade reizt (Sach. 12, 10), und so wird es schliesslich

sogar noch möglich, das Wort mach bei der Frage nach dem

heiligen Geist im Alten Testament zu verlassen.
Der heilige Geist, wie jetzt vorsichtig gesagt werden soll, ist

jeweils auf Zeit und für einen bestimmten Auftrag im Menschen wirksam,

besonders in den Propheten. Es kommt aber für das Alte Testament

die Zeit, wo es keine Propheten mehr geben kann. Davon spricht
Sach. 13, 2—6, und insofern scheint dort vom Erlöschen des heiligen
Geistes die Rede zu sein, obwohl das Wort Geist nicht vorkommt. Wie
es aber vorher je ein Wirken auf Zeit war, so ist es auch ein
Verlöschen auf Zeit. In der Erfüllung der Endzeit wird er wiederkommen
und auf alle kommen, dann wird der heilige Geist allgemein sein

(Joel 3, 1—2). Auf diesem Hintergrund sind die Aussagen des Neuen
Testaments über die Ausgiessung und das Wirken des heiligen Geistes

zu sehen.

Das Erlöschen des Geistes

Thomas Willi

Dem Gedächtnis von Professor Fritz Lieb

In l.Thess. 5, 19—20 beschwört Paulus die Gemeinde: «Löscht den
Geist nicht aus! Achtet die prophetischen Aussprüche nicht für nichts!»
In knappsten Worten ist damit zum Ausdruck gebracht, wie eng die
Gabe des Geistes Gottes und das Auftreten der Propheten verknüpft
sind. Vor allem handelt es sich um eine unüberhörbare Warnung,
dieses neu geschenkte Lebenselement, dessen Israel so lange hatte

entraten müssen, nicht einfach für nichts zu achten.

110


	Geist des Lebens

