
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

H. LIEBESCHÜTZ, Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig. Studien zum
jüdischen Denken im deutschen Kulturbereich. Mit einem Nachwort von Robert
Weltsch. Schriftenreihe: Wissenschaftl. Abhandlungen des Leo Baeck Instituts 23.

J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1970; VIII, 258 S.; brosch. DM 32.— ;

Ln. DM 37.50.

Ein in jeder Hinsicht bemerkenswertes Buch. Auf der Grundlage einer soliden
Information bietet es in klarer Ausdrucksform und Strenge im ideenmässigen Aufbau

einen reichen und gleichzeitig einheitlichen, von tiefem Respekt für die
Nuancen und Unterschiede getragenen Ueberblick über einige der bedeutendsten
Denker des deutschen Judentums — Hermann Cohen, Leo Baeck, Georg Simmel,
Franz Rosenzweig, Max Wiener, Karl Marx und Moses Hess — als Repräsentanten
dieser glücklichen Epoche des deutschen Bürgertums und der Probleme, die damals
auf der Tagesordnung standen.

L. hat den Gegenstand seiner Untersuchung klar umrissen: «Die Fragestellung,
unter der in dieser Studie die fünf Denker behandelt werden, ist das Verhältnis
ihres jüdischen Daseins zu der Kultur der bürgerlichen Welt, wie es sich zwischen
1865 und 1930 in Deutschland gestaltet hat» (S. 4). Es handelt sich demnach,
global gesprochen, um eminente Männer mit schöpferischen Fähigkeiten innerhalb
der deutschen intellektuellen Welt, ebenso fähig, auf die grundlegenden, ihre
eigene Existenz berührenden Fragen zu hören, die vom Judentum kommen, dem
sie angehörten. Der Verfasser beschränkt sich auf diese bedeutenden und
repräsentativen Persönlichkeiten. Er kennt genau die Begrenzung, die er sich damit
auferlegt: Er behandelt in keiner Weise das Judentum in Deutschland; er lässt
die Geschichte der Orthodoxie im Schatten und bezieht auch die nicht immer
leicht greifbare Persönlichkeit eines Martin Buber nicht in seine Erwägungen ein.
Für L. steht Buber infolge seiner lang andauernden und auf seine Jugend
zurückgehenden Beziehungen zum chassidischen Milieu in einem gewissen Sinn ausserhalb

dieser Problematik. Innerhalb dieser Grenzen ist die Untersuchung L.'s meisterhaft.

Ueber diese Qualitäten hinaus, die es ihm erlauben, Ungezwungenheit und
Strenge in der Form so zu handhaben, dass sich die Aufmerksamkeit des Lesers

stets auf die wesentlichen Elemente konzentriert, verdient noch die untrügliche
Sicherheit hervorgehoben zu werden, mit der L. in das Innerste des Gedankenganges

jedes einzelnen Autors vordringt. Mit grossem Geschick und ohne jede
ungebührliche Härte zeichnet er den Entwicklungsgang jedes einzelnen Denkers
in seiner ganzen Komplexität auf. Es gelingt ihm, den Artikulationen jedes
Gedankens, ja fast jedes Schicksals nachzugehen. Mit grosser Klarheit und ohne allzu
vereinfachend vorzugehen, bietet er eine Synthese der wichtigsten Orientierungen
deutscher Kultur während dieser Zeitepoche. Man kann nur staunen über die
Unmenge von Informationen, die auf diesen 250 Seiten zusammengedrängt sind.
Ebenso erstaunlich ist die Sympathie, mit der der Verfasser die gegensätzlichsten

79



Strömungen behandelt, und das feine Einfühlungsvermögen, mit dem er die
wesentlichen Konzepte formuliert, ohne dass dadurch das Urteil unsicher wird.
Er vergisst dabei sozusagen die Entwicklung, welche diese Vergangenheit, oder
doch einige ihrer Tendenzen, genommen hat. Man hätte vielleicht den Wunsch
äussern können, das letzte, der heftigen Ablehnung dieser bürgerlichen Welt gewidmete

Kapitel ausführlicher behandelt zu sehen; haben doch viele Juden gerade bei
dieser Ablehnung eine bedeutende Rolle gespielt. Doch haben wir damit bereits ein
Urteil über das Karl Marx gewidmete Kapitel abgegeben, das uns etwas kurz
erscheint, sowie über die gedrängte und gleichzeitig erschöpfende Studie über Moses
Hess. Das Buch von L. bleibt nicht ausschliesslich eingesponnen in die
Geschichte der jüdischen Minderheit; es behandelt darüber hinaus in eleganter Form,
mit grosser Sachkunde und ebensolcher Ehrlichkeit wesentliche Etappen der
deutschen Kultur in ihrem Gesamtzusammenhang.

Diese Allgegenwärtigkeit der deutschen Kultur und die Probleme, die sie nach
sich zieht, sind das wahre Thema des Werkes. L. geht es darum, bei jedem der
von ihm behandelten Autoren dem Problem der doppelten und schwierigen Treue
zu dieser Kultur und zum Judentum nachzugehen. Wir ermessen die
Tiefenwirkung, die diese Kultur auf solche Männer gehabt hat: sie bot einem H. Cohen
den Rahmen für sein Denken; sie bedeutete für einen L. Baeck einen ununterbrochenen

Ansturm nicht zu umgehender Fragen; sie nahm einen G. Simmel völlig in
Beschlag. Doch wie stark auch der Einfluss der Umgebung gewesen sein mag, so
kommt doch, und zwar gerade dann, wenn es im Verschwinden zu sein scheint,
früher oder später in verschiedenen Formen, ausdrücklich oder unbestimmt, ein
mehr oder weniger religiös betontes Judentum zum Vorschein. Dort, wo es, wie
bei Baeck und Wiener, lebendig geblieben war, bleibt es die Regel des Denkens
und ist als solche im Dialog stets gegenwärtig. So erlischt niemals — vielleicht mit
Ausnahme von K. Marx — das Bewusstsein einer besonderen Zugehörigkeit zu
einer Gemeinschaft, der Bindung an einen bestimmten Lebensstil und eine
Daseinsform. Dieses Bewusstsein verstärkt sich sogar dauernd und wird so zu einem
kritischen Prinzip im Schosse der Kultur selbst. Im Titel seines Buches zeichnet
L. die beiden extremen Pole dieser Beziehung: Simmel und Rosenzweig. Der
eine ist der Prototyp des vollkommenen assimilierten Juden, der, zumindest in
Worten, niemals auf eine Sonderstellung zurückkommt, die jedoch gerade in
seinem Unvermögen, vollkommen im Milieu der anderen aufzugehen, spürbar wird,
was natürlich wiederum seine Gegner wahrnehmen und hervorheben. Der
Ausgangspunkt des anderen, Franz Rosenzweig, ist die völlige Unkenntnis des Judentums,

das er in einer heroischen Anstrengung einer Reinterpretation wiederfindet.
Wie muss das Urteil über eine solche, über zahlreiche, oft dramatisch anmutende

Umwege führende Koexistenz lauten? L. enthält sich eines solchen Urteils.
Man kann sich der Bewunderung für eine derartig rapide und glanzvolle Symbiose
nicht verschliessen. War sie eine Gefahr für das Judentum? Barg sie zumindest
die Notwendigkeit in sich, der Tradition untreu zu werden? War sie vor allem
eine naive, von den Ereignissen mit einer unerhörten Heftigkeit dementierte
Illusion? Es ist eine Tatsache, dass die Brutalität der jüdischen Geschichte in der
jüngsten Vergangenheit ein Erstarken des Bewusstseins vom «Anderssein» zur
Folge gehabt hat; der Staat Israel ist der Beweis dafür. Bedeutet das aber, dass
der von den deutschen Juden mit einem derartigen Erfolg unternommene Versuch

eines solchen gleichzeitig gemeinsamen und differenzierten Denkens im Schosse
derselben Gesellschaft nichtig gewesen ist? Liegen die Verluste nicht auf beiden

80



Seiten? Muss man nicht von der Geschichte die letzte Klarheit erwarten über das

Volk Israel, das im Rhythmus derart wandelbarer Situationen als Mysterium
wiedergeboren wird? Guy Petitdemange

R. R. GEIS, Gottes Minorität. Beiträge zur jüdischen Theologie und zur Geschichte
der Juden in Deutschland. Kösel-Verlag, München, 1971, 246 S.

Wie Prof. H. Gollwitzer und Prof. F. W. Marquardt in ihrem Geleitwort zum
vorliegenden Band gesammelter Reden und Aufsätze von Rabbiner Dr. Robert
Raphael Geis erklärend bemerken, liegt der besondere Wert der Aussagen des
Verfassers darin, dass er heute praktisch der einzige jüdische Denker ist, der im
Deutschland nach Auschwitz die geistige Linie von Männern wie Martin Buber,
Franz Rosenzweig, Leo Baeck und Hermann Cohen fortführt.

Gewiss geht es auch G. — in dieser Hinsicht setzt er seine zahlreichen
Bemühungen früheren Datums organisch fort — immer wieder darum, dem deutschen

nichtjüdischen Leserpublikum Informationen über das Leben und Wesen des
Judentums zu vermitteln, wie es sich im Ablauf der jüdischen Geschichte konkretisiert.

Im Mittelpunkt steht jedoch die brennende Frage nach dem Sinn dieser
Geschichte post eventum. Um sich mit dieser Frage auseinanderzusetzen, ist G. ja auch
gleich nach dem Krieg aus Palästina nach Deutschland zurückgekehrt.

Besonders hingewiesen sei auf die Beiträge «Juden und Christen — ihr biblischer

Friedensauftrag», und «Juden und Christen vor der Bergpredigt». Letzterer
Artikel enthält einen sehr interessanten Versuch einer jüdischen Interpretation
der Person und des eschatologischen Bewusstseins Jesu, die über die etwas einseitige
Sicht Leo Baecks hinausgeht und eher an M. Buber anknüpft. K. H.

E. WIESEL, Célébration hassidique. Portraits et légendes. Editions du Seuil, Paris
1972. 288 S., 25 fFr.

Obgleich E. W. grossteils französisch schreibt, muss man ihn wohl auch dem

deutschsprachigen Publikum nicht erst vorstellen, und sein letztes Buch «Célébration
hassidique», wird gewiss ebenfalls ein Bestseller sein.

Seitdem M. Buber in seinen verschiedenen Schriften über den Chassidismus diese

Bewegung in der westlichen Welt in weiten Kreisen bekannt gemacht hat, ist der
Chassidismus immer wieder, auch beim nichtjüdischen Publikum, auf lebhaftes
Interesse gestossen. Wodurch erklärt sich das? Vielleicht rührt es daher, dass die

völlig auf die Gottesliebe als Grundlage des Verhältnisses des Menschen zu seinem

Schöpfer ausgerichtete chassidisc'ne Spiritualität ein so ganz anderes Bild vom
Judentum vermittelt, wie das «klassische» — und grundfalsche — Schema von der

«starren Gesetzesreligion».
Jede neue Darstellung einer spirituellen Sonderrichtung innerhalb des Judentums,

die dazu beitragen kann, ein besseres Verständnis für seine wahre
Inspiration zu wecken, ist ein begrüssenswertes Unternehmen. Die wahre Kenntnis des

Judentums ist noch immer sehr dünn gesät, und das Buch von E. W. wird gewiss
schon deshalb, weil er ein bedeutender Schriftsteller ist, einen breiten Leserkreis
ansprechen.

81



Das Buch enthält jedoch noch viel mehr: Die «Célébration hassidique» ist in
Wirklichkeit weitaus weniger eine Milieuschilderung als ein Zeugnis. Im rein
beschreibenden Teil wiederholt W. notwendigerweise eine Reihe an sich bereits mehr
oder weniger bekannter Tatsachen, da ja die «Quellen» auf einige wenige Dokumente

beschränkt sind (Schibchei ha-Bescht, Schern ha-Gedolim usw.). Doch
kommt bei W. ein sehr wesentliches Element hinzu: die persönliche Erfahrung.
Während M. Buber den Chassidismus in seiner Jugend im Hause seines

Grossvaters, des bekannten Industriellen und Privatgelehrten Salomon Buber in Lemberg,

von aussen her kennengelernt und sich — um seine eigenen Worte zu
gebrauchen — dazu «bekehrt» hat, ist E. W. in seiner transsylvanischen Heimat, in
Marmaros Szigét — und nicht Szegéd, wie es fälschlich auf dem Einband heisst —

in einer chassidischen Umgebung grossgeworden, deren geistiger Mittelpunkt der
«Hof» des «Wischnitzer Rebbe» war.

E. W. lässt vor unseren Augen eine untergegangene Welt auferstehen. (Diese
Feststellung betrifft Osteuropa, denn die chassidische Bewegung als solche hat die
Verfolgungszeit überlebt und, besonders in den Vereinigten Staaten, neue geistige
Zentren geschaffen.) Aber er geht dabei nicht nach der Art eines Historikers vor.
Er macht uns diese Welt gegenwärtig, so dass sie uns direkt anspricht und ihre
Ueberzeugungen und besonders ihre Fragestellungen so zu unserem eigenen
Anliegen werden. Der Ausgangspunkt ist dabei natürlich das grosse Blutopfer des

europäischen Judentums, durch das auch die alte chassidische Welt ausgelöscht
wurde. E. W. wendet sein besonders Augenmerk den von innerer Unruhe getriebenen

Meistern der Bewegung zu, wie R. Nachman von Bratzlav und R. Menachem
Medel von Kotzk.

Einer der Höhepunkte des Buches ist unbestreitbar die Stelle, wo W. die
Erinnerung an den Bratzlaver Chassid heraufbeschwört, den er «inmitten der Nacht»
(«Au milieu de la nuit»: Titel eines Buches von W.) in Auschwitz kennengelernt
hat und der bis zum bittern Ende der Devise dieser Sonderrichtung treugeblieben
ist: «Um des Himmels willen, Juden, verzweifelt nicht!» (S. 205/6):

Eines Abends fragte ihn jemand: «Was würde R. Nachman angesichts der
Tausende von Männern, Frauen und Kindern sagen, die hier leben und sterben, an
demselben Ort und in derselben Nacht? Wer wird auf ihre Fragen antworten?» Der
Mund des Chassid zuckte, bevor er mit einem Seufzer den kaum hörbaren Satz von
sich gab: «Wer sagt Euch, dass wir eine Frage darstellen? Und wenn unser Tod
die Antwort wäre?»

E. W. kommt nicht los von der rätselhaften Gestalt des Rabbi Menachem
Mendel von Kotzk, des «Non-Konformisten» unter den Chassidimrabbis, des

Mannes der Auflehnung und des Zornes, der sich schliesslich durch zwanzig lange
Jahre von der Umwelt abschloss und in einem fast völligen Schweigen
verharrte (S. 254):

Innerhalb der chassidischen Bewegung selbst ist Kotzk eine Tendenz, die von
Mensch zu Mensch weitergegeben wird Als ständige Fragestellung und als eine
mit der Zeit und dem Leben unvereinbare Haltung ist Kotzk weder eine geistige
Schule noch ein gesellschaftliches System: Kotzk ist ein Weg, der Durst macht und
wo sich der Anfang mit dem Ende verbindet.. Kotzk bedeutet Befreiung von der
Verzweiflung durch die Verzweiflung ein zum Heiligtum gewordenes
Gefängnis mit flammenden Mauern.

82



Die herzzerreissende Erfahrung des Kotzker Rabbis führt uns ein in das
persönliche Suchen des Verfassers der «Célébration hassidique», zu der er uns ebenfalls

einlädt und in deren Endphase wir eine Sicherheit gewinnen, die Verfolgung
und Blutopfer wohl einen Augenblick lang in den Schatten stellen, die sie uns aber
nicht zu rauben vermögen (S. 256) :

Letzten Endes hat Mendel von Kotzk nur mit einem einzigen Wesen im
Zwiegespräch gestanden. Die Geschichte von Kotzk ist die Geschichte dieses

Zwiegesprächs, eine Geschichte, die brennt wie ein Schloss, oder wie der Wald. Dank
der Erfahrung von Kotzk hören wir eine Stimme und wissen wir, dass das
Schloss nicht leer und dass die Geschichte keine Wüste ist. Es ist jemand dort, und
dieser «Jemand» ruft uns K. H.

J. OPATOSHU, Dans les Forêts de Pologne. Vorwort von Manès Sperber. Buchreihe

«Présence du Judaïsme». Albin Michel, Paris, 1972. 304 S. Fr. 18.—.

Es handelt sich bei dem vorliegenden Buch um einen fünfzig Jahre nach dem
Erscheinen des Originals ins Französische übersetzten Roman des 1907 aus dem

damaligen Russisch-Polen in die Vereinigten Staaten ausgewanderten und 1954
in New York verstorbenen jiddischen Schriftstellers Meïr Opatowski, genannt
Opatoshu.

Wie Manès Sperber in seinem Vorwort bemerkt, hat man Opatoshu oft
aufgrund des negativen Bildes, das er in seinem Roman von einem dekadenten Zaddi-
kimhof entwirft, als anti-chassidischen Schriftsteller angesehen, doch ist das
gewiss unrichtig. Wohl wollte er sich damit von dem Milieu, aus dem er selbst

stammte, «befreien», doch legen seine späteren Werke Zeugnis dafür ab, dass er
seine Inspiration neuerdings in der reichen jüdischen Tradition gesucht hat.

Der Schauplatz der Handlung ist das dörfliche Milieu des polnischen Judentums

zur Zeit des grossen polnischen Aufstands im Jahre 1863. Ueber die interessante

Milieuschilderung hinaus liegt die Bedeutung des Buches hauptsächlich in der
Beschreibung des Zaddikimhofes von Kotzk, wo sich der «Zaddik» («Wunderrabbi»)

R. Menachem Mendel seit Jahren von jedem Kontakt mit der Umwelt
hermetisch abschliesst.

Der «Kotzker Rebbe» ist eine der umstrittensten Gestalten des späteren
Chassidismus, und das Mysterium, das seine Person umgibt, wird wohl kaum jemals
endgültig aufgehellt werden. Martin Buber spricht in diesem Zusammenhang von
der «Unheimlichkeit der Spätzeit, des Zerfalls» (Die Erzählungen der Chassidim,
Manesse-Verlag, Zürich 1949, Vorwort, S. 98). Hundert Jahre nachdem er als
letzte grosse «Erweckungsbewegung» im Judentum auf den Plan getreten war, hatte
sich der Chassidismus in eine Unzahl von «Zaddikim-Dynastien» aufgespalten und
war so seinerseits den Weg der Dekadenz gegangen. Die Ursache der «Ab-
schliessung» des «Kotzkers» einzig und allein in der tiefen menschlichen
Enttäuschung zu suchen, die ihm seine Anhänger bereiteten, bei denen er jeden wahren

spirituellen Elan vermisste, wird dem Problem gewiss nicht gerecht. Ebenso
ist die Hypothese, der «Kotzker» habe den Glauben verloren, nicht haltbar. War es

83



doch er selbst, der sagte: «Ich habe Glauben, Glaube ist klarer als Schau»
(Buber a.a.O., S. 103).

Martin Buber erklärt das Phänomen folgendermassen (a.a.O., S. 104): «Zu
Rabbi Medels Zeit war der Niedergang so weit fortgeschritten und seine
Empfindlichkeit dafür war so gross, dass die Frage ihn mit grausamster Kraft überfiel
und er ihren Schlägen erlag.» Opatoshu bringt innerhalb seines Romans manche
Einzelheiten über den «Kotzker», die gewiss geschichtlichen Tatsachen entsprechen,
aber auch er hat sein Geheimnis nicht aufgehellt.

Besonders hervorgehoben zu werden verdient die ausgezeichnete Uebersetzung
aus dem Jiddischen von L. Blumenfeld. Nach manchen in letzter Zeit gemachten
Erfahrungen auf diesem Gebiet hätte man fast versucht sein können, den Schluss

zu ziehen, die französische Sprache eigne sich schlecht für Uebertragungen dieser
Art. Dafür ist nun der Gegenbeweis geliefert. K. H.

A. OZ, Ailleurs peut-être. Roman, traduit de l'hébreu par Judith Kauffman.
Calmann-Lévy, Paris, 1971. 353 S.

Das Buch von A. O. ist der erste grosse Roman eines in Israel geborenen und
im Kibbuz lebenden Schriftstellers. Es führt uns mitten hinein in dieses Leben mit
allen seinen menschlichen und situationsbedingten Problemen. Der Schauplatz der
Handlung ist eine nur drei Kilometer von der jordanischen Grenze entfernte
israelische Gemeinschaftssiedlung, ständig bedroht von feindlichem Beschuss. Mit
feiner Ironie geht A. O. auch an den menschlichen Schwächen dieser so oft
hypertrophiert idealisierten Gesellschaftsform nicht vorbei, innerhalb derer sich

naturgemäss auch gewisse herkunftsmässig bedingte unterschwellige Spannungen
nicht vermeiden lassen.

«Ailleurs peut-être» ist der Roman eines israelischen Schriftstellers. Ist es auch
ein )üdischer Roman? Marc Saporta analysiert diese Frage in der Einleitung nach
mehreren Seiten hin. Er kommt zu dem Schluss, dass er beides ist, und in dieser

Perspektive muss wohl auch die gesamte israelische Realität beurteilt werden: als
eine neue Dimension der jüdischen Realität.

Der Verfasser geht selbst auf das Problem des Ausdrucksmediums ein: «Es gibt
nichts Beunruhigenderes für einen Autor», schreibt er, «als sich in einer Sprache
auszudrücken, die sich, wie das moderne Hebräisch, in einem fortwährenden Ent-
wicklungsprozess befindet, und zwar dergestalt, dass vor zehn Jahren erschienene
Zeitungsartikel heute völlig überlebt wirken. Dazu muss gesagt werden, dass

unsere Sprache halb aus Fels, halb aus Flugsand besteht. Das offizielle Wörterbuch

der Akademie (für die hebräische Sprache) führt 7000 biblische Wörter auf,
12 000 nachbiblische und mittelalterliche und 20 000 moderne Ausdrücke
Glücklicherweise bietet dieser Abstand zwischen dem biblischen Erbe und dem
modernen Sprachschatz zahllose Ansatzpunkte für die Ironie, die eine der wesentlichen

Komponenten unserer Literatur ist.»

Ein interessantes Buch, das dem Leser oft bessere Einblicke in einen ganz
bestimmten Sektor der modernen israelischen Gesellschaft gewährt wie manche

soziologische Studie auf wissenschaftlicher Basis. K. H.

84



Briefe an den Botschafter, herausgegeben und eingeleitet von A. BEN-NATAN.
Mit einem Nachwort von Carlo Schmid. Verlag Ullstein GmbH, Frankfurt/
Main—Berlin, 1971. 392 S., DM 32.—.

Mit der Person B.-N.'s haben sich die Beziehungen zwischen Israel und der
deutschen Bundesrepublik nach der unter der Aera Adenauer eingeleiteten
«Wiedergutmachungsphase» auch auf politischer Ebene normalisiert: Israel und die
Bundesrepublik tauschen jetzt akkreditierte Botschafter aus, und B.-N. war der erste in der
Reihe der israelischen Botschafter in Bonn. Doch hat sich B.-N. nicht mit seiner
rein diplomatischen Aufgabe begnügt: Er war in zahlreichen öffentlichen
Vorträgen, Radio- und Fernsehinterviews unermüdlich bestrebt, dieser «Normalisierung»

wirkliche Tiefenwirkung in der deutschen öffentlichen Meinung zu
verleihen.

Diese Tätigkeit hat ihm eine Unmenge von Briefen aus allen Kreisen eingetragen,

von denen hier eine Auswahl vorgelegt wird. Auch am Inhalt dieser Briefe
wird deutlich die Zäsur sichtbar, die mit dem «Sechstagekrieg» im Juni 1967
eintritt. Man hat den Eindruck, dass damit eine deutliche Wendung in der
allgemeinen Haltung zur Israelsfrage vor sich geht, aber auch eine Art Scheidung der
Geister. Jedenfalls werden von da ab alle mit dem jüdischen Problem zusammenhängenden

Fragen von deutscher Seite freier und mit weniger Belastung behandelt.

B.-N. geht im Vorwort auf die Kriterien der Briefauswahl ein: «Es lag mir
daran», schreibt er, «die verschiedensten Altersschichten und Berufsgruppen zu
Wort kommen zu lassen. Insbesondere habe ich jene Briefe berücksichtigt, in denen
die Verfasser Aussagen über sich selbst machen. Oft sind es menschliche Schicksale

der jüngsten deutschen Geschichte, die aufgerollt werden. Ein besonderes
Problem stellen die kritisch-ablehnenden Briefe dar. Ich habe ihnen einen grossen
Raum eingeräumt, weil ich glaube, dass der Prozentsatz solcher Ansichten in der
Bundesrepublik gross ist. Der Antisemitismus ist aus Deutschland nicht verschwunden.

Es gibt einen latenten Antisemitismus, der verbreiteter ist als man denkt. Die
überlieferten Vorurteile und der Hass, der lange Jahre gepredigt wurde, haben

Spuren hinterlassen, die heute noch fühlbar sind.»

Ein solcher «Gedankenaustausch» eines israelischen Diplomaten mit dem
deutschen Publikum kann in vieler Hinsicht klärend wirken. Auf die an die
jüngste Vergangenheit gerichtete Frage: «Wie hat das alles so kommen können?»
lässt sich natürlich auch durch diese Methode keine gültige Antwort finden. Sie
bleibt die grosse Hypothek der deutsch-israelischen Beziehungen. Wie stark auch
heute noch unter Deutschen das negative Bild vom Juden ist, zeigen die ablehnenden

Briefe. Dennoch ist die Bilanz, die B.-N. aus seiner Erfahrung zieht, von
Optimismus für die zukünftige Entwicklung getragen. K. H.

W. J. HOLLENWEGER, Enthusiastisches Christentum. Die Pfingstbewegung in
Geschichte und Gegenwart. Theol. Verlag Rolf Brockhaus Wuppertal —

Theologischer Verlag Zürich, 1969. 640 S., Fr. 48.—.

Die Tendenz, ausserhalb des gewohnten Rahmens gelegene Phänomene nach
Klischees zu beurteilen, scheint tief in der menschlichen Natur verankert zu sein
und macht auch vor dem religiösen Sektor nicht halt. Ein typisches Beispiel dafür

85



ist das landläufige negative Urteil über die moderne Pfingstbewegung, wie sie aus
den verschiedenen «Erweckungsbewegungen», die seit nunmehr bald hundert
Jahren sporadisch aufgetreten sind, hervorgegangen ist. Das liegt zum Grossteil
an einem Mangel an seriöser Information, war man doch bisher im grossen und
ganzen darauf angewiesen, was die verschiedenen «Sektenkunden» in meist recht
dürren Worten und nicht immer im positivsten Sinn darüber aussagten.

Diesem Uebelstand hat H., seit 1965 Sekretär für Fragen der Verkündigung
am Oekumenischen Rat der Kirchen in Genf, abgeholfen. Der Verfasser ist selbst
aus der Pfingstbewegung hervorgegangen, hat in ihren Reihen zehn Jahre lang
als Prediger gewirkt und hat sich dann dem Studium der Theologie zugewandt.
Seine Grundeinstellung zum «Pfingstphänomen» bleibt, bei aller Kritik an
Auswüchsen, stets positiv, und man wäre versucht zu sagen, dass darin der
hauptsächliche Wert einer Arbeit liegt, die sich auf eine Unmenge von mit
bewunderungswürdigem Fleiss zusammengetragenen Dokumenten und Aussagen stützt.

H. bricht mit der bis heute unter vielen Theologen vorherrschenden Tendenz,
vor allem die Schattenseiten und die Gefahren der Pfingstbewegung ins Licht zu
rücken. Negative Aspekte existieren in jeder Gemeinschaft und gehen in den meisten

Fällen weniger auf die Lehre zurück wie auf die Aufnahme, welche diese
Lehre bei den einzelnen Mitgliedern der Gemeinschaft findet. Es ist ebenso

unvertretbar, alle Anhänger der Pfingstbewegung eines abwegigen, oft klinische Züge
tragenden Enthusiasmus und eines sturen Fundamentalismus zu zeihen, wie zum
Beispiel in jedem Katholiken eo ipso den Vertreter eines extremen Dogmatismus
zu sehen.

H. zeigt uns, dass die Pfingstbewegung über eine gewisse Grundinspiration hinaus,

die allen Gruppen mehr oder weniger gemeinsam ist, ein sehr komplexes
Phänomen darstellt, innerhalb dessen unzählige Tendenzen Raum haben. Da heute
immerhin Millionen von Menschen von einem pfingstlich orientierten Christentum

erfasst und «Erweckungen» auch innerhalb der traditionellen Kirchen absolut
keine Seltenheit mehr sind, kann man die Pfingstbewegung nicht einfach mit
theologischen Argumenten abtun: Sie ist eine christliche Realität und verdient so

unsere Beachtung und unser Interesse. Ein ernsthafter Christ wird sich die Frage
stellen müssen, ob sie nicht eine Funktion in und an der Kirche zu erfüllen hat, wie
das ja bei allen Erweckungsbewegungen zu allen Zeiten der Fall war. Eine rein
rationalisierende Theologie und Exegese hat weithin die Herzensfrömmigkeit
«einfrieren» lassen, ohne die das Christentum — und jede Religion — zu einem seelenlosen

Kadaver werden muss. Vielleicht ist es gerade an der Pfingstbewegung,
manchmal mit notwendigen Uebertreibungen nach der anderen Seite hin ein
Gleichgewicht herzustellen, das für das Leben der Kirche absolut wesentlich ist.

Mit H. sind wir der Ansicht, dass man die von der Pfingstbewegung an die
Kirche gerichteten Fragen zum Gegenstand einer ernsthaften Untersuchung machen

muss, weil sie uns vielleicht neue Wege weisen können, die chronische
«Kommunikationsarmut» — um nicht zu sagen Unfähigkeit — unserer «Traditionskirchen» zu
überwinden. K. H.

86



Fritz Stolz Jahwes

und Israels Kriege

Kriegstheorien und Kriegserfahrungen im Glauben des alten
Israel

212 Seiten, Snolin Fr. 32.—/DM 29.—

Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments
Band 60

Der Autor untersucht gründlich die glaubensmässig-theologischen Voraussetzungen
und Folgen, unter denen das alte Israel seine Kriege geführt und interpretiert hat.

Deutlich wird dabei die enge Verbindung zwischen Jahweglaube und politischer
Realität: die Stämme Israels haben sich gegen stärkere Gegner aufgrund ihrer
religiösen Bindung durchgesetzt — anderseits hat sich gerade in diesen Erfahrungen
der Jahweglaube formiert und gegenüber der Umwelt profiliert. Die Kriegshilfe
Jahwes ist eines der wenigen Theologumena, die den verschiedenen Bereichen der

Jahweverehrung gemeinsam sind. Der Krieg Jahwes ist somit eines der Urelemente
der Religion Israels. Sitz im Leben hat diese Tradition vornehmlich in den

Kriegserfahrungen der Landnahme.

Die Hauptkapitel: Vorstellungen religiöser Kriegführung im Deuteronomium /
Die Lade und ihre Kriege / Landnahmekriege / Exodus als Kriegstat Jahwes / Der

Amalekiterkrieg / Die Richter und ihre Kriege / Saul und David / Prophet und

König im Krieg / Der Bann / Die Aufforderung zu Flucht und Kampf / Der Tag
Jahwes.

In einem einleitenden Kapitel werden die Probleme exponiert, in einem Schlusskapitel

die Zusammenhänge und Bedeutungen festgehalten.

Ein wichtiger Beitrag zur Erforschung der Frühzeit Israels, der sich durch
sorgfältige Untersuchung der Quellen und durch klare, flüssig lesbare Darstellung der

Ergebnisse auszeichnet!

THEOLOGISCHER VERLAG ZÜRICH



Martin Klopfenstein

Scham und Schande

nach demAltenTestament

Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung zu den hebräischen
Wurzeln bös, klm und hpr

Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments
Bd. 62, 217 Seiten, Snolin, Fr. 30—/DM 27 —

Die exegetische Forschung ist auf begriffsgeschichtliche Untersuchungen für ihre
Aussagen angewiesen. Eine solche Untersuchung legt Martin Klopfenstein mit einer

genauen und detaillierten Wortanalyse vor.

Ziel der Arbeit ist es, die hebräischen Wurzeln bös, klm, hpr, nach ihrem genauen
Aussagewert zu befragen, ihre hauptsächlichen Uberlieferungsträger nach

formgeschichtlichen Gesichtspunkten zu ermitteln und sie nach Möglichkeit voneinander

abzuheben.

Vorgehen: Zu diesem Zweck war es nötig, den profanen vom indirekten und
direkten theologischen Gebrauch zu scheiden. Im profanen Bereich lässt sich die

ursprüngliche Bedeutung der Wurzel und ihr ältester «Sitz im Leben» sehr oft am
ehesten und mit Erfolg aufspüren. Auch ein Blick auf den Gebrauch einer Wurzel
im ausserhebräischen Sprachgebrauch ist hilfreich. Dabei verdienen im vorliegenden
Fall das Ugaritische und Akkadische besondere Beachtung. Die Ergebnisse der

Arbeit zeigen, dass das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit beider Begriffe im
Hebräischen nicht verloren gegangen ist, wie wir es vom deutschen Sprachgebrauch
her gewohnt sind. In Scham und Schande ist im Extrem die Existenz eines
Menschen bedroht. Das hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass diese Begriffe im
Alten Testament nicht individualistisch verstanden werden, sondern in einem
sozialen Zusammenhang stehen. Der Israelit schämt sich nicht vor sich selbst, sondern

vor dem Nächsten und vor Gott. Widerfahrene Schande ist öffentliche Schande.

THEOLOGISCHER VERLAG ZÜRICH


	Rezensionen

