Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 28 (1972)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

H.LIEBESCHUTZ, Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig. Studien zum jidi-
schen Denken im deutschen Kulturbereich. Mit einem Nachwort von Robert
Weltsch. Schriftenreihe: Wissenschaftl. Abhandlungen des Leo Baeck Instituts 23.
J. C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1970; VIII, 258 S.; brosch. DM 32.—;
Ln. DM 37.50.

Ein in jeder Hinsicht bemerkenswertes Buch. Auf der Grundlage einer soliden
Information bietet es in klarer Ausdrucksform und Strenge im ideenmissigen Auf-
bau einen reichen und gleichzeitig einheitlichen, von tiefem Respekt fiir die
Nuancen und Unterschiede getragenen Ueberblick tiber einige der bedeutendsten
Denker des deutschen Judentums — Hermann Cohen, Leo Baeck, Georg Simmel,
Franz Rosenzweig, Max Wiener, Karl Marx und Moses Hess — als Reprisentanten
dieser gliicklichen Epoche des deutschen Biirgertums und der Probleme, die damals
auf der Tagesordnung standen.

L. hat den Gegenstand seiner Untersuchung klar umrissen: «Die Fragestellung,
unter der in dieser Studie die fiinf Denker behandelt werden, ist das Verhiltnis
ihres jiidischen Daseins zu der Kultur der biirgerlichen Welt, wie es sich zwischen
1865 und 1930 in Deutschland gestaltet hat» (S.4). Es handelt sich demnach,
global gesprochen, um eminente Minner mit schdpferischen Fihigkeiten innerhalb
der deutschen intellektuellen Welt, ebenso fihig, auf die grundlegenden, ihre
eigene Existenz beriihrenden Fragen zu héren, die vom Judentum kommen, dem
sie angehorten. Der Verfasser beschrinke sich auf diese bedeutenden und repri-
sentativen Personlichkeiten. Er kennt genau die Begrenzung, die er sich damit
auferlegt: Er behandelt in keiner Weise das Judentum in Deutschland; er ldsst
die Geschichte der Orthodoxie im Schatten und bezieht auch die nicht immer
leicht greifbare Personlichkeit eines Martin Buber nicht in seine Erwigungen ein.
Fiir L. steht Buber infolge seiner lang andauernden und auf seine Jugend zuriick-
gehenden Beziehungen zum chassidischen Milieu in einem gewissen Sinn ausser-
halb dieser Problematik. Innerhalb dieser Grenzen ist die Untersuchung L.’s meister-

hafr.

Ueber diese Qualititen hinaus, die es ihm erlauben, Ungezwungenheit und
Strenge in der Form so zu handhaben, dass sich die Aufmerksamkeit des Lesers
stets auf die wesentlichen Elemente konzentriert, verdient noch die untriigliche
Sicherheit hervorgehoben zu werden, mit der L. in das Innerste des Gedanken-
ganges jedes einzelnen Autors vordringt. Mit grossem Geschick und ohne jede
ungebiihrliche Hirte zeichnet er den Entwicklungsgang jedes einzelnen Denkers
in seiner ganzen Komplexitit auf. Es gelingt ihm, den Artikulationen jedes Ge-
dankens, ja fast jedes Schicksals nachzugehen. Mit grosser Klarheit und ohne allzu
vereinfachend vorzugehen, bietet er eine Synthese der wichtigsten Orientierungen
deutscher Kultur wihrend dieser Zeitepoche. Man kann nur staunen iiber die
Unmenge von Informationen, die auf diesen 250 Seiten zusammengedringt sind.
Ebenso erstaunlich ist die Sympathie, mit der der Verfasser die gegensitzlichsten

79



Stromungen behandelt, und das feine Einfiihlungsvermdgen, mit dem er die we-
sentlichen Konzepte formuliert, ohne dass dadurch das Urteil unsicher wird.
Er vergisst dabei sozusagen die Entwicklung, welche diese Vergangenheit, oder
doch einige ihrer Tendenzen, genommen hat. Man hitte vielleicht den Wunsch
dussern konnen, das letzte, der heftigen Ablehnung dieser biirgerlichen Welt gewid-
mete Kapitel ausfithrlicher behandelt zu sehen; haben doch viele Juden gerade bei
dieser Ablehnung eine bedeutende Rolle gespielt. Doch haben wir damit bereits ein
Urteil iiber das Karl Marx gewidmete Kapitel abgegeben, das uns etwas kurz
erscheint, sowie iiber die gedringte und gleichzeitig erschopfende Studie iiber Moses
Hess. Das Buch von L. bleibt nicht ausschliesslich eingesponnen in die Ge-
schichte der jiidischen Minderheit; es behandelt dariiber hinaus in eleganter Form,
mit grosser Sachkunde und ebensolcher Ehrlichkeit wesentliche Etappen der deut-
schen Kultur in ihrem Gesamtzusammenhang.

Diese Allgegenwirtigkeit der deutschen Kultur und die Probleme, die sie nach
sich zieht, sind das wahre Thema des Werkes. L. geht es darum, bei jedem der
von ithm behandelten Autoren dem Problem der doppelten und schwierigen Treue
zu dieser Kultur und zum Judentum nachzugehen. Wir ermessen die Tiefen-
wirkung, die diese Kultur auf solche Minner gehabt hat: sie bot einem H. Cohen
den Rahmen fiir sein Denken; sie bedeutete fiir einen L. Baeck einen ununterbro-
chenen Ansturm nicht zu umgehender Fragen; sie nahm einen G. Simmel véllig in
Beschlag. Doch wie stark auch der Einfluss der Umgebung gewesen sein mag, so
kommt doch, und zwar gerade dann, wenn es im Verschwinden zu sein scheint,
friher oder spiter in verschiedenen Formen, ausdriicklich oder unbestimmt, ein
mehr oder weniger religiés betontes Judentum zum Vorschein. Dort, wo es, wie
bei Baeck und Wiener, lebendig geblieben war, bleibt es die Regel des Denkens
und ist als solche im Dialog stets gegenwirtig. So erlischt niemals — vielleicht mit
Ausnahme von K.Marx — das Bewusstsein einer besonderen Zugehorigkeit zu
einer Gemeinschaft, der Bindung an einen bestimmten Lebensstil und eine Da-
seinsform. Dieses Bewusstsein verstirke sich sogar dauernd und wird so zu einem
kritischen Prinzip im Schosse der Kultur selbst. Im Titel seines Buches zeichnet
L. die beiden extremen Pole dieser Beziehung: Simmel und Rosenzweig. Der
eine ist der Prototyp des vollkommenen assimilierten Juden, der, zumindest in
Worten, niemals auf eine Sonderstellung zuriickkommt, die jedoch gerade in sei-
nem Unvermogen, vollkommen im Milieu der anderen aufzugehen, spiirbar wird,
was natiirlich wiederum seine Gegner wahrnehmen und hervorheben. Der Aus-
gangspunkt des anderen, Franz Rosenzweig, ist die vollige Unkenntnis des Juden-
tums, das er in einer heroischen Anstrengung einer Reinterpretation wiederfindet.

Wie muss das Urteil iiber eine solche, iiber zahlreiche, oft dramatisch anmu-
tende Umwege filhrende Koexistenz lauten? L. enthilt sich eines solchen Urteils.
Man kann sich der Bewunderung fiir eine derartig rapide und glanzvolle Symbiose
nicht verschliessen. War sie eine Gefahr fiir das Judentum? Barg sie zumindest
die Notwendigkeit in sich, der Tradition untreu zu werden? War sie vor allem
eine naive, von den Ereignissen mit einer unerhdrten Heftigkeit dementierte Illu-
sion? Es ist eine Tatsache, dass die Brutalitit der jlidischen Geschichte in der
jingsten Vergangenheit ein Erstarken des Bewusstseins vom «Anderssein» zur
Folge gehabt hat; der Staat Israel ist der Beweis dafiir. Bedeutet das aber, dass
der von den deutschen Juden mit einem derartigen Erfolg unternommene Ver-
such eines solchen gleichzeitig gemeinsamen und differenzierten Denkens im Schosse
derselben Gesellschaft nichtig gewesen ist? Liegen die Verluste nicht auf beiden

80



Seiten? Muss man nicht von der Geschichte die letzte Klarheit erwarten iiber das
Volk Israel, das im Rhythmus derart wandelbarer Situationen als Mysterium
wiedergeboren wird? Guy Petitdemange

R. R. GEIS, Gottes Minoritit. Beitrige zur jiidischen Theologie und zur Geschichte
der Juden in Deutschland. K&sel-Verlag, Miinchen, 1971, 246 S.

Wie Prof. H. Gollwitzer und Prof. F. W. Marquardt in ihrem Geleitwort zum
vorliegenden Band gesammelter Reden und Aufsitze von Rabbiner Dr. Robert
Raphael Geis erklirend bemerken, liegt der besondere Wert der Aussagen des Ver-
fassers darin, dass er heute praktisch der einzige jiidische Denker ist, der im
Deutschland nach Auschwitz die geistige Linie von Minnern wie Martin Buber,
Franz Rosenzweig, Leo Baeck und Hermann Cohen fortfiihrt.

Gewiss geht es auch G. — in dieser Hinsicht setzt er seine zahlreichen Bemii-
hungen friiheren Datums organisch fort — immer wieder darum, dem deutschen
nichtjidischen Leserpublikum Informationen iiber das Leben und Wesen des Ju-
dentums zu vermitteln, wie es sich im Ablauf der jiidischen Geschichte konkreti-
siert. Im Mittelpunkt steht jedoch die brennende Frage nach dem Sinn dieser Ge-
schichte post eventum. Um sich mit dieser Frage auseinanderzusetzen, ist G. ja auch
gleich nach dem Krieg aus Paldstina nach Deutschland zuriickgekehrt.

Besonders hingewiesen sei auf die Beitrige «Juden und Christen — ihr bibli-
scher Friedensauftrag», und «Juden und Christen vor der Bergpredigt». Letzterer
Artikel enthilt einen sehr interessanten Versuch einer jiidischen Interpretation
der Person und des eschatologischen Bewusstseins Jesu, die {iber die etwas einseitige
Sicht Leo Baecks hinausgeht und eher an M. Buber ankniipft. K. H.

E. WIESEL, Célébration hassidigue. Portraits et légendes. Editions du Seuil, Paris
1972. 288 S., 25 {Fr.

Obgleich E.W. grossteils franzosisch schreibt, muss man ihn wohl auch dem
deutschsprachigen Publikum nicht erst vorstellen, und sein letztes Buch «Célébration
hassidigue», wird gewiss ebenfalls ein Bestseller sein.

Seitdem M. Buber in seinen verschiedenen Schriften tiber den Chassidismus diese
Bewegung in der westlichen Welt in weiten Kreisen bekannt gemacht hat, ist der
Chassidismus immer wieder, auch beim nichtjiidischen Publikum, auf lebhaftes In-
teresse gestossen. Wodurch erklirt sich das? Vielleicht rithrt es daher, dass die
vollig auf die Gottesliebe als Grundlage des Verhaltnisses des Menschen zu seinem
Schopfer ausgerichtete chassidische Spiritualitit ein so ganz anderes Bild vom
Judentum vermittelt, wie das «klassische» — und grundfalsche — Schema von der
«starren Gesetzesreligion».

Jede neue Darstellung einer spirituellen Sonderrichtung innerhalb des Juden-
tums, die dazu beitragen kann, ein besseres Verstindnis fiir seine wahre In-
spiration zu wecken, ist ein begriissenswertes Unternehmen. Die wabre Kenntnis des
Judentums ist noch immer sehr diinn gesit, und das Buch von E. W. wird gewiss
schon deshalb, weil er ein bedeutender Schriftsteller ist, einen breiten Leserkreis
ansprechen.

81



Das Buch enthilt jedoch noch viel mehr: Die «Célébration hassidique» ist in
Wirklichkeit weitaus weniger eine Milieuschilderung als ein Zeugnis. Im rein be-
schreibenden Teil wiederholt W. notwendigerweise eine Reihe an sich bereits mehr
oder weniger bekannter Tatsachen, da ja die «Quellen» auf einige wenige Doku-
mente beschrinkt sind (Schibchei ha-Bescht, Schem bha-Gedolim usw.). Doch
kommt bei W. ein sehr wesentliches Element hinzu: die persdnliche Erfahrung.
Wihrend M. Buber den Chassidismus in seiner Jugend im Hause seines Gross-
vaters, des bekannten Industriellen und Privatgelehrten Salomon Buber in Lem-
berg, von aussen her kennengelernt und sich — um seine eigenen Worte zu ge-
brauchen — dazu «bekehrt» hat, ist E. W. in seiner transsylvanischen Heimat, in
Marmaros Szigét — und nicht Szegéd, wie es filschlich auf dem Einband heisst —
in einer chassidischen Umgebung grossgeworden, deren geistiger Mittelpunkt der
«Hof» des «Wischnitzer Rebbe» war.

E. W. lisst vor unseren Augen eine untergegangens Welt auferstehen. (Diese
Feststellung betrifft Osteuropa, denn die chassidische Bewegung als solche hat die
Verfolgungszeit iiberlebt und, besonders in den Vereinigten Staaten, neue geistige
Zentren geschaffen.) Aber er geht dabei nicht nach der Art eines Historikers vor.
Er macht uns diese Welt gegenwirtig, so dass sie uns direkt anspricht und ihre
Ueberzeugungen und besonders ihre Fragestellungen so zu unserem eigenen An-
liegen werden. Der Ausgangspunkt ist dabei natiirlich das grosse Blutopfer des
europdischen Judentums, durch das auch die alte chassidische Welt ausgeldscht
wurde. E. W. wendet sein besonders Augenmerk den von innerer Unruhe getriebe-
nen Meistern der Bewegung zu, wie R. Nachman von Bratzlav und R. Menachem
Medel von Kotzk.

Einer der Hohepunkte des Buches ist unbestreitbar die Stelle, wo W. die Er-
innerung an den Bratzlaver Chassid heraufbeschwort, den er «inmitten der Nacht»
(«Au milien de la nuit»: Titel eines Buches von W.) in Auschwitz kennengelernt
hat und der bis zum bittern Ende der Devise dieser Sonderrichtung treugeblieben
ist: «Um des Himmels willen, Juden, verzweifelt nicht!» (S. 205/6):

Eines Abends fragte ihn jemand: «Was wiirde R. Nachman angesichts der Tau-
sende von Minnern, Frauen und Kindern sagen, die hier leben und sterben, an dem-
selben Ort und in derselben Nacht? Wer wird auf ihre Fragen antworten?» Der
Mund des Chassid zuckte, bevor er mit einem Seufzer den kaum hérbaren Satz von
sich gab: «Wer sagt Euch, dass wir eine Frage darstellen? Und wenn unser Tod
die Antwort wire?»

E.W. kommt nicht los von der ritselhaften Gestalt des Rabbi Menachem
Mendel von Kotzk, des «Non-Konformisten» unter den Chassidimrabbis, des
Mannes der Auflehnung und des Zornes, der sich schliesslich durch zwanzig lange

Jahre von der Umwelt abschloss und in einem fast volligen Schweigen ver-
harrte (S. 254):

Innerhalb der chassidischen Bewegung selbst ist Kotzk eine Tendenz, die von
Mensch zu Mensch weitergegeben wird ... Als stindige Fragestellung und als eine
mit der Zeit und dem Leben unvereinbare Haltung ist Kotzk weder eine geistige
Schule noch ein gesellschaftliches System: Kotzk ist ein Weg, der Durst macht und
wo sich der Anfang mit dem Ende verbindet ... Kotzk bedeutet Befreiung von der
Verzweiflung durch die Verzweiflung ..., ein zum Heiligtum gewordenes Ge-
fingnis mit flammenden Mauern.

82



Die herzzerreissende Erfahrung des Kotzker Rabbis fiihrt uns ein in das per-
sonliche Suchen des Verfassers der «Célébration hassidiqgue», zu der er uns eben-
falls einlidt und in deren Endphase wir eine Sicherheit gewinnen, die Verfolgung
und Blutopfer wohl einen Augenblick lang in den Schatten stellen, die sie uns aber
nicht zu rauben vermégen (S. 256):

Letzten Endes hat Mendel von Kotzk nur mit einem einzigen Wesen im Zwie-
gesprach gestanden. Die Geschichte von Kotzk ist die Geschichte dieses Zwie-
gesprichs, eine Geschichte, die brennt wie ein Schloss, oder wie der Wald. Dank
der Erfahrung von Kotzk héren wir eine Stimme und wissen wir, dass das
Schloss nicht leer und dass die Geschichte keine Wiiste ist. Es ist jemand dort, und
dieser «Jemand» ruft uns... K. H.

J. OPATOSHU, Dans les Foréts de Pologne. Vorwort von Manés Sperber. Buch-
reihe «Présence du Judaisme». Albin Michel, Paris, 1972. 304 S. Fr. 18.—.

Es handelt sich bei dem vorliegenden Buch um einen fiinfzig Jahre nach dem
Erscheinen des Originals ins Franzosische iibersetzten Roman des 1907 aus dem
damaligen Russisch-Polen in die Vereinigten Staaten ausgewanderten und 1954
in New York verstorbenen jiddischen Schriftstellers Meir Opatowski, genannt
Opatoshu.

Wie Manés Sperber in seinem Vorwort bemerkt, hat man Opatoshu oft auf-
grund des negativen Bildes, das er in seinem Roman von einem dekadenten Zaddi-
kimhof entwirft, als anti-chassidischen Schriftsteller angesehen, doch ist das ge-
wiss unrichtig. Wohl wollte er sich damit von dem Milieu, aus dem er selbst
stammte, «befreien», doch legen seine spiteren Werke Zeugnis dafiir ab, dass er
seine Inspiration neuerdings in der reichen jiidischen Tradition gesucht hat.

Der Schauplatz der Handlung ist das dorfliche Milieu des polnischen Juden-
tums zur Zeit des grossen polnischen Aufstands im Jahre 1863. Ueber die interes-
sante Milieuschilderung hinaus liegt die Bedeutung des Buches hauptsichlich in der
Beschreibung des Zaddikimhofes von Kotzk, wo sich der «Zaddik» («Wunder-
rabbi») R.Menachem Mendel seit Jahren von jedem Kontakt mit der Umwelt
hermetisch abschliesst.

Der «Kotzker Rebbe» ist eine der umstrittensten Gestalten des spiteren
Chassidismus, und das Mysterium, das seine Person umgibt, wird wohl kaum jemals
endgiiltig aufgehellt werden. Martin Buber spricht in diesem Zusammenhang von
der «Unheimlichkeit der Spitzeit, des Zerfalls» (Die Erziblungen der Chassidim,
Manesse-Verlag, Ziirich 1949, Vorwort, S.98). Hundert Jahre nachdem er als
letzte grosse «Erweckungsbewegung» im Judentum auf den Plan getreten war, hatte
sich der Chassidismus in eine Unzahl von «Zaddikim-Dynastien» aufgespalten und
war so seinerseits den Weg der Dekadenz gegangen. Die Ursache der «Ab-
schliessung» des «Kotzkers» einzig und allein in der tiefen menschlichen Ent-
tiuschung zu suchen, die ihm seine Anhinger bereiteten, bei denen er jeden wah-
ren spirituellen Elan vermisste, wird dem Problem gewiss nicht gerecht. Ebenso
ist die Hypothese, der «Kotzker» habe den Glauben verloren, nicht haltbar. War es

83



doch er selbst, der sagte: «Ich habe Glauben, Glaube ist klarer als Schau»
(Buber a.a.O., S. 103).

Martin Buber erklirt das Phinomen folgendermassen (a.a.0., S.104): «Zu
Rabbi Medels Zeit war der Niedergang so weit fortgeschritten und seine Emp-
findlichkeit dafiir war so gross, dass die Frage ihn mit grausamster Kraft iiberfiel
und er thren Schligen erlag.» Opatoshu bringt innerhalb seines Romans manche
Einzelheiten iiber den «Kotzker», die gewiss geschichtlichen Tatsachen entsprechen,
aber auch er hat sein Geheimnis nicht aufgehellt.

Besonders hervorgehoben zu werden verdient die ausgezeichnete Uebersetzung
aus dem Jiddischen von L. Blumenfeld. Nach manchen in letzter Zeit gemachten
Erfahrungen auf diesem Gebiet hitte man fast versucht sein kénnen, den Schluss
zu ziehen, die franzosische Sprache eigne sich schlecht fiir Uebertragungen dieser
Art. Dafiir ist nun der Gegenbeweis geliefert. K. H,

A.OZ, Ailleurs peut-étre. Roman, traduit de I’hébreu par Judith Kauffman.
Calmann-Lévy, Paris, 1971. 353 S.

Das Buch von A. Q. ist der erste grosse Roman eines in Israel geborenen und
im Kibbuz lebenden Schriftstellers. Es fithrt uns mitten hinein in dieses Leben mit
allen seinen menschlichen und situationsbedingten Problemen. Der Schauplatz der
Handlung ist eine nur drei Kilometer von der jordanischen Grenze entfernte
israelische Gemeinschaftssiedlung, standig bedroht von feindlichem Beschuss. Mit
feiner Ironie geht A.O. auch an den menschlichen Schwichen dieser so oft
hypertrophiert idealisierten Gesellschaftsform nicht vorbei, innerhalb derer sich
naturgemiss auch gewisse herkunftsmissig bedingte unterschwellige Spannungen
nicht vermeiden lassen.

«Ailleurs peut-étre» ist der Roman eines israelischen Schriftstellers. Ist es auch
ein jiédischer Roman? Marc Saporta analysiert diese Frage in der Einleitung nach
mehreren Seiten hin. Er kommt zu dem Schluss, dass er beides ist, und in dieser
Perspektive muss wohl auch die gesamte israelische Realitit beurteilt werden: als
eine neue Dimension der jiidischen Realitir.

Der Verfasser geht selbst auf das Problem des Ausdrucksmediums ein: «Es gibt
nichts Beunruhigenderes fiir einen Autor», schreibt er, «als sich in einer Sprache
auszudriicken, die sich, wie das moderne Hebriisch, in einem fortwihrenden Ent-
wicklungsprozess befindet, und zwar dergestalt, dass vor zehn Jahren erschienene
Zeitungsartikel heute vollig iiberlebt wirken. Dazu muss gesagt werden, dass
unsere Sprache halb aus Fels, halb aus Flugsand besteht... Das offizielle Worter-
buch der Akademie (fiir die hebriische Sprache) fithrt 7000 biblische Worter auf,
12 000 nachbiblische und mittelalterliche und 20 000 moderne Ausdriicke . .. Gliick-
licherweise bietet dieser Abstand zwischen dem biblischen Erbe und dem mo-
dernen Sprachschatz zahllose Ansatzpunkte fiir die Ironie, die eine der wesent-
lichen Komponenten unserer Literatur ist.»

Ein interessantes Buch, das dem Leser oft bessere Einblicke in einen ganz
bestimmten Sektor der modernen israelischen Gesellschaft gewihrt wie manche
soziologische Studie auf wissenschaftlicher Basis. K. H.

84



Briefe an den Botschafter, herausgegeben und eingeleitet von A.BEN-NATAN.
Mit einem Nachwort von Carlo Schmid. Verlag Ullstein GmbH, Frankfurt/
Main—Berlin, 1971. 392 S., DM 32.—.

Mit der Person B.-N.’s haben sich die Beziehungen zwischen Israel und der
deutschen Bundesrepublik nach der unter der Aera Adenauer eingeleiteten «Wieder-
gutmachungsphase» auch auf politischer Ebene normalisiert: Israel und die Bundes-
republik tauschen jetzt akkreditierte Botschafter aus, und B.-N. war der erste in der
Reihe der israelischen Botschafter in Bonn. Doch hat sich B.-N. nicht mit seiner
rein diplomatischen Aufgabe begniigt: Er war in zahlreichen offentlichen Vor-
trigen, Radio- und Fernsehinterviews unermiidlich bestrebt, dieser «Normali-
sierung» wirkliche Tiefenwirkung in der deutschen offentlichen Meinung zu
verleihen.

Diese Titigkeit hat ihm eine Unmenge von Briefen aus allen Kreisen eingetra-
gen, von denen hier eine Auswahl vorgelegt wird. Auch am Inhalt dieser Briefe
wird deutlich die Zisur sichtbar, die mit dem «Sechstagekrieg» im Juni 1967 ein-
tritt. Man hat den Eindruck, dass damit eine deutliche Wendung in der allge-
meinen Haltung zur Israelsfrage vor sich geht, aber auch eine Art Scheidung der
Geister. Jedenfalls werden von da ab alle mit dem jiidischen Problem zusammen-
hingenden Fragen von deutscher Seite freier und mit weniger Belastung behandelt.

B.-N. geht im Vorwort auf die Kriterien der Briefauswahl ein: «Es lag mir
daran», schreibt er, «die verschiedensten Altersschichten und Berufsgruppen zu
Wort kommen zu lassen. Insbesondere habe ich jene Briefe beriicksichtigt, in denen
die Verfasser Aussagen iber sich selbst machen. Oft sind es menschliche Schick-
sale der jiingsten deutschen Geschichte, die aufgerollt werden. Ein besonderes
Problem stellen die kritisch-ablehnenden Briefe dar. Ich habe ihnen einen grossen
Raum eingerdumt, weil ich glaube, dass der Prozentsatz solcher Ansichten in der
Bundesrepublik gross ist. Der Antisemitismus ist aus Deutschland nicht verschwun-
den. Es gibt einen latenten Antisemitismus, der verbreiteter ist als man denkt. Die
iiberlieferten Vorurteile und der Hass, der lange Jahre gepredigt wurde, haben
Spuren hinterlassen, die heute noch fiihlbar sind.»

Ein solcher «Gedankenaustausch» eines israelischen Diplomaten mit dem
deutschen Publikum kann in vieler Hinsicht klirend wirken. Auf die an die
jingste Vergangenheit gerichtete Frage: «Wie hat das alles so kommen kénnen?»
lasst sich natiirlich auch durch diese Methode keine giiltige Antwort finden. Sie
bleibt die grosse Hypothek der deutsch-israelischen Beziehungen. Wie stark auch
heute noch unter Deutschen das negative Bild vom Juden ist, zeigen die ablehnen-
den Briefe. Dennoch ist die Bilanz, die B.-N. aus seiner Erfahrung zieht, von
Optimismus fir die zukiinftige Entwicklung getragen. K. H.

W. J. HOLLENWEGER, Enthusiastisches Christentum. Dic Pfingstbewegung in
Geschichte und Gegenwart. Theol. Verlag Rolf Brockhaus Wuppertal — Theo-
logischer Verlag Ziirich, 1969. 640S., Fr. 48.—.

Die Tendenz, ausserhalb des gewohnten Rahmens gelegene Phinomene nach
Klischees zu beurteilen, scheint tief in der menschlichen Natur verankert zu sein
und macht auch vor dem religiésen Sektor nicht halt. Ein typisches Beispiel dafiir

85



ist das landldufige negative Urteil iber die moderne Pfingstbewegung, wie sie aus
den verschiedenen «Erweckungsbewegungen», die seit nunmehr bald hundert
Jahren sporadisch aufgetreten sind, hervorgegangen ist. Das liegt zum Grossteil
an einem Mangel an seridser Information, war man doch bisher im grossen und
ganzen darauf angewiesen, was die verschiedenen «Sektenkunden» in meist recht
diirren Worten und nicht immer im positivsten Sinn dariiber aussagten.

Diesem Uebelstand hat H., seit 1965 Sekretir fiir Fragen der Verkiindigung
am Oekumenischen Rat der Kirchen in Genf, abgeholfen. Der Verfasser ist selbst
aus der Pfingstbewegung hervorgegangen, hat in ihren Reihen zehn Jahre lang
als Prediger gewirkt und hat sich dann dem Studium der Theologie zugewandt.
Seine Grundeinstellung zum «Pfingstphinomen» bleibt, bei aller Kritik an Aus-
wiichsen, stets positiv, und man wire versucht zu sagen, dass darin der haupt-
sichliche Wert einer Arbeit liegt, die sich auf eine Unmenge von mit bewun-
derungswiirdigem Fleiss zusammengetragenen Dokumenten und Aussagen stiitzt.

H. bricht mit der bis heute unter vielen Theologen vorherrschenden Tendenz,
vor allem die Schattenseiten und die Gefahren der Pfingstbewegung ins Licht zu
riicken. Negative Aspekte existieren in jeder Gemeinschaft und gehen in den mei-
sten Fillen weniger auf die Lehre zuriick wie auf die Aufnahme, welche diese
Lehre bei den einzelnen Mitgliedern der Gemeinschaft findet. Es ist ebenso un-
vertretbar, alle Anhinger der Pfingstbewegung eines abwegigen, oft klinische Ziige
tragenden Enthusiasmus und eines sturen Fundamentalismus zu zeithen, wie zum
Beispiel in jedem Katholiken eo ipso den Vertreter eines extremen Dogmatismus
zu sehen.

H. zeigt uns, dass die Pfingstbewegung iiber eine gewisse Grundinspiration hin-
aus, die allen Gruppen mehr oder weniger gemeinsam ist, ein sehr komplexes Phi-
nomen darstellt, innerhalb dessen unzihlige Tendenzen Raum haben. Da heute
immerhin Millionen von Menschen von einem pfingstlich orientierten Christen-
tum erfasst und «Erweckungen» auch innerhalb der traditionellen Kirchen absolut
keine Seltenheit mehr sind, kann man die Pfingstbewegung nicht einfach mit
theologischen Argumenten abtun: Sie ist eine christliche Realitit und verdient so
unsere Beachtung und unser Interesse. Ein ernsthafter Christ wird sich die Frage
stellen miissen, ob sie nicht eine Funktion in und an der Kirche zu erfiillen hat, wie
das ja bei allen Erweckungsbewegungen zu allen Zeiten der Fall war. Eine rein
rationalisierende Theologie und Exegese hat weithin die Herzensfrommigkeit «ein-
frieren» lassen, ohne die das Christentum — und jede Religion — zu einem seelen-
losen Kadaver werden muss. Vielleicht ist es gerade an der Pfingstbewegung,
manchmal mit notwendigen Uebertreibungen nach der anderen Seite hin ein
Gleichgewicht herzustellen, das fiir das Leben der Kirche absolut wesentlich ist.

Mit H. sind wir der Ansicht, dass man die von der Pfingstbewegung an die
Kirche gerichteten Fragen zum Gegenstand einer ernsthaften Untersuchung machen
muss, weil sie uns vielleicht neue Wege weisen kdnnen, die chronische «Kommuni-
kationsarmut» — um nicht zu sagen Unfihigkeit — unserer «Traditionskirchen» zu
iberwinden. K. H.

86



Fritz Stolz Jahwes
und Israels Kriege

Kriegstheorien und Kriegserfahrungen im Glauben des alten
Israel

212 Seiten, Snolin Fr. 32.—/DM 29.—

Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments
Band 60

Der Autor untersucht griindlich die glaubensmissig-theologischen Voraussetzungen
und Folgen, unter denen das alte Israel seine Kriege gefihrt und interpretiert hat.
Deutlich wird dabei die enge Verbindung zwischen Jahweglaube und politischer
Realitit: die Stimme Israels haben sich gegen stirkere Gegner aufgrund ihrer
religiosen Bindung durchgesetzt — anderseits hat sich gerade in diesen Erfahrungen
der Jahweglaube formiert und gegeniiber der Umwelt profiliert. Die Kriegshilfe
Jahwes ist eines der wenigen Theologumena, die den verschiedenen Bereichen der
Jahweverehrung gemeinsam sind. Der Krieg Jahwes ist somit eines der Urelemente
der Religion Israels. Sitz im Leben hat diese Tradition vornehmlich in den Kriegs-
erfahrungen der Landnahme.

Die Hauptkapitel: Vorstellungen religioser Kriegfilhrung im Deuteronomium /
Die Lade und ihre Kriege / Landnahmekriege / Exodus als Kriegstat Jahwes / Der
Amalekiterkrieg / Die Richter und ihre Kriege / Saul und David / Prophet und
Ké6nig im Krieg / Der Bann / Die Aufforderung zu Flucht und Kampf / Der Tag
Jahwes.

In einem einleitenden Kapitel werden die Probleme exponiert, in einem Schluss-
kapitel die Zusammenhinge und Bedeutungen festgehalten.

Ein wichtiger Beitrag zur Erforschung der Frithzeit Israels, der sich durch sorg-
filtige Untersuchung der Quellen und durch klare, fliissig lesbare Darstellung der
Ergebnisse auszeichnet!

THEOLOGISCHER VERLAG ZURICH



Martin Klopfenstein

Scham und Schande

nach dem Alten Testament

Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung zu den hebriischen
Wurzeln bos, klm und hpr

Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments
Bd. 62, 217 Seiten, Snolin, Fr. 30.—/DM 27.—

Die exegetische Forschung ist auf begriffsgeschichtliche Untersuchungen fiir ihre
Aussagen angewiesen. Eine solche Untersuchung legt Martin Klopfenstein mit einer
genauen und detaillierten Wortanalyse vor.

Ziel der Arbeit ist es, die hebriischen Wurzeln bo3$, klm, hpr, nach ihrem genauen
Aussagewert zu befragen, ihre hauptsichlichen Uberlieferungstriger nach form-
geschichtlichen Gesichtspunkten zu ermitteln und sie nach Moglichkeit vonein-
ander abzuheben.

Vorgeben: Zu diesem Zweck war es notig, den profanen vom indirekten und
direkten theologischen Gebrauch zu scheiden. Im profanen Bereich lasst sich die
urspriingliche Bedeutung der Wurzel und ihr dltester «Sitz im Leben» sehr oft am
ehesten und mit Erfolg aufspiiren. Auch ein Blick auf den Gebrauch einer Wurzel
im ausserhebriischen Sprachgebrauch ist hilfreich. Dabei verdienen im vorliegenden
Fall das Ugaritische und Akkadische besondere Beachtung. Die Ergebnisse der
Arbeit zeigen, dass das Bewusstsein der Zusammengehorigkeit beider Begriffe im
Hebriischen nicht verloren gegangen ist, wie wir es vom deutschen Sprachgebrauch
her gewohnt sind. In Scham und Schande ist im Extrem die Existenz eines Men-
schen bedroht. Das hingt nicht zuletzt damit zusammen, dass diese Begriffe im
Alten Testament nicht individualistisch verstanden werden, sondern in einem so-
zialen Zusammenhang stehen. Der Israelit schimzt sich nicht vor sich selbst, sondern
vor dem Nichsten und vor Gott. Widerfahrene Schande ist 6ffentliche Schande.

THEOLOGISCHER VERLAG ZURICH



	Rezensionen

