
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Die Königserwartung bei den Propheten Haggai und Sacharja

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Königserwartung bei den Propheten
Haggai und Sacharja

von Klaus Seybold, Kiel

Am Ende des Büchleins Haggai steht ein an Serubbabel gerichtetes
Prophetenwort: «Und es geschah das Wort Jahwes zum zweiten Mal
zu Haggai am vierundzwanzigsten des Monats: Sprich zu Serubbabel,
dem Kommissar für Juda:

,Ich gehe daran, Himmel und Erde zu erschüttern.
Und ich stürze den Thron der Königreiche um
und ich vernichte die Macht der Königtümer bei den Völkern.
Und ich stürze Wagen und ihre Lenker,
und die Rosse müssen hernieder und ihre Reiter.
Jeder durchs Schwert seines Bruders.

An jenem Tage — ist der Spruch Jahwe Zebaoths — nehme ich
dich Serubbabel, Sohn Schealthiels, meinen Knecht — ist Jahwes
Spruch — und setze dich einem Siegel gleich; denn dich habe ich
erwählt — ist der Spruch Jahwe Zebaoths'» (2, 20—23) h

Dieser Spruch trägt traditionelle Züge. Besonders im letzten Teil
(V. 23) wendet sich der Prophet an sein Gegenüber mit feierlichen
Worten, deren konventionelle Prägung unschwer zu erkennen ist. So

klingt in dem Titel «mein Knecht», der dem persischen Beamten
zugelegt wird, deutlich die Sprache des Hofes an, die für den König
solche epitheta bereithält2. In Israel jedoch kommt dem Prädikat
insofern besondere Bedeutung zu, als es vor allem dazu dient, Jahwes
Verhältnis zu dem davidischen Herrscher theologisch zu bestimmen3.

1 Nach MT. Vgl. die Kommentare'.
2 Zu pähät jehudä vgl. A. Alt, Die Rolle Samarias bei der Entstehung des Judentums.

Festschrift für O. Procksch (1934) S. 24f., Anm. 2 (Kleine Schriften II
(1953) S. 33f„ Anm. 2).

3 Vgl. G. Sauer, Serubbabel in der Sicht Haggais und Sacharjas, in: Das ferne und
nahe Wort. Rost-Festschrift. BZAW 105 (1967) S. 203f.

69



Dieses Verhältnis soll auch mit dem Gleichnis vom Siegelring Jahwes4

zum Ausdruck gebracht werden. Die rechtlichen Beziehungen der
Zugehörigkeit zu Jahwe wie der Repräsentation5 Jahwes sind darin
bildlich erfasst. Ganz deutlich findet dieses Verhältnis aber besondere

Beachtung in den drei Verben, die ein Handeln Jahwes an Serubbabel

zum Inhalt haben. Sachlich voranzustellen ist dabei das Verbum
bahär ,erwählen'. Es enthält eine grundsätzliche Aussage über Jahwes
Zuwendung zu Serubbabel, die durch das laqäh ,nehmen, holen' und
sîm kehôtam ,einem Siegel gleich setzen' eine Ergänzung findet,
indem damit Anfang und Ziel jenes Handelns markiert ist.

Der traditionsgeschichtlichen Herkunft dieser Elemente ist zu
entnehmen, dass sie in dieser Häufung nur auf den davidischen König
bezogen wurden und dass sie insgemein zum Fundus der theologumena
gehören, die Würde und Aufgabe eines Königs in Jerusalem festlegen
wollen. Dass sie in den fraglichen Versen dieselbe Funktion haben —
jedoch in typischer Akzentuierung —, ist darum von vornherein
anzunehmen.

Die Zusage V. 23 ist ihrerseits aber nur ein Teil eines weitergreifenden

Themas, das der Prophet in V. 21b f. anzuschlagen hat. Es ist
hier — anfangs in gleichen Worten wie 2, 6 — von einem göttlichen
Eingreifen weltweiten Ausmasses die Rede, das sich in einer Art
Weltbeben (V. 21) äussert, in welchem zugleich Thron und Potential der
Weltmächte ihren Niedergang finden sollen. Der Umsturz (V. 22) soll
in der Weise der Selbstvernichtung geschehen, wie es von den alten

Kriegen berichtet wird.6 Wieder ermöglicht die traditionsgeschichtliche

Betrachtung das Verständnis: Die Ankündigung bedient sich

der Terminologie und der Vorstellungen, die Israel sich von Jahwes
Gegenwart gebildet hat7. Im welterschütternden Beben kündigt
Jahwe seine Theophanie an mit all ihren Auswirkungen auf Welt-

4 Zur Anschauung vgl. K. Galling, Biblisches Reallexikon. HAT I (1937) S. 481 ff.
(BRL).

5 Vgl. F.Horst, Die zwölf Kleinen Propheten. HAT 1 14 (19542) S. 209; doch
scheint F. Horst weniger vom Gegenstand des Siegels als vom Vollzug der Siegelung

ausgegangen zu sein.
6 Vgl. G. von Rad, Der Heilige Krieg im alten Israel (19593), S. 65; zum Motiv

des Gottesschreckens, der Panik vgl. S. 12f.
7 Vgl. J. Jeremias, Theophanie. Die Geschichte einer alttestamentlichen Gattung.

WMANT 10 (1965) S. 68f., 135, 161 u.a.

70



macht und feindliche Waffen, zu deren Folgen auch das erwählende
Handeln am persischen Bevollmächtigten für Juda, an Serubbabel,

gehört.

Die Verbindung der beiden Motive von Theophanie und Königsheil

ist im Alten Testament nicht singulär. Sie bildet seit der
Nathanweissagung an David: «Und ich war mit dir überall, wohin du gingst,
und ich vertilgte alle deine Feinde vor dir her» (II. Sam. 7, 9), einen

Topos der Königspsalmen und der Königsprophetie8.

Der Adressat der Verse ist Serubbabel, der Beamte in persischen

Diensten, seiner Abstammung nach — wie V. 23 betont9 — ein Sohn
Schealthiels und das heisst: ein Davidide. Schealthiel war nach I. Chr.
3,17 ein Sohn des 598 von Nebukadnezar nach Babel deportierten
judäischen Königs Jojachin. Diesen Enkel Jojachins, seines Zeichens

Beauftragter der persischen Zentralregierung, will Jahwe Zebaoth
nach Haggais Prophétie im Zuge seines weltverändernden Eingriffs
zu seinem Knecht erwählen und gleich einem Siegelring verwenden;
dies bedeutet die Wahl und Einsetzung in das königliche Amt des

Gesalbten. Der Zuspruch Jahwes erklärt Serubbabel zum König nach
der Weise Davids10.

Damit fällt nun auch auf das Siegelgleichnis ein bezeichnendes

Licht. Jeremia hatte einst Jahwes Eidfluch gegen Jojachin (Konjahu)
22, 24 und gegen seine Nachkommen 22, 30 zu richten gehabt. Die
Aufhebung kündigt Haggai an. «Was Jeremia von Jojachin nur einen

Augenblick als möglich gedacht, aber abgelehnt hatte, sollte bei Serubbabel

Wirklichkeit werden: Fortan trug Jahwe diesen Namen an dem

8 Vgl. Ps.2; 18, 18ff. (II. Sam. 22, 18); 20,9; 21, 8ff.; 89, 22ff.; 110,1 - Jes. 8,

23ff.; Mi. 5, 3f.; Am.9,llf.; Jer. 30, 8f.
9 Gegen H. Gressmanns Bedenken, Der Messias. FRLANT 26 (43) (1926) S. 257,

Anm. 1.
10 Der Begriff «Messias», der an dieser Stelle weithin Verwendung findet, ist zu

belastet, so dass man am besten von ihm hier absieht. Vgl. H. Gressmann, a.a.O.
S. 256ff.; K. Elliger, Das Buch der zwölf Kleinen Propheten. ATD 25 (19563)
S. 97; H.W.Wolff, Haggai. BSt 1 (1951) S. 45ff. u.a.; anders mit Recht A.
Bentzen, Quelques remarques sur le mouvement messianique parmi les Juifs aux
environs de l'an 520 avant Jésus-Christ. RHPhR 10 (1930) S. 493ff. («le
rétablissement de la royauté israélite en la personne de Zorobabel» (497). Weiter
noch geht H. Junker, der auch die Königstradition für Hag. 2, 20—23 ablehnt,
HSchAT VIII 3/2 (1938) S. 106ff.

71



Siegelring seiner Rechten...»" Dass Haggai Jeremias Wort kannte,
ist zu vermuten12. Sicher erscheint jedoch, dass Haggai von Serubbabel

mit dem Siegelbild nicht mehr als Jeremia von dessen Vorfahr sagen
wollte, und somit das Gleichnis die beiden Davididen in ihrer
besonderen Dignität als Könige in Israel beschreiben wollte.

Serubbabel hat das Verdienst, den Wiederaufbau des Tempels in
Jerusalem veranlasst zu haben13. Als Vertreter der persischen Zentralgewalt

trat er in die Rechtsnachfolge der davidischen Könige ein, in
deren Eigentum der salomonische Tempel stand, und übernahm auf
diese Weise das Erbe, das ihm als Davidide zustand14. Nun ist der
prophetische Spruch 2, 20—23 unter das Datum gestellt, das in 2,18
als Tag der Grundsteinlegung (24. IX. 520)15 genannt ist. Darum ist
es ganz naheliegend anzunehmen, dass an diesem Tag die Erinnerung
an den Bau des ersten Tempels bei der Gründung der Dynastie neben
der davidischen Abstammung Serubbabels das Seine zu dem prophetischen

Wort beitrug, das ihm kraft göttlicher Autorität die Königswürde

antrug.

Haggai spricht also Serubbabel, dem Davididen, Enkel Jojachins
und Erbauer des Tempels16, am Tage der Grundsteinlegung die Kö-

11 H. Gressmann, a.a.O. S. 262 zu Sach. 3, 8ff.
12 Die Partikel ke blieb vielfach unberücksichtigt; man übersetzte «zum Siegelring».

Anders jedoch Jer. 22, 24.
13 Vgl. Hag. 1, 12ff. ; Sach. 4, 6ff. ; 6, 9ff. K.Galling, Serubbabel und der

Hohepriester beim Wiederaufbau des Tempels in Jerusalem. Studien zur Geschichte
Israels im persischen Zeitalter (1964) S. 127ff. ; ders., Serubbabel und der
Wiederaufbau des Tempels in Jerusalem. Verbannung und Heimkehr. Festschrift für
W.Rudolph (1961) S. 67ff.

14 Vgl. K. Galling, Königliche und nichtkönigliche Stifter beim Tempel von
Jerusalem. BBLAK. ZDPV 68 (1951) S. 134ff.; bes. 135ff. (Vgl. auch II. Sam. 7,
I. Kön. 8; dann K.Koch, Haggais unreines Volk. ZAW 79 (1967) bes. S. 65f.
Koch merkt an, die Sorge für den Tempel sei hinfort den «ausgesonderten
heiligen Personen» zugedacht, «zu denen der König — nach prophetischer Kritik —

nicht mehr zählt». Vgl. auch G. Sauer, a.a.O., S. 199ff.
15 Zur Datierung vgl. die Anm. 13 zitierten Untersuchungen und die Kommentare.

K.Galling hat die Datumsangaben (etwa Hag. 2,18) neu verstehen gelehrt,
indem er eine Zeit der Vorarbeiten annahm, in der der Schutt abgetragen und
die Fundamente freigelegt werden mussten, bevor die Grundsteinlegung
begangen werden konnte. S.o. Anm. 13; im zuerst genannten Aufsatz vgl. bes.

S. 135f., bzw. 78ff.
16 Zum ganzen Vorstellungskomplex vgl. A. S. Kapelrud, Temple Building, a Task

for Gods and Kings. Orientalia 32 (1963) S. 56—62.

72



nigswürde zu; aber der Akt seiner Einsetzung als König wird der
Zukunft vorbehalten, wenn Jahwe kommen und die Welt verändern
wird. «An jenem Tage»17 und d. h. zu Lebzeiten Serubbabels, nicht
in ferner Zukunft, wird Jahwe die Inthronisation vornehmen, wie es

einem König in der Nachfolge Davids gebührt. So ist es die alte
davidische Verheissung, die sich bei Haggai wieder Raum bricht und
nach dem Exil einen neuen Gesalbten Jahwes designieren lässt.

Aus dem allem ergibt sich, dass Haggai die bleibende Bedeutung
des Königtums in dem von Jahwe gestifteten, den Davididen
vorbehaltenen Amt des Gesalbten sieht, welches den universalen
Herrschaftsanspruch Jahwes vor der Völkerwelt repräsentiert.

II.

Zwei Stichworte lenken das Augenmerk auf einige Stellen im ersten
Teil des Sacharjabuches, in denen sich seine Königserwartung
widerzuspiegeln scheint. Im Anschluss an die Vision von der Investitur des

Hohepriesters Josua in Kap. 3, 1—7 findet sich in einem an ihn
adressierten Prophetenwort der als bekannt vorausgesetzte terminus
semäh zusammen mit dem epitheton 'äbdi: «Denn ich bin dabei,
meinen Knecht ,Spross' kommen zu lassen» (3, 8b). Derselbe terminus
semäh wiederum spielt eine Rolle in der auf das letzte Nachtgesicht
«Die vier Wagen» (6, 1—8) folgenden Zeichenhandlung 6, 9—15, wo
der Prophet nach dem vorliegenden Text dem Hohepriester Josua
eine Krone1 aufs Haupt setzen und dazu sagen soll: «So spricht
Jahwe Zebaoth: «Siehe da ein Mann! ,Spross' ist sein Name, denn

unter ihm wird es sprossen, und er wird den Tempel Jahwes bauen.

Jener ist es, der den Tempel Jahwes bauen und Ruhm davontragen
wird; und er wird sitzen und herrschen auf seinem Thron. Und ein
Priester wird vor seinem Thron2 sein und ein gutes Einvernehmen wird
zwischen beiden bleiben» (6, 12f.).

17 Nach 2, 6ff. könnte man an die Fertigstellung des Tempels denken. Von «Endzeit»,

«Endgeschichte» u. dgl. ist hier nicht die Rede.

1 Nach dem Verbum V. 14 und der griechischen Ueberlieferung Singular.
2 Nach LXX: èit Ô£§ià>v aùtoù; MT 'äl kis'ô.

73



Ein zweites derartiges Stichwort neben ,Spross' steht in der

Erklärung zum Nachtgesicht «Leuchter» Kap. 4 und bezieht sich, wie
der vorige Text, auf König und Priester. Der angelus interpres deutet
die beiden Oelbäume zu Seiten des Leuchters: «Diese sind die beiden

Oelsöhne, die dem Herrn der ganzen Erde zu Diensten stehen»

(4, 14)3. Dieser letztere Text ist in seiner Deutung nicht ganz so
umstritten wie 3, 8ff. und 6, 9ff., so dass es gut sein wird, ihn an den

Anfang zu stellen.

Das Gesicht des von zwei Oelbäumen flankierten gewaltigen Leuchters

(4, Iff.)4 findet im Gespräch Sacharjas mit dem Boten nur eine

verhüllende Interpretation. Die sieben Lampen werden mit Jahwes
Augen gleichgesetzt, die über die Erde schweifen (4, 10); der Leuchter
repräsentiert darum Jahwes Gegenwart5. Die Oelbäume rechts und
links sind als die Oelsöhne und d. h. die Gesalbten6 gedeutet, die vor
dem Herrn stehen und seines Winks gewärtig sind. Das Gesicht kennt
also zwei zu gleicher Zeit amtierende Gesalbte gleichen Ranges. Dieser
Gedanke scheint in Israel neu zu sein7. Eine solche Aufteilung der
Funktionen des Gesalbten ist hier zum ersten Mal ausgesprochen.

Von derselben Doppelung aber geht auch das prophetische Wort
in 6,13 aus. Zugleich ist dort eine Identifikation vollzogen, die auf
die Motive der Verteilung der Aemter auf zwei Personen schliessen

lässt. Die eine ist als Tempelerbauer und königlicher Herrscher

3 Auf die Bedeutung von cmd '1 hat vor allem L.Rost hingewiesen: Bemerkungen
zu Sacharja 4. ZAW 63 (1951) S.218ff. (Das kleine Credo [1965] S. 66ff.). -
Zur Auslegung etwa R. Brunner, Sacharja. Zürcher Bibelkommentare (1960)
S. 70ff.

4 Vgl. die Rekonstruktion nach K. Möhlenbrink, Der Leuchter im fünften Nachtgesicht

des Propheten Sacharja. Eine archäologische Untersuchung. ZDPV 52

(1929) S.257ff.; BRL S. 349; BHHWB II. Art. «Lampe» (H. P. Rüger), Sp.
1046f.

5 Der Leuchter gleicht denen, die im salomonischen Tempel benutzt wurden, vgl.
K. Möhlenbrink, a.a.O., S. 273ff., 285f. Vgl. L. G. Rignell, Die Nachtgesichte
des Sacharja. Eine exegetische Studie (1950) S. 175. Vgl. auch die
traditionsgeschichtlichen Erwägungen, ebda. S. 176f. — Die Deutung auf die Gemeinde
ist abwegig, gegen M. Bic, Die Nachtgesichte des Sacharja. BSt 42 (1964)
S. 48 f.

6 Vgl. E. Kutsch, Salbung als Rechtsakt im Alten Testament und im Alten Orient.
BZAW 87 (1963) S. 61; K. Elliger, a.a.O., S. 111; F. Horst, a.a.O., S. 231 u. a.

7 Vgl. W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos. Ein Beitrag zur Sacharja-Exegese.
Festgabe für Walter Baumgartner. ThZ 13 (1957) S. 514ff.

74



(V. 12. 13a), die andere als Priester beschrieben (V. 13b). Es kann
kein Zweifel sein, dass hier wie dort der Tempelerbauer Serubbabel
und der angesprochene Hohepriester Josua gemeint sind, die sich im
Dienste Jahwes in die Würde des Gesalbten teilen müssen. Dies
bestätigt auch die offensichtliche Einfügung V. 4, 6a—10a in den Text
des Nachtgesichts, wo erklärtermassen Worte stehen, die Serubbabel

angehen8. So drängt es sich auf, den einen Oelsohn mit dem Davididen
Serubbabel gleichzusetzen, obwohl es der Text des Nachtgesichts
,Leuchter' selbst nicht ausspricht. Wahrscheinlich hat die 6, 13

angedeutete Zusammenarbeit des Kommissars aus davidischem Stamm
und dem Hohepriester, den beiden Exponenten der frühen nach-
exilischen Gemeinde in Juda, auf die Ausgestaltung der Vision von
den beiden Oelbäumen am Leuchter eingewirkt und bei Sacharja eine

Betonung der Funktionen angeregt, die zuvor vom König selbst oder
den in seinem Dienste stehenden Priestern ausgeübt werden sollten.
Der neuen nachexilischen Zeit ist Rechnung getragen; Israel wird
zur Dyarchie; zwei Gesalbte stehen an der Spitze.

Das Modell «of such a ,modern' piece of machinery» ist nach A. L.
Oppenheim politischen Ursprungs. Es repräsentiert «a transfer of a

political institution» — und zwar der Institution des berüchtigten
«secret service» des Perserreiches Darius I. Hystaspes, allgegenwärtig,
allwissend, allgefährlich — «to a theological level»9. Steht nach V. 12

die die Welt ausleuchtende Lichtquelle göttlicher Präsenz durch
goldene Röhrensysteme in Verbindung mit den Olivenbäumen, was
bedeuten soll, dass es von daher ununterbrochen mit Oel versorgt wird,
ist damit auf die spezielle Aufgabe der beiden Oelspendcr und
Gesalbten verwiesen, die beide im Blick auf den Ort göttlicher Allgegenwart

für das Funktionieren von Jahwes Regierungsapparat haben
werden.

Es hat den Anschein, als ob damit die alte Königsvorstellung eine

beträchtliche Einbusse erlitten habe; bedeutet doch die Gleichstellung
von König und Hohepriester in ihrem Verhältnis zu Jahwe eine

Relativierung der Königswürde. Ist bei Sacharja die Kraft der Davidver-

8 Vgl. K. Galling in den Anm. 13 zitierten Untersuchungen, S. 136ff., bzw. 81 ff.
9 «The Eyes of the Lord». JAOS 88 (1968) S. 173ff., bes. 175f. Zu den

Nachtgesichten in Kap. 1 und 6 ebda. S. 176.

75



heissung minder stark als bei seinem Zeitgenossen Haggai? Ist sie

durch die nachexilischen Verhältnisse gelähmt? Es sei versucht, auf
diese Fragen einzugehen.

Dass 6, 12f. sich auf Serubbabel bezieht, ist nach dem betonten Hinweis

auf den Tempelbau nicht zu bestreiten. Auch die Anknüpfung
an seinen babylonischen Namen zër babili, «Babelspross», mit der

etymologischen Entfaltung: «unter ihm wird es sprossen»10, ist wohl
nicht von ungefähr. Hinzu kommt die Prophétie Haggais (die eben

Serubbabel zum Nachfolger der davidischen Könige designiert11), der
sich die Benennung mit dem vertrauten Prädikat semäh ,Spross'12 zur
Seite stellt.

Von da aus ist es naheliegend, auch die Ankündigung 3, 8 in
ähnlicher Weise zu verstehen und für eine Deutung aus Serubbabel offen
zu halten. Merkwürdig ist nur, dass Sacharjas Zeichenhandlung und
prophetisches Wort an den Hohepriester gerichtet sind, so dass der
Stein mit den sieben Augen (3, 9) vor ihn gestellt und das Diadem
aus der Stiftung der Gola (6, 9ff.) ihm und nicht Serubbabel angetragen
wird. Diese Tatsache hat die Ausleger zu den tiefeingreifenden
Textveränderungen geführt, wie sie seit J. Wellhausen13 von fast allen
Forschern übernommen worden sind14. Danach soll in 6, 11 «Josua,
Sohn Jozadaks, der Hohepriester» erst von einer späteren Bearbeitung

an die Stelle des ursprünglichen «Serubbabel, Sohn Schealthiels,
dem .»16 gesetzt worden sein. Neuere Auslegungen sind gegenüber
solchen literarkritischen Operationen zurückhaltender. Besonders W.
Eichrodt hat eine Erklärung der vorliegenden Tatbestände vertreten,

10 Vgl. E.Sellin, a.a.O., S. 470f. ; H. Gressmann, a.a.O., S. 256, Anm. 1. Anders der
Vorschlag von A. Petitjean, La mission de Zorobabel et la reconstruction du
temple Zach., III, 8—10. Ephem. Theologiae Lovaniensis. Louvain 1966, S.51f.,
der die Wendung auf die Lebensgeschichte Serubbabels bezieht und übersetzt:
«De sa place (vid. Babylon) il monte» (52); vgl. auch S. 70f.

11 S. o. S. 69ff.
12 Nach Jer. 23, 5. Vgl. A. Petitjean, a.a.O., S.63ff. ; auch J.G.Balduin, Semah as

a technical term in the prophets. VT 14 (1964) S. 93ff.
13 Die Kleinen Propheten übersetzt und erklärt. Skizzen und Vorarbeiten (19634)

S. 178. Vgl. W. Eichrodt, a.a.O., S. 513.
14 Vgl W. Eichrodt, a.a.O., S. 512ff.
15 Zu den sonst nötigen Aenderungen in V. 12f. siehe etwa K. Elliger, a.a.O.,

S. 127ff.

76



die dem gegebenen Text und der Prophétie Sacharjas eher gerecht
wirdle.

W. Eichrodt geht davon aus, dass Josua von Sacharja zweimal als

ein Vorzeichen für den Kommenden gewürdigt wird. 3, 8f. nennt ihn
und sein Priesterkollegium «Männer des Vorzeichens»17 und d. h.

Bürgen für den kommenden Spross und Vorhut und Anfang des

Werkes Jahwes. Nach 6, 9ff. hingegen hat der Prophet in vollmächtiger

Zeichenhandlung den Königsspross vorwegnehmend in der
Gestalt des Hohepriesters darzustellen: Er trägt vorläufig stellvertretend

die Krone. So zieht W. Eichrodt in gleichem Zusammenhang die
Leuchtervision hinzu, nach der die Aemter der beiden Gesalbten

Jahwes zusammengehören, im göttlichen Leuchter ihre Mitte haben und
als zwei auserwählte Werkzeuge sich ergänzen. «War das eine durch
besondere Umstände ausser Wirkung gesetzt, so konnte das andere,
das durch alle Anfechtungen siegreich hindurchging, als Bürgschaft
und Bestätigung dafür dienen, dass sein unentbehrlicher Partner ebenfalls

wieder in seine Funktion eingesetzt würde.»18

Es gibt keinerlei Anzeichen dafür, dass sich Serubbabel dem
prophetischen Angebot gegenüber in irgendeiner Weise zugänglich
gezeigt hätte. Vielmehr — jedenfalls in politischer Hinsicht — scheint
das Gegenteil der Fall gewesen zu sein, wie die Geschichte der nach-
exilischen Gemeinde zeigt19. Vermutlich war in diese Zeit20 der Un-
gewissheit hinein Sacharjas Wort, Vision und Zeichenhandlung ein

Hinweis auf das im Amt des Hohepriesters bereits gegenwärtige und
empfangene Heil, das unzertrennbar wie das Amt der Gesalbten
auch den noch nicht gekrönten Herrscher und Davidspross nach sich

zieht, auch wenn im Priesterdienst bisher nur ein Anfang des Heils
sichtbar ist. Seine Hoffnung richtete sich auf die sukzessive
Restitution des davidischen Königtums: Die auf den beiden «Oelsöhnen»
ruhende dyarchische Verfassung ist zum Teil verwirklicht und lässt

10 A.a.O., S. 509ff.
17 Ebda. 510f.
18 Ebda. 515.
19 Vgl. A. Bentzen, a.a.O., S. 493ff.
20 Die genaue Datierung ist schwierig. Vgl. etwa K. Galling, Die Exilswende in

der Sicht des Propheten Sacharja, a.a.O., S. 109ff., vgl. VT 2 (1952) S. 18ff. L. G.

Rignell, a.a.O., S. 123ff.

77



erwarten, dass der designierte Serubbabel die Königskrone doch noch
annehmen und Jahwes «Regierungsbildung» abgeschlossen sein wird.

Welche Macht Sacharjas Vorstellung von dem geteilten Amt des

Gesalbten noch freisetzte, zeigt die weitere Entwicklung der Tradition
nach Sacharja, als Serubbabel den Thron nicht bestieg, die ihm
zugedachte Königskrone als Votivgabe im Tempel aufbewahrt lag (6, 14)
und nur der Hohepriester als Gesalbter amtierte, und sie (nach Jer. 33,

14ff.) sich über die Zeitgrenzen des alttestamentlichen Kanons hinaus

erhielt21. Sacharja hat noch einmal durch einen Eingriff in die
Struktur der Davidtradition, unter Ausdehnung und Verspannung
der alten Verheissung zwischen die mit dem Hohepriester manifest
gewordene Erfüllung und die mit dem König verbundene Erwartung,
die alten Hoffnungen aktiviert und mit der Spannkraft von «jetzt
schon» und «noch nicht» aktualisiert. Mag diese Modifikation die
Gefahr mit sich bringen, dass nun auch das Hoffnungsgut der
Verheissung der politischen Realität geopfert und einem gesalbten
Hohepriester zu Füssen gelegt wird2"2; in jedem Fall war es dieser
theologische Impuls — dem Hesekiels und Deuterojesajas vergleichbar23 —
welcher der Erwartung des zukünftigen davidischen Königtums eine

neue Wende gegeben hat.

Abgeschlossen im März 1972.

21 Vgl. dazu W.Eichrodt, a.a.O., S. 518ff. und vor allem E. Hammerschmidt,
Königsideologie im spätantiken Judentum. ZDMG 113 (1963) S. 493—511, dann
auch S. Talmon, Typen der Messiaserwartung um die Zeitwende, in: Probleme
biblischer Theologie. Von Rad-Festschrift (1971) S. 571—588.

22 Zum spannungsreichen Nebeneinander der neuen mit der althergebrachten
Königskonzeption bis hin zu Herodes dem Grossen vgl. bes. E. Hammerschmidt,
a.a.O., S. 498ff.

22 Vgl. meine noch ungedruckte Dissertation: Das davidische Königtum im Zeugnis
der Propheten. Kiel 1967, S. 228ff., aus der die vorstehenden Ueberlegungen
einen Auszug (in Neufassung) bilden (S. 273—283).

PS: Zu ersterem Hinweis vgl. jetzt FRLANT 107 (1972) S. 132ff.

78


	Die Königserwartung bei den Propheten Haggai und Sacharja

