Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Die Konigserwartung bei den Propheten Haggai und Sacharja
Autor: Seybold, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Konigserwartung bei den Propheten
Haggai und Sacharja

von Klaus Seybold, Kiel

Am Ende des Biichleins Haggai steht ein an Serubbabel gerichtetes
Prophetenwort: «Und es geschah das Wort Jahwes zum zweiten Mal
zu Haggai am vierundzwanzigsten des Monats: Sprich zu Serubbabel,
dem Kommissar fiir Juda:

,Ich gehe daran, Himmel und Erde zu erschiittern.

Und ich stiirze den Thron der Konigreiche um

und ich vernichte die Macht der Konigtiimer bei den Vélkern.
Und ich stiirze Wagen und ihre Lenker,

und die Rosse miissen hernieder und ihre Reiter.

Jeder durchs Schwert seines Bruders.

An jenem Tage — ist der Spruch Jahwe Zebaoths — nehme ich
dich Serubbabel, Sohn Schealthiels, meinen Knecht — ist Jahwes
Spruch — und setze dich einem Siegel gleich; denn dich habe ich
erwihlt — ist der Spruch Jahwe Zebaoths’» (2, 20—23)1,

Dieser Spruch trigt traditionelle Ziige. Besonders im letzten Teil
(V. 23) wendet sich der Prophet an sein Gegeniiber mit feierlichen
Worten, deren konventionelle Prigung unschwer zu erkennen ist. So
klingt in dem Titel «mein Knecht», der dem persischen Beamten zu-
gelegt wird, deutlich die Sprache des Hofes an, die fiir den Konig
solche epitheta bereithilt®. In Israel jedoch kommt dem Pridikat
insofern besondere Bedeutung zu, als es vor allem dazu dient, Jahwes
Verhiltnis zu dem davidischen Herrscher theologisch zu bestimmen?.

1 Nach MT. Vgl. die Kommentare.

2 Zu pihit jehfida vgl. A. Alt, Die Rolle Samarias bei der Entstechung des Juden-
tums. Festschrift fiir O.Procksch (1934) S.24f., Anm.2 (Kleine Schriften II
(1953) S.33f., Anm. 2).

3Vgl. G. Sauer, Serubbabel in der Sicht Haggais und Sacharjas, in: Das ferne und
nahe Wort. Rost-Festschrift. BZAW 105 (1967) S. 203f.

69



Dieses Verhiltnis soll auch mit dem Gleichnis vom Siegelring Jahwes*
zum Ausdruck gebracht werden. Die rechtlichen Beziehungen der Zu-
gehorigkeit zu Jahwe wie der Reprisentation® Jahwes sind darin
bildlich erfasst. Ganz deutlich findet dieses Verhiltnis aber besondere
Beachtung in den drei Verben, die ein Handeln Jahwes an Serubbabel
zum Inhalt haben. Sachlich voranzustellen ist dabei das Verbum
bahir ,erwihlen’. Es enthilt eine grundsitzliche Aussage iiber Jahwes
Zuwendung zu Serubbabel, die durch das lagih ,nehmen, holen’ und
§im kehotam ,einem Siegel gleich setzen’ eine Erginzung findet, in-
dem damit Anfang und Ziel jenes Handelns markiert ist.

Der traditionsgeschichtlichen Herkunft dieser Elemente ist zu ent-
nehmen, dass sie in dieser Hiufung nur auf den davidischen Konig
bezogen wurden und dass sie insgemein zum Fundus der theologumena
gehoren, die Wiirde und Aufgabe eines Konigs in Jerusalem festlegen
wollen. Dass sie in den fraglichen Versen dieselbe Funktion haben —
jedoch in typischer Akzentuierung —, ist darum von vornherein an-
zunehmen.

Die Zusage V. 23 ist ihrerseits aber nur ein Teil eines weitergreifen-
den Themas, das der Prophet in V. 21b f. anzuschlagen hat. Es ist
hier — anfangs in gleichen Worten wie 2, 6 — von einem gottlichen
Eingreifen weltweiten Ausmasses die Rede, das sich in einer Art Welt-
beben (V.21) dussert, in welchem zugleich Thron und Potential der
Weltmichte ithren Niedergang finden sollen. Der Umsturz (V. 22) soll
in der Weise der Selbstvernichtung geschehen, wie es von den alten
Kriegen berichtet wird.® Wieder ermoglicht die traditionsgeschicht-
liche Betrachtung das Verstindnis: Die Ankiindigung bedient sich
der Terminologie und der Vorstellungen, die Israel sich von Jahwes
Gegenwart gebildet hat”. Im welterschiitternden Beben kiindigt
Jahwe seine Theophanie an mit all ihren Auswirkungen auf Welt-

4 Zur Anschauung vgl. K. Galling, Biblisches Reallexikon. HAT I (1937) S. 481ff.
(BRL).

5Vgl. F.Horst, Die zwolf Kleinen Propheten. HAT 114 (1954%) S.209; doch
scheint F. Horst weniger vom Gegenstand des Siegels als vom Vollzug der Siege-
lung ausgegangen zu sein.

8 Vgl. G. von Rad, Der Heilige Krieg im alten Israel (19593), S.65; zum Motiv
des Gottesschreckens, der Panik vgl. S. 12f.

7Vgl. J. Jeremias, Theophanie. Die Geschichte einer alttestamentlichen Gattung.
WMANT 10 (1965) S. 68f., 135, 161 u. a.

70



macht und feindliche Waffen, zu deren Folgen auch das erwihlende
Handeln am persischen Bevollmichtigten fiir Juda, an Serubbabel,
gehort.

Die Verbindung der beiden Motive von Theophanie und Konigs-
heil ist im Alten Testament nicht singulr. Sie bildet seit der Nathan-
weissagung an David: «Und ich war mit dir tiberall, wohin du gingst,
und ich vertilgte alle deine Feinde vor dir her» (II. Sam. 7, 9), einen
Topos der Konigspsalmen und der Konigsprophetie®.

Der Adressat der Verse ist Serubbabel, der Beamte in persischen
Diensten, seiner Abstammung nach — wie V. 23 betont® — ein Sohn
Schealthiels und das heisst: ein Davidide. Schealthiel war nach 1. Chr.
3,17 ein Sohn des 598 von Nebukadnezar nach Babel deportierten
juddischen Konigs Jojachin. Diesen Enkel Jojachins, seines Zeichens
Beauftragter der persischen Zentralregierung, will Jahwe Zebaoth
nach Haggais Prophetie im Zuge seines weltverindernden Eingriffs
zu seinem Knecht erwihlen und gleich einem Siegelring verwenden;
dies bedeutet die Wahl und Einsetzung in das kdnigliche Amt des
Gesalbten. Der Zuspruch Jahwes erklirt Serubbabel zum Konig nach
der Weise Davids'.

Damit fillt nun auch auf das Siegelgleichnis ein bezeichnendes
Licht. Jeremia hatte einst Jahwes Eidfluch gegen Jojachin (Konjahu)
22,24 und gegen seine Nachkommen 22, 30 zu richten gehabt. Die
Aufhebung kiindigt Haggai an. «Was Jeremia von Jojachin nur einen
Augenblick als moglich gedacht, aber abgelehnt hatte, sollte bei Serub-
babel Wirklichkeit werden: Fortan trug Jahwe diesen Namen an dem

8Vgl. Ps.2; 18, 18ff. (IL Sam.22,18); 20,9; 21, 8ff.; 89, 22ff.; 110,1 — Jes. 8,
23ff.; Mi. 5, 3f.; Am. 9, 11f.; Jer. 30, 8f.

9 Gegen H. Gressmanns Bedenken, Der Messias. FRLANT 26 (43) (1926) S. 257,
Anm. 1.

10 Der Begriff «Messias», der an dieser Stelle weithin Verwendung findet, ist zu
belastet, so dass man am besten von ihm hier absieht. Vgl. H. Gressmann, a.a.O.
S. 256ff.; K. Elliger, Das Buch der zw&lf Kleinen Propheten. ATD 25 (19569)
S.97; H.W. Wolff, Haggai. BSt1 (1951) S.45ff. u.a.; anders mit Recht A.
Bentzen, Quelques remarques sur le mouvement messianique parmi les Juifs aux
environs de l’an 520 avant Jésus-Christ. RHPhR 10 (1930) S. 493ff. («le ré-
tablissement de la royauté israélite en la personne de Zorobabel» (497). Weiter
noch geht H. Junker, der auch die Konigstradition fiir Hag. 2, 20—23 ablehnt,
HSchAT VIII 3/2 (1938) S. 106ff.

71



Siegelring seiner Rechten .. .»!* Dass Haggai Jeremias Wort kannte,
ist zu vermuten'. Sicher erscheint jedoch, dass Haggai von Serubbabel
mit dem Siegelbild nicht mehr als Jeremia von dessen Vorfahr sagen
wollte, und somit das Gleichnis die beiden Davididen in ihrer be-
sonderen Dignitit als Kénige in Israel beschreiben wollte.

Serubbabel hat das Verdienst, den Wiederaufbau des Tempels in
Jerusalem veranlasst zu haben'®. Als Vertreter der persischen Zentral-
gewalt trat er in die Rechtsnachfolge der davidischen Konige ein, in
deren Eigentum der salomonische Tempel stand, und iibernahm auf
diese Weise das Erbe, das thm als Davidide zustand!4. Nun ist der
prophetische Spruch 2, 20—23 unter das Datum gestellt, das in 2, 18
als Tag der Grundsteinlegung (24. I1X. 520)*® genannt ist. Darum ist
es ganz naheliegend anzunehmen, dass an diesem Tag die Erinnerung
an den Bau des ersten Tempels bei der Griindung der Dynastie neben
der davidischen Abstammung Serubbabels das Seine zu dem prophe-
tischen Wort beitrug, das ihm kraft gottlicher Autoritit die Konigs-
wiirde antrug.

Haggai spricht also Serubbabel, dem Davididen, Enkel Jojachins
und Erbauer des Tempels'®, am Tage der Grundsteinlegung die K&-

11 H, Gressmann, a.a.0. S. 262 zu Sach. 3, 8ff.

12 Dje Partikel ke blieb vielfach unberiicksichtigt; man {ibersetzte «zum Siegelring».
Anders jedoch Jer. 22, 24.

18Vgl. Hag. 1, 12ff.; Sach. 4, 6ff.; 6, 9ff. K. Galling, Serubbabel und der Hohe-
priester beim Wiederaufbau des Tempels in Jerusalem. Studien zur Geschichte
Israels im persischen Zeitalter (1964) S.127ff.; ders., Serubbabel und der Wie-
deraufbau des Tempels in Jerusalem. Verbannung und Heimkehr. Festschrift fiir
W. Rudolph (1961) S. 67ff.

14 Vel. K. Galling, Kénigliche und nichtkénigliche Stifter beim Tempel von Je-
rusalem. BBLAK. ZDPV 68 (1951) S. 134ff.; bes. 135ff. (Vgl. auch II. Sam.7,
I. Kén. 8; dann K. Koch, Haggais unreines Volk. ZAW 79 (1967) bes. S. 65f.
Koch merkt an, die Sorge fiir den Tempel sei hinfort den «ausgesonderten hei-
ligen Personen» zugedacht, «zu denen der Konig — nach prophetischer Kritik —
nicht mehr zihlt». Vgl. auch G. Sauer, a.a2.0., S. 199ff.

15 Zur Datierung vgl. die Anm. 13 zitierten Untersuchungen und die Kommentare.
K. Galling hat die Datumsangaben (etwa Hag. 2, 18) neu verstehen gelehrt, in-
dem er eine Zeit der Vorarbeiten annahm, in der der Schutt abgetragen und
die Fundamente freigelegt werden mussten, bevor die Grundsteinlegung be-
gangen werden konnte. S.0. Anm. 13; im zuerst genannten Aufsatz vgl. bes.
S. 135f., bzw. 78ff.

16 Zum ganzen Vorstellungskomplex vgl. A.S. Kapelrud, Temple Building, a Task
for Gods and Kings. Orientalia 32 (1963) S. 56—62.

72



nigswiirde zu; aber der Akt seiner Einsetzung als Konig wird der Zu-
kunft vorbehalten, wenn Jahwe kommen und die Welt verindern
wird. «An jenem Tage»'” und d.h. zu Lebzeiten Serubbabels, nicht
in ferner Zukunft, wird Jahwe die Inthronisation vornehmen, wie es
einem Konig in der Nachfolge Davids gebiihrt. So ist es die alte
davidische Verbeissung, die sich bei Haggai wieder Raum bricht und
nach dem Exil einen neuen Gesalbten Jahwes designieren lasst.

Aus dem allem ergibt sich, dass Haggai die bleibende Bedeutung
des Konigtums in dem von Jahwe gestifteten, den Davididen vorbe-
haltenen Amt des Gesalbten sieht, welches den u#niversalen Herr-
schaftsanspruch Jahwes vor der Volkerwelt reprisentiert.

II.

Zwei Stichworte lenken das Augenmerk auf einige Stellen im ersten
Teil des Sacharjabuches, in denen sich seine Konigserwartung wider-
zuspiegeln scheint. Im Anschluss an die Vision von der Investitur des
Hohepriesters Josua in Kap.3,1—7 findet sich in einem an ihn
adressierten Prophetenwort der als bekannt vorausgesetzte terminus
semih zusammen mit dem epitheton “Abdil: «Denn ich bin dabei,
meinen Knecht ,Spross’ kommen zu lassen» (3, 8b). Derselbe terminus
semih wiederum spielt eine Rolle in der auf das letzte Nachtgesicht
«Die vier Wagen» (6, 1—8) folgenden Zeichenhandlung 6, 9—15, wo
der Prophet nach dem vorliegenden Text dem Hohepriester Josua
eine Krone! aufs Haupt setzen und dazu sagen soll: «So spricht
Jahwe Zebaoth: «Siehe da ein Mann! ,Spross’ ist sein Name, denn
unter ihm wird es sprossen, und er wird den Tempel Jahwes bauen.
Jener ist es, der den Tempel Jahwes bauen und Ruhm davontragen
wird; und er wird sitzen und herrschen auf seinem Thron. Und ein
Priester wird vor seinem Thron? sein und ein gutes Einvernehmen wird

zwischen beiden bleiben» (6, 12f.).

17 Nach 2, 6ff. konnte man an die Fertigstellung des Tempels denken. Von «End-
zeit», «Endgeschichte» u. dgl. ist hier nicht die Rede.

1 Nach dem Verbum V. 14 und der griechischen Ueberlieferung Singular.
2 Nach LXX: &n 8eEi@v adrod; MT il kis’ 6.

73



Ein zweites derartiges Stichwort neben ,Spross’ steht in der Er-
klirung zum Nachtgesicht «Leuchter» Kap. 4 und bezieht sich, wie
der vorige Text, auf Konig und Priester. Der angelus interpres deutet
die beiden Oelbiume zu Seiten des Leuchters: «Diese sind die beiden
QOelsohne, die dem Herrn der ganzen Erde zu Diensten stehen»
(4, 14)3. Dieser letztere Text ist in seiner Deutung nicht ganz so um-
stritten wie 3, 8ff. und 6, 9ff., so dass es gut sein wird, ihn an den
Anfang zu stellen.

Das Gesicht des von zwei Oelbiumen flankierten gewaltigen Leuch-
ters (4, 1ff.)* findet im Gesprich Sacharjas mit dem Boten nur eine
verhiillende Interpretation. Die siecben Lampen werden mit Jahwes
Augen gleichgesetzt, die iiber die Erde schweifen (4, 10); der Leuchter
reprasentiert darum Jahwes Gegenwart®. Die Oelbiume rechts und
links sind als die Oelsshne und d. h. die Gesalbten® gedeutet, die vor
dem Herrn stehen und seines Winks gewirtig sind. Das Gesicht kennt
also zwei zu gleicher Zeit amtierende Gesalbte gleichen Ranges. Dieser
Gedanke scheint in Israel neu zu sein’. Eine solche Aufteilung der
Funktionen des Gesalbten ist hier zum ersten Mal ausgesprochen.

Von derselben Doppelung aber geht auch das prophetische Wort
in 6,13 aus. Zugleich ist dort eine Identifikation vollzogen, die auf
die Motive der Verteilung der Aemter auf zwei Personen schliessen
lisst. Die eine ist als Tempelerbauer und koniglicher Herrscher

3 Auf die Bedeutung von ‘md °l hat vor allem L. Rost hingewiesen: Bemerkungen
zu Sacharja 4. ZAW 63 (1951) S.218ff. (Das kleine Credo [1965] S. 66ff.). —
Zur Auslegung etwa R.Brunner, Sacharja. Ziircher Bibelkommentare (1960)
S. 70ff.

4 Vgl. die Rekonstruktion nach K. Mdhlenbrink, Der Leuchter im fiinften Nacht-
gesicht des Propheten Sacharja. Eine archiologische Untersuchung. ZDPV 52
(1929) S.257ff.; BRL S.349; BHHWB II. Art. «Lampe» (H.P.Riiger), Sp.
1046f.

5Der Leuchter gleicht denen, die im salomonischen Tempel benutzt wurden, vgl.
K. Mohlenbrink, a.a.O., S.273ff., 285f. Vgl. L. G. Rignell, Die Nachtgesichte
des Sacharja. Eine exegetische Studie (1950) S.175. Vgl. auch die traditions-
geschichtlichen Erwigungen, ebda. S.176f. — Die Deutung auf die Gemeinde
ist abwegig, gegen M.Bi& Die Nachtgesichte des Sacharja. BSt42 (1964)
S. 48f.

8 Vgl. E. Kutsch, Salbung als Rechtsakt im Alten Testament und im Alten Orient.
BZAW 87 (1963) S. 61; K. Elliger, a.a.0., S. 111; F. Horst, a.2.0., S. 231 u. a.

7Vgl. W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos. Ein Beitrag zur Sacharja-Exegese.
Festgabe fiir Walter Baumgartner. ThZ 13 (1957) S. 514ff.

74



(V.12.13a), die andere als Priester beschrieben (V. 13b). Es kann
kein Zweifel sein, dass hier wie dort der Tempelerbauer Serubbabel
und der angesprochene Hohepriester Josua gemeint sind, die sich im
Dienste Jahwes in die Wiirde des Gesalbten teilen miissen. Dies be-
statigt auch die offensichtliche Einfiigung V. 4, 6a—10a in den Text
des Nachtgesichts, wo erklirtermassen Worte stehen, die Serubbabel
angehen®. So dringt es sich auf, den einen Oelsohn mit dem Davididen
Serubbabel gleichzusetzen, obwohl es der Text des Nachtgesichts
,Leuchter’ selbst nicht ausspricht. Wahrscheinlich hat die 6, 13 ange-
deutete Zusammenarbeit des Kommissars aus davidischem Stamm
und dem Hohepriester, den beiden Exponenten der frithen nach-
exilischen Gemeinde in Juda, auf die Ausgestaltung der Vision von
den beiden Oelbiumen am Leuchter eingewirkt und bei Sacharja eine
Betonung der Funktionen angeregt, die zuvor vom Konig selbst oder
den in seinem Dienste stehenden Priestern ausgeiibt werden sollten.
Der neuen nachexilischen Zeit ist Rechnung getragen; Israel wird
zur Dyarchie; zwei Gesalbte stehen an der Spitze.

Das Modell «of such a ,modern’ piece of machinery» ist nach A. L.
Oppenheim politischen Ursprungs. Es reprisentiert «a transfer of a
political institution» — und zwar der Institution des beriichtigten
«secret service» des Perserreiches Darius I. Hystaspes, allgegenwirtig,
allwissend, allgefahrlich — «to a theological level»®. Steht nach V. 12
die die Welt ausleuchtende Lichtquelle gottlicher Prisenz durch gol-
dene Rohrensysteme in Verbindung mit den Olivenbaumen, was be-
deuten soll, dass es von daher ununterbrochen mit Oel versorgt wird,
ist damit auf die spezielle Aufgabe der beiden Oeclspender und Ge-
salbten verwiesen, die beide im Blick auf den Ort gottlicher Allgegen-
wart fiir das Funktionieren von Jahwes Regierungsapparat haben
werden.

Es hat den Anschein, als ob damit die alte Kénigsvorstellung eine
betrichtliche Einbusse erlitten habe; bedeutet doch die Gleichstellung
von Konig und Hohepriester in ihrem Verhiltnis zu Jahwe eine Rela-
tivierung der Konigswiirde. Ist bei Sacharja die Kraft der Davidver-

8 Vgl. K. Galling in den Anm. 13 zitierten Untersuchungen, S. 136ff., bzw. 81ff.
® «The Eyes of the Lord». JAOS 88 (1968) S.173ff., bes. 175f. Zu den Nacht-
gesichten in Kap. 1 und 6 ebda. S. 176.

75



heissung minder stark als bei seinem Zeitgenossen Haggai? Ist sie
durch die nachexilischen Verhiltnisse gelihmt? Es sei versucht, auf
diese Fragen einzugehen.

Dass 6, 12f. sich auf Serubbabel bezieht, ist nach dem betonten Hin-
weis auf den Tempelbau nicht zu bestreiten. Auch die Ankniipfung
an seinen babylonischen Namen zér babili, «Babelspross», mit der
etymologischen Entfaltung: «unter ihm wird es sprossen»!?, ist wohl
nicht von ungefihr. Hinzu kommt die Prophetie Haggais (die eben
Serubbabel zum Nachfolger der davidischen Konige designiert!!), der

sich die Benennung mit dem vertrauten Pridikat semih ,Spross’'? zur
Seite stellt.

Von da aus ist es naheliegend, auch die Ankiindigung 3, 8 in ihn-
licher Weise zu verstehen und fiir eine Deutung aus Serubbabel offen
zu halten. Merkwiirdig ist nur, dass Sacharjas Zeichenhandlung und
prophetisches Wort an den Hohepriester gerichtet sind, so dass der
Stein mit den sieben Augen (3,9) vor ithn gestellt und das Diadem
aus der Stiftung der Gola (6, 9ff.) ithm und nicht Serubbabel angetragen
wird. Diese Tatsache hat die Ausleger zu den tiefeingreifenden Text-
veranderungen gefiithrt, wie sie seit J. Wellhausen'® von fast allen
Forschern tibernommen worden sind!*. Danach soll in 6, 11 «Josua,
Sohn Jozadaks, der Hohepriester» erst von einer spiteren Bearbei-
tung an die Stelle des urspriinglichen «Serubbabel, Sohn Schealthiels,
dem .. .»" gesetzt worden sein. Neuere Auslegungen sind gegeniiber
solchen literarkritischen Operationen zuriickhaltender. Besonders W.
Eichrodt hat eine Erklirung der vorliegenden Tatbestinde vertreten,

10 Vgl. E. Sellin, a.a.0., S. 470f.; H. Gressmann, a.a.0., S. 256, Anm. 1. Anders der
Vorschlag von A. Petitjean, La mission de Zorobabel et la reconstruction du
temple Zach., III, 8—10. Ephem. Theologiae Lovaniensis. Louvain 1966, S.51f.,
der die Wendung auf die Lebensgeschichte Serubbabels bezieht und iibersetzt:
«De sa place (vid. Babylon) il monte» (52); vgl. auch S. 70f.

11§, 0. S. 69ff.

12 Nach Jer.23,5. Vgl. A. Petitjean, a.a.0., S.63ff.; auch ].G. Balduin, Semah as
a technical term in the prophets. VT 14 (1964) S. 93ff.

13 Die Kleinen Propheten iibersetzt und erklart. Skizzen und Vorarbeiten (1963%)
S.178. Vgl. W. Eichrodt, a.a.0., S.513.

14 Vel W. Eichrodt, a.a.0., S.512ff.

157Zu den sonst notigen Aenderungen in V. 12f. siehe etwa K. Elliger, a.2.0,,
8. 127ff.

76



die dem gegebenen Text und der Prophetie Sacharjas eher gerecht
wird 1°.

W. Eichrodt geht davon aus, dass Josua von Sacharja zweimal als
ein Vorzeichen fiir den Kommenden gewlirdigt wird. 3, 8f. nennt ihn
und sein Priesterkollegium «Minner des Vorzeichens»'” und d.h.
Biirgen fiir den kommenden Spross und Vorhut und Anfang des
Werkes Jahwes. Nach 6, 9ff. hingegen hat der Prophet in vollmich-
tiger Zeichenhandlung den Konigsspross vorwegnehmend in der Ge-
stalt des Hohepriesters darzustellen: Er trdgt vorliunfig stellvertre-
tend die Krone. So zieht W. Eichrodt in gleichem Zusammenhang die
Leuchtervision hinzu, nach der die Aemter der beiden Gesalbten
Jahwes zusammengehoren, im gottlichen Leuchter ihre Mitte haben und
als zwei auserwihlte Werkzeuge sich erginzen. «War das eine durch
besondere Umstinde ausser Wirkung gesetzt, so konnte das andere,
das durch alle Anfechtungen siegreich hindurchging, als Biirgschaft
und Bestidtigung dafiir dienen, dass sein unentbehrlicher Partner eben-
falls wieder in seine Funktion eingesetzt wiirde.»®

Es gibt keinerlei Anzeichen dafiir, dass sich Serubbabel dem pro-
phetischen Angebot gegeniiber in irgendeiner Weise zuginglich ge-
zeigt hitte. Vielmehr — jedenfalls in politischer Hinsicht — scheint
das Gegenteil der Fall gewesen zu sein, wie die Geschichte der nach-
exilischen Gemeinde zeigt!®. Vermutlich war in diese Zeit** der Un-
gewissheit hinein Sacharjas Wort, Vision und Zeichenhandlung ein
Hinweis auf das im Amt des Hohepriesters bereits gegenwirtige und
empfangene Heil, das unzertrennbar wie das Amt der Gesalbten
auch den noch nicht gekronten Herrscher und Davidspross nach sich
zieht, auch wenn im Priesterdienst bisher nur ein Anfang des Heils
sichtbar ist. Seine Hoffnung richtete sich auf die sukzessive Resti-
tution des davidischen Kénigtums: Die auf den beiden «Oelsohnen»
ruhende dyarchische Verfassung ist zum Teil verwirklicht und ldsst

16 A.a.0., S. 509ff.

17 Ebda. 510f.

18 Ebda. 515.

19 Vgl. A. Bentzen, a.a.0O., S. 493ff.

20 Die genaue Datierung ist schwierig. Vgl. etwa K. Galling, Die Exilswende in
der Sicht des Propheten Sacharja, a.a.0., S. 109ff., vgl. VT 2 (1952) S. 18ff. L. G.
Rignell, a.a.0., S. 123ff.

77



erwarten, dass der designierte Serubbabel die Konigskrone doch noch
annehmen und Jahwes «Regierungsbildung» abgeschlossen sein wird.

Welche Macht Sacharjas Vorstellung von dem geteilten Amt des
Gesalbten noch freisetzte, zeigt die weitere Entwicklung der Tradition
nach Sacharja, als Serubbabel den Thron nicht bestieg, die ihm zu-
gedachte Konigskrone als Votivgabe im Tempel aufbewahrt lag (6, 14)
und nur der Hohepriester als Gesalbter amtierte, und sie (nach Jer. 33,
141f.) sich iiber die Zeitgrenzen des alttestamentlichen Kanons hin-
aus erhielt?'. Sacharja hat noch einmal durch einen Eingriff in die
Struktur der Davidtradition, unter Ausdehnung und Verspannung
der alten Verheissung zwischen die mit dem Hohepriester manifest
gewordene Erfiillung und die mit dem Kénig verbundene Erwartung,
die alten Hoffnungen aktiviert und mit der Spannkraft von «jetzt
schon» und «noch nicht» aktualisiert. Mag diese Modifikation die
Gefahr mit sich bringen, dass nun auch das Hoffnungsgut der Ver-
heissung der politischen Realitit geopfert und einem gesalbten Hohe-
priester zu Fiissen gelegt wird?; in jedem Fall war es dieser theo-
logische Impuls — dem Hesekiels und Deuterojesajas vergleichbar?® —
welcher der Erwartung des zukiinftigen davidischen Konigtums eine
neue Wende gegeben hat.

Abgeschlossen im Mirz 1972.

21 Vgl. dazu W. Eichrodt, a.a.0., S.518ff. und vor allem E. Hammerschmidt, K&-
nigsideologie im spitantiken Judentum. ZDMG 113 (1963) S.493-511, dann
auch S. Talmon, Typen der Messiaserwartung um die Zeitwende, in: Probleme
biblischer Theologie. Von Rad-Festschrift (1971) S.571-588.

22 Zum spannungsreichen Nebeneinander der neuen mit der althergebrachten
Konigskonzeption bis hin zu Herodes dem Grossen vgl. bes. E. Hammerschmidt,
a.a.0., S. 498ff.

23 Vgl. meine noch ungedruckte Dissertation: Das davidische Kénigtum im Zeugnis
der Propheten. Kiel 1967, S.228ff., aus der die vorstehenden Ueberlegungen
einen Auszug (in Neufassung) bilden (S. 273-283).

PS: Zu ersterem Hinweis vgl. jetzt FRLANT 107 (1972) S. 132ff.

78



	Die Königserwartung bei den Propheten Haggai und Sacharja

