Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Verhangnis und Wende bei Friedrich Gogarten und bei Theodor W.
Adorno

Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hoffnung zugrundeliegt, war so stark, dass die neuplatonische
Seelenauffassung auch fiir das jidisch religiose Empfinden
im Mittelalter noch nicht ausreichte. Von daher wird der
leibliche Tod doch nicht nur als Erlosung aus dem Kerker ge-
wertet und eine Auferstehung der leib-seelischen Gesamt-
personlichkeit erwartet.

28b) Die gesammelten Trinen stehen hier fiir den «Tau», der
(im Anschluss an Jes. 26, 19 vor allem) sonst meist das Mittel
der Totenwiederbelebung im Eschaton ist. Vgl. die Hinweise
bei Bernstein, a.a.0. S. 340. Dort s. auch die Lesart lehasqit
bam ‘abar6taj (mit ihnen meine Qualen zu stillen).

Verhingnis und Wende bei Friedrich Gogarten
und bei Theodor W. Adorno

von Ulrich Hedinger, Steinmaur

Die Verschiedenheit der Gedankenwelt des christlichen Theologen
F. Gogarten und des jiidischen Philosophen bzw. Soziologen Th. W.
Adorno ldsst sich nicht mit den Grenzen ihrer Fakultiten oder Reli-
gionen erkliren. Sie folgt vielmehr aus der Nihe bzw. Ferne zu dem
im Faschismus kulminierenden europiischen Irrationalismus. Indessen
sind gewisse Begriffe und Ansatzpunkte der beiden Gedankenwelten
einander ihnlich. Beide distanzieren sich sowohl von einem meta-
physischen oder geschichtlich-evolutioniren Optimismus als auch von
einem metaphysischen oder geschichtlichen Pessimismus. Beide ver-
suchen, dem Denken und Existieren einen Weg zu brechen, der
sowohl vom Bereich des Indeterminismus als auch vom Bereich
des Determinismus wegfithrt. Beide sind {iiberzeugt, dass sich
das Humanum nicht in einer gegeniiber den Zwingen von Na-
‘tur und Geschichte sturmfreien Zone entwirft und entfaltet, dass
aber das Menschsein auch nicht immer und iiberall von den bio-

1 Fiir Th. W. Adorno vgl. Negative Dialektik, 1966, S. 166.

57



logischen, geschichtlichen und psychologischen Gegebenheiten gepragt
sein und bleiben muss, ohne Moglichkeit, dass mit ihm ein Neues be-
ginnen konnte. Bei beiden vereinigen sich eine antiidealistische mit
einer antipositivistschen Linie!; erstere richtet sich gegen die Philo-
sophie, die Geist und Wirklichkeit miteinander identifiziert oder ver-
sohnt hat, letztere gegen die Weltanschauung, welche die Faktizititen
ohne Frage nach einem sie transzendierenden Geist und Sinn erkennen
will. Bei Gogarten und bei Adorno taucht gelegentlich der Begriff
«Verhdngnis» auf2?. Er vermag die Distanz beider zu Optimismus,
Indeterminismus und Idealismus gut zu markieren. Terminologisch
begegnet bei Gogarten, sachlich auch bei Adorno, der Begriff
«Wende»3. Er kennzeichnet die Distanz der beiden Denker zu Pessi-
mismus, Determinismus und Positivismus.

Gogarten und Adorno erkennen ein in der Neuzeit waltendes Ver-
hidngnis. Als dessen Grund bezeichnen sie die absolutgesetzte Auto-
nomie des menschlichen Individuums. Selbstindigkeit und Un-Ab-
hingigkeit des Menschen gegeniiber den geschichtlichen und gesell-
schaftlichen Michtigkeiten und gegeniiber der Natur werden von bei-
den im Prinzip bejaht. Gogarten versteht sie als Wirkung des Evan-
geliums. Dieser entspricht die neuzeitliche Sakularisierung der abend-
lindischen Gesellschaft. Adorno sieht in thnen das von der Aufklirung
intendierte und einst auch ansatzweise realisierte Gut. Dort aber sehen
beide das Verhingnis wirksam, wo sich die neuzeitliche Autonomie
zu «Autonomismus» auswuchs, der das Worauf-hin der Autonomie
ausser acht lisst und dadurch aufs Ausserste gefihrdet oder aufhebt.
In der niheren Bestimmung des Verhingnisses des «Autonomismus»
und der Wende des Verhingnisses freilich treten die beiden Denker
radikal auseinander.

Christen sind nach F. Gogarten Menschen, die gegeniiber der «Welt»
frei sind und selbstindig iiber ihr Tun und Lassen zu entscheiden
haben. Solche Selbstindigkeit hingt allerdings am Glauben der Men-

21953 erscheint F. Gogartens Werk mit dem Titel «Verhingnis und Hoffnung der
Neuzeit». Fiir Th. W. Adorno vgl. Negative Dialektik, S.293 und 309; ebenso
die mit «Verhingnis» verwandten Begriffe «Bann» und «Verblendung» (S. 399).

3S. F. Gogartens 1966 erschienenen Grundfragen zu Christologie mit dem Haupt-
titel «Jesus Christus, Wende der Welt».

58



schen, zu Christus zu gehdren, «und das einzig und allein dadurch,
dass dieser Christus, dessen sie sind, Gottes ist»*. Christus hat die Macht
der Welt gebrochen, die religiose Verehrung erheischt und sich die
Menschen unterwirft®. Wo aber der Mensch nicht mehr glaubend
an Christus hingt, wird ihm die Gabe der Autonomie zum Verhing-
nis — nicht nur ithm allein, sondern dem Kosmos, der dann im
«Argen» liegt und nicht mehr Schopfung ist®. Die Welt will dann wie-
der religios verehrt werden. Nach der Sikularisierung kann dies in der
Forderung geschehen, dass ich Person sein soll?. Darin scheint keine
Heteronomie mehr wirksam zu sein, sondern nur eben hochste Auto-
nomie — Autonomie aber, die nichts anderes ist als absolut verinner-
lichte Heteronomie, als das Gesetz, das den Menschen ganz auf sich
selbst wirft und in «tragischer Selbstbehauptung» scheitern ldsst®.
Das Scheitern griindet darin, dass der Mensch das «Ganze» des Kos-
mos und der Geschichte in einer Idee denkt, in der es ihm verfighar
wird. In solchem Denken verschliesst er sich seiner unverfiigbaren
Geschichtlichkeit, in der ithm Gott als Zukunft und Schopfer be-
gegnet®. Das Verhingnis «sidkularistisch»!® verstandener Autonomie
besteht also darin, dass es den Menschen in seiner Totalitit zu einem
Verfiigenden macht und ihn der Welt als einer total verfiigbaren
tiberantwortet. Zwar soll der Mensch iiber Zukunft verfiigen, sie auf
Grund seiner Kenntnis von Vergangenheit und Gegenwart denken,
planen und vorwegnehmen. Ohne solche Zukunft wire das Leben
auf Erden unmenschlich. Er soll sie aber nicht mit der «anderen Zu-
kunft» verwechseln, die Gogarten die «nichtvorwegzunehmende»,

4 Die Frage nach Gott, 1968, S.55f., in Exegese des Pauluswortes von 1. Kor. 3,
22f.

5 Vgl. Die Frage nach Gott, S. 42.

6§ S. Der Mensch zwischen Gott und Welt, 1956, S. 139.

7S. Der Mensch zwischen Gott und Welt, S. 186. Hier wirft Gogarten dem Idealis-
mus vor, dass er den «Personalismus nicht sikulir bleiben liess», sondern ihn
religids verstand, ihn zum Gesetz machte, das der Mensch selbst verwirklichen
muss. Ueber den Gesetzesbegriff vgl. a.a.O. S.96. Das Gesetz im paulinischen
Sinn hingt nicht an einem besonderen geschichtlichen Inhalt.

8 S, Der Mensch zwischen Gott und Welt, S. 441.

® Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit, 1953, S. 142f.

10 (Sikularistisch» bedeutet wie «Sikularismus» die Perversion der im Glauben an
Christus geschenkten «Sikularitdt», d. h. der Freiheit vom Gesetz (s. Verhingnis
und Hoffnung der Neuzeit, S.142f.).

59



«dunkle» oder auch «reine Zukunft» nennt!'. Im Glauben setzt sich
der Mensch dieser Zukunft aus, springt er — Lutherzitat — «‘in den
Abgrund, da kein Fiithlen noch Sehnen noch Fussen noch Stiitzen
ist’»'2. Wo er aber diese Zukunft von der zuerst erwihnten nicht
unterscheidet, wo er die «dunkle Zukunft», seine Geschichtlichkeit,
machen, planen und vorwegnehmen will, da gerit er unter die Ueber-
forderung durch das das Ganze umfassende Gesetz!®. Der «Sprung in
den Abgrund» soll ihn vor dieser Ueberforderung bewahren. Dass
dieser Sprung Klimax einer irrationalen Vertrauensreligiositit ist, die
Jesus als Versuchung von sich gewiesen hat'4, dass er vom Menschen
Verkehrtes fordert, dessen wird Gogarten in seiner einseitigen Front-
stellung gegen das Machen und Planen des Menschen nicht gewahr.
Gogartens «Mensch zwischen Gott und Welt» ist der Alternative
zwischen einer total verfiigbaren, sichtbaren, machbaren Welt und
einem total weltlosen'®, unsichtbaren'® Gott iiberantwortet. Weicht
der Mensch dem weltlosen Gott aus, dann wird ihm die vom Evan-
gelium Christi geschenkte Autonomie gegeniiber der Welt zum
Verhingnis.

Th.W. Adorno aber erblickt gerade in dieser Alternative zwischen
weltlosem Gott und verfiigbarer Welt — in seiner Terminologie zwi-
schen Geist und Natur, bzw. zwischen dem Geist und dem Ding-
haften'” — eine Manifestation des Verhingnisses der Neuzeit. Seit

11 Die Frage nach Gott, S. 111. «Dunkel» und «rein» stehen zunichst in Spannung,
schliesslich aber in Gegensatz zu «menschlich».

12 Der Mensch zwischen Gott und Welt, S. 441.

B 5o

14 S, Matth. 4, 5f.

15 Verbaliter zwar unterscheidet Gogarten zwischen «Welt an und fiir sich» und
Welt, wie sie ist, «wenn der Mensch sein ganzes Vertrauen auf sie statt auf Gott
setzt» (Die Frage nach Gott, S. 163). Realiter aber kann Gogarten die Welt als
«Mammon» interpretieren: «,Mammon’ ist das, worin oder woraus der Mensch
in der Welt lebt» (ebd.).

16 Vgl. die mit Luther vorgenommene Verabschiedung der Hoffnung von «allem
Sichtbaren» (a.a.0., S.92f.). Sie miindet in der Religiositit des absoluten Para-
doxons. Diese kann und will zwischen Hoffnung und Verzweiflung kaum mehr
unterscheiden (a.a.0., S.92).

17 Das «Dinghafte» ist in erster Linie das «Unidentische des Objekts», das vom
Gedanken verschieden ist. Gelegentlich kann Adorno mit dem «Dinghaften» aber
auch an die «Unterwerfung der Menschen unter herrschende Produktionsver-
hiltnisse» denken (s. Negative Dialektik, S. 190f.).

60



Kant ist diese Alternative der protestantischen Theologie weithin
zum Medium geworden, das Zweifel an Gott zu sublimieren ver-
stand. Vom Glaubenden schreibt Gogarten, «dass er sich nicht in der
Verfiigbarkeit seiner Welt und der sie erfiilllenden Dinge» bewege®.
Darin vollziehe sich der Gehorsam gegen Gott'®. Adorno aber warnt
davor, das Dinghafte als «radikal Boses» aufzufassen —, das wiirde
nur die Feindschaft des menschlichen Subjekts gegen das «Andere»,
«Fremde», gegen die Natur besiegeln®. In thesi zwar ist Gogarten
kein Manichder. Aber Glaube und Grund der menschlichen Auto-
nomie liegen fiir ihn so sehr in der Distanzierung, im Abzug von der
verfligharen Welt, dass seine Anthropologie unweigerlich in das
Schussfeld von Adornos Kritik des Dualismus von Gott und Welt,
Geist und Natur, Subjekt und Objekt gerdt. Die Autonomie, die
Subjekthaftigkeit des Menschen muss bezogen sein auf die Natur und
die Geschichte?', muss mit dem ihm Fremden vermittelt und versshnt
werden. Solange diese Verschnung nicht eingetreten ist, kann noch
gar nicht von Autonomie, Selbstindigkeit und Individualitit® im
strengen Sinn geredet werden, wohl aber von des Menschen Macht
iiber die Natur, die sich durch seine Entfremdung von der Natur (d. h.
auch vom Grund seines Lebens) furchtbar bezahlt macht?®. Th. W.
Adorno regrediert indessen so wenig wie M. Horkheimer auf die
Stufe einer die Natur verklirenden Religiositit. Bis zu einem ge-
wissen Grad ist die Distanzierung des Menschen von der Natur, ja die
Herrschaft des Menschen iiber die Natur notwendig, damit er iiber-

18 Die Verkiindigung Jesu Christ, S. 120.

19 A.2.0., S. 79.

20 Negative Dialektik, S. 189.

21 Ueber die Wahrheit und Falschheit der Antithese zwischen Natur und Geschichte
s. Negative Dialektik, S. 349.

22Vgl. Negative Dialektik, S.152, wo Adorno sich iiber den Widerspruch zwi-
schen Allgemeinem und Besonderem dussert.

23 M. Horkheimer u. Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklirung, 1969, S.15. Hier
wird auch treffend die auf den Begriff Herrschaft ausgerichtete Theologie und
Anthropologie charakterisiert: «Als Gebieter iiber Natur gleichen sich der schaf-
fende Gott und der ordnende Geist. Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen
besteht in der Souverinitit iibers Dasein, im Blick des Herrn, im Kommando.»
N. Berdiajew hat die so zu beschreibende Theologie kataphatische Theologie ge-
nannt.

61



haupt Mensch werden kann®. Adorno leugnet nicht — wie er das
Hegels «identititssetzendem Geist» vorwerfen muss —, dass die
Natur blind ist®. Er weiss um die dussersten, gleichsam messianischen
Ausmasse und Anforderungen einer wirklichen Vermittlung und
Versohnung zwischen Geist und Natur, Mensch und Welt.

Gogarten und Adorno reden beide, nachdriicklich der eine, verhal-
ten der andere, von der Wende des Verhiangnisses. Fiir Gogarten ist
sie unaufloslich mit der Geschichte Jesu Christi verbunden. Seine
Christologie wird indessen vom Begriff der Zukiinftigkeit Gottes,
vom Begriff der «reinen, dunklen Zukunft»?® beherrscht. Jesus von
Nazareth hat sich radikal der géttlichen Zukunft ausgesetzt®. Er
kann das darum tun, «weil Gott sich in seiner Zukiinftigkeit ihm gibt
wie niemandem sonst»?. Dieser Satz wehrt eine pelagianische Christo-
logie ab, d.h. die Auffassung, Jesu Sich-der-Zukiinftigkeit-Aus-
setzen ware ein letzter Modus des In-sich-selbst-Begriindetseins. Er be-
tont die Zuwendung Gottes an Jesus. Man konnte dann erwarten,
dass der Auferstehung Christi der Primat iiber seinen Tod einge-
raumt wird?. Doch ist die Zuwendung Gottes so sehr mit der dunk-
len Zukunft verbunden, dass der Tod das bestimmende Moment der
Christologie Gogartens ist.

Fiir Gogarten ist es, wie fiir die gesamte Tradition des christlichen
Theismus, ein weiter nicht mehr hinterfragtes Axiom, dass Jesu Tod
dem Willen Gottes entsprochen habe. Er war ein «Geschick», das
Christus «im reinen Gehorsam gegen Gott und darum ohne Murren»*

24 G, Negative Dialektik, S.179. Herrschaft iiber die Natur war eine Bedingung
und Stufe der Entmythologisierung. Adorno betont jedoch, dass die Herrschaft
ihrerseits der Entmythologisierung bediirfte, falls sie nicht auch Opfer des
Mythos werden soll.

% Durch die Verleugnung der blinden Natur wird der identititssetzende Geist
mit deren Bann identisch (Negative Dialektik, S. 348).

27 «Er ist die menschliche Antwort auf die gottliche Zukiinftigkeit» (Der Mensch
zwischen Gott und Welt, S. 407).

28 ebd.

2 Von Tod und Auferstehung Christi spricht Gogarten in obigem Zusammenhang
(n.28). In Tod und Auferstehung Jesu Christi hat Gott Ende und Anfang seiner
Geschichte mit dem Menschen gesetzt.

30 S, Luthers Theologie, 1967, S. 74. Mit Luther zeichnet Gogarten ein Bild von Je-
sus, das den Emporer Hiob radikal aus der Theologie ausschliesst (s. a.a.0.,
S.109); vgl. dazu n. 31.

62



auf sich nahm. Wo Gottheit Gottes und «dunkle Zukunft» synonyme
Begriffe sind, da kann Ernst Blochs These nicht einmal als Frage auf-
tauchen, die These nimlich, dass Jesu Christi Tod im Sinne der sich
der Liebe verschliessenden Welt gelegen sei, dass diese 1hn jedoch
schlauerweise in den Willen Gottes und Christi selbst verlegt habe?!.
Das Leiden Christi fithrt Gogarten zum Postulat, dass auch der
Mensch sterben, d. h. in der «Verzweiflung vollig zugrunde gehen»
muss®?. Dagegen strdubt sich der Mensch. Nach einer ersten anthropo-
logischen Bestimmung Gogartens lebt der Mensch statt aus Gottes
Zukiinftigkeit aus den «verzweifelten Versuchen der Gesetzesgerech-
tigkeit»?%. Das ungeschichtliche Verstindnis des Leidens Jesu legt den
Grund fiir ein ungeschichtliches Verstindnis der Stinde. Die Stinde wird
ontologisiert, Menschsein unaufldslich mit Siinde verbunden. Das Lei-
den Christi wird zugleich auch zum Grund der Wende des Verhing-
nisses und Gerichtes iiber den stindigen Menschen. Christus tritt an die
Stelle des Menschen, der Siinder ist, der sich Gott versagt und da-
durch sich selbst verwirkt hat?%. Christus nimmt die Existenz des
Stinders als seine eigene auf sich. Er wird dadurch vom Verhingnis
betroffen, das Gottes Gericht tiber die bestehende Welt ist®. In Jesus
Christus, der die Siinder vertritt, stossen die «maichtigsten Gewalten
aufeinander, die es im Himmel und auf Erden gibt: der Segen und der
Fluch Gottes, seine alles ins Sein rufende Giite und sein alles vernich-
tender Zorn»%. Die Barmherzigkeit zwingt den «Einen», der als
Sohn die Partei Gottes, als Bruder die Partei der Siinder vertritt®,

31 S, E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung III, 1967, S.1849. Theologie, die nicht zu
irrationaler Kreuzesreligiositit verfallen will, muss die jiidische Kritik an Jesus
beachten, bzw. an dessen von den synoptischen Passionsgeschichten erzihlten
Ergebung in seine Hinrichtung (s. dazu U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus, in:

ThZ, 1969, S. 49ff.).

32 Luthers Theologie, S. 74.

33 «Vor dem Leiden Christi» wird es als Versuch offenbar, «sich Gott zu ver-
sagen» (ebd.).

3¢ Luthers Theologie, S. 88.

3 Ueber das Verhiltnis als Gestalt des Gerichtes s. Jesus Christus, Wende der
Welt, 1966, S. 167.

38 Was 1st Christentum?, 1956, S.35. Gott wird dimonisiert, wenn er sowohl ins

Sein ruft als auch ins Nichts stosst.
3 Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit, 1953, S. 57.

63



sich dem Fluch auszusetzen38, der die Siinder bedroht. So fluchbeladen
ist die Barmherzigkeit, dass sie sich «riicksichtslos gegen den Barm-
herzigen» wenden muss*. Fluch und Schlag der Barmherzigkeit gegen
den Barmherzigen stehen jedoch im Widerspruch zur Verheissung
Jesu: «Selig sind die Barmherzigen, denn sie werden Barmbherzigkeit
erlangen»®. Indessen soll solcher Fluch nach Gogarten gerade zur
Wende des Unbheils fithren. Verhingnis und Elend, alle Negativitit,
wird schliesslich von der Dialektik von Fluch und Segen, Gericht
und Gnade, Nichts und Sein, aufgesaugt. Diese das ganze Weltge-
schehen umfassende, totale Dialektik von Unheil und Heil ist letzt-
lich nichts anderes als eine durch christliche Elemente modifizierte
Magie und archaische Opferreligiositit. Sie beruht auf irrationaler
Vertrauensreligiositit: «Wo die Not am hochsten ist, ist die Gottheit
am nichsten.»

Heil und Wende, die mit dem fluchvollen Geschehen von Geth-
semane und Golgatha heraufgefiithrt wurden, sind nicht in allen Ge-
dankengingen Gogartens unbedingt und unerschiitterlich. Es bleibt
unklar, ob «Jesus Christus, die Wende der Welt», sich iiberhaupt vom
«Geschick» unterscheidet, das auf alles Menschsein zukommt. Wire
Jesus Christus nichts anderes als solches Gechick, in das sich der
Mensch entweder glaubend schickt oder dem gegeniiber er sein Leben
verlieren kann*!, so wire die Wende nur die intensivierte Behaup-
tung, dass der Mensch von der dunklen Zukunft gefragt und gefor-
dert ist. Sie wiirde in einen intensivierten Appell miinden, der Mensch
solle sich in Gottes Zukiinftigkeit einlassen. Solcher Appell wiirde eine
zweite Bestimmung des Menschseins bedingen?, derzufolge sich der
Mensch der dunklen Zukunft doch nicht unbedingt verweigern muss.
Freilich kann Gogarten solche dezisionistische Beschrinkung der Wel-
tenwende auch aufheben. Etwa dort, wo er sagt, dass die Siinde, die

38 Was ist Christentum?, S. 35. Gogarten verwendet fiir die Christologie die Kate-
gorie der Herrschaft, Weil Christus zum Fluch geworden ist, ist er der Herr
der Menschenwelt.

39 ebd.
40 Matth. 5, 7. Schon eher konnte die Theologie des Fluches mit Gal. 2, 9ff. begriindet
werden — aber auch dieser Text zeitigt sprachlich keine Wendung von der

Verwandlung der Barmherzigkeit in Fluch.
41 Die Frage nach Gott, S. 200, und Jesus Christus, Wende der Welt, S. 196.
425 0., nach n. 32.

64



Jesus vollmichtig vergebe, die des Unglaubens sei, «in der sich der
Mensch dem Rufe des ihm von Gott bestimmten Geschicks, sich in es
zu schicken, verweigert»®. Demnach hitte des Menschen (berech-
tigtes!) Zaudern vor der Religiositit des Abgrundes* keine fiir ihn
negative Folgen. Diese Zusicherung ist fiir einen (nicht fiir alle)
der soteriologischen Gedankenginge Gogartens die Summe des Evan-
geliums. Selbst noch unter dieser Zusicherung wird das Evangelium
verzeichnet: Jesu Nein zur irrationalen Vertrauensreligiositit*2 webrt
eine furchtbare Entstellung des Evangeliums ab; fir Gogarten ist
diese Religiositit dialektisches Moment des Evangeliums selbst.

Die Wende von Verhingnis und Elend ereignet sich fiir Adorno
nicht in einem Geschehen, das Fluch und Segen, Zorn und Gnade,
Tod und Leben* miteinander versshnt, sondern in der Befreiung des
Lebens von Tod und Fluch. So radikal und umfassend versteht Adorno
die messianische Wende, dass er in ihr nicht bloss einen neuen Aeon
begriindet sieht, sondern von ihr auch eine «riickwirkende» Verin-
derung des alten Aeons erwartet. Adorno ist ergriffen vom Gedanken,
der sich nicht verstiimmelt und der bestehenden Welt fiigt, sondern
in «Transzendenz miindet, bis zur Idee einer Verfassung der Welt,
in der nicht nur bestehendes Leid abgeschafft, sondern auch noch das
unwiderruflich vergangene widerrufen wire»*., Dieser Satz macht
die messianische Orientierung und Bestimmtheit der Philosophie
Adornos manifest. Adorno protestiert gegen alle «Seinsgldubigkeit»
und «Geschickgldubigkeit» und muss darum dunkle Zukunft, Elend
und Fluch nicht der Herrschaft der totalen Dialektik unterstellen
und zur Stufe des Heils und der Wende machen. Der Satz vom mes-
sianischen Widerruf aller Leiden entspricht der apokalyptischen
Vision, wonach Gott alle Trinen abwischen wird?’. Freilich ist zu

43S, Jesus Christus, Wende der Welt, S. 226.

5 1 12,

4a §, bei n. 14.

45 Fiir Gogarten sind Tod und Leben so scharf entgegengesetzt wie Zorn und Gnade,
Gesetz und Evangelium (s. Luthers Theologie, S. 50). Sie sind jedoch zum vorne-
herein als Modi des Wirkens des einen Gottes miteinander versshnt. Die Er-
wartung der messianischen Befreiung des Lebens vom Tode eriibrigt und ver-
bietet sich.

46 Negative Dialektik, S. 393.

47 Apk. 21, 4.

65



beachten, dass Adornos Satz sprachlich die Berithrung mit dem per-
sonalistisch-theistischen Gehalt der Endvision der Johannesapoka-
lypse meidet.

Dieser Sachverhalt hingt mit seiner Kritik des Begriffes “Person” zusammen48;
ferner mit seiner Kritik der religios-metaphysischen Idee des «Ursprungs», von
dem der Mensch abgefallen sei*®. Diese Idee ist ein Charakteristikum der theistischen
Theologie. Gelegentlich tauchen in dem von Adorno zusammen mit M. Horkheimer
herausgegebenen Buch «Dialektik der Aufklirung» Gedanken auf, die sich mit
dem Theismus berithren, zugleich jedoch auch dem gnostischen Begriff des zwie-
lichtigen Demiurgen nahe sind50.

Adorno vermeidet es auch, in diesem Zusammenhang messianische
Verheissungen Jesu von Nazareth® zu erwihnen. Es macht den An-
schein, dass fiir Adorno Jesus zu sehr von der iiber die christliche
Theologie herrschenden irrationalen Opferreligion® vereinnahmt wor-
den ist, die auch fiir Gogartens Verstindnis von Verhingnis und
Wende bestimmend ist.

Wihrend Gogarten die Gefihrdung des Menschseins nicht hoch
genug loben kann®, triumt Adorno mit dem Kinderlied von den
beiden Hasen, die den todlichen Schuss des Jagers tiberstanden, vom
Leben, das aller Gefahr entronnen ist®. Dieses Lied unterscheidet
sich diametral von der totalen Dialektik von Fluch und Segen. Kinder
und Lieder, insbesondere Kinderlieder strahlen in ihrer Naivitit eine

48 Vgl. etwa Negative Dialektik, S. 271.

49 S, a.a.0,, S. 272.

50 Vgl. Dialektik der Aufklirung, 1969, S.264. Hier begegnet die Wendung «das
steinerne Herz der Unendlichkeit am Ende der Zeiten erweichen»; vgl. ferner
S. 275 iiber den «Bann», unter dem alles Lebendige steht.

51§, Matth. 5,4 und Luk. 6, 21b.

52 Vgl. die Kritik der Christologie als «monotheistische Verkleidung des Mythos»,
dass jegliches Opfer »das des Gottes an den Gott» sei (Dialektik der Aufklirung,
S.61). Vgl. auch Noten zur Literatur III, 1971, S. 203, iiber Holderlins Riick-
siedlung des Christentums in die mythische Opferreligion.

53 «Geschichte lebt einzig und allein aus dem wachsten Wissen um die Gefihr-
dung des Menschen eben in ihr» (F. Gogarten, Der Mensch zwischen Gott und
Welt, 1956, S. 441f.). Nur der Glaube vermag dieser Gefihrdung standzuhalten
und nicht in eine «christliche» Geschichtsdeutung zu fliichten. Die Hoffnung
freilich, kritisch zu Gogarten gesprochen, richtet sich auf die Aufhebung der
Gefihrdung, der die bisherige Geschichte mit oder ohne «wachstes Wissen» um
sie, nur zu sehr verhaftet ist.

66



Ahnung aus von der grossen Wende, welche die Menschen noch nicht

erfahren haben:

«Zwischen Berg und tiefem, tiefem Tal sassen einst zwei Hasen, frassen ab das
griine, griine Gras bis auf den Rasen. Als sie sich nun satt gefressen hatten, legten
sie sich nieder, bis der Jiger, Jiger, Jiger kam und schoss sie nieder. Als sie sich
nun aufgerappelt hatten und sich besannen, dass sie noch am Leben, Leben waren,
liefen sie von dannen.»

Die Wende von Verhingnis und Gericht ist fiir Gogarten mit dem
Leben und Sterben Jesu Christi schon geschehen. Zu ihr gehort frei-
lich integral ihre Verkiindigung, durch die sie sich aktualisiert und
als gegenwirtig erweist®. Zugleich bedeutet die Verkiindigung das
Kommen des Reiches Gottes®® — prisentische Eschatologie iiberdeckt
die jesuanische und friihchristliche Differenz zwischen Verheissung
und Erfillung®. Fir Adorno aber steht die eschatologische Wende
noch aus. Das Eschaton wire der «richtige Zustand» des Seienden,
welcher gegeniiber dem jetzigen Zustand weder im Verhiltnis der
absoluten Fremde noch der blossen Aufrundung oder Aufwertung
steht%. Gogarten vertritt im wesentlichen eine Theologie der Gefahr-
dung des Menschseins, des drohenden Verlustes des Menschseins; fallt
der Mensch vom Glauben, so bleibt von der «dreifachen Freiheit, der
fiir Gott, der von der Welt und der fiir die Welt nur die Freiheit von
der Welt iibrig»®. Adorno vertritt eine Philosophie der Erwartung
des Menschseins® und der Freiheit, welche das Menschsein kennzeich-

54§, Minima Moralia, S. 266.

55 Vgl. Jesus Christus, Wende der Welt, 1966, S. 180. Gogarten beschreibt hier die
Botschaft des geschichtlichen Jesus. Er betont, dass bei Jesus, anders als beim
Tidufer, das «Heil» iiber das «Gericht» dominiert. In dieser Aussage Gogartens
mag sich eine Modifikation seines dogmatischen Verstindnisses der Christologie
andeuten, das in seinen Werken der fiinfziger Jahre unter der Dominanz von
Gericht und Fluch stand.

56 Vgl. a.2.0., S.197, in Auslegung von Luk. 4, 21.

57S. die futurische Eschatologie von Luk. 6,21 und die futurische Christologie
von Apg. 3, 20f.

58 «Im richtigen Zustand wire alles, wie in dem jiidischen Theologumenon, nur um
ein Geringes anders als es ist, aber nicht das Geringste lisst sich so vorstellen,
wie es dann wire» (Negative Dialektik, S.292).

5 Die Kirche in der Welt, 1948, S. 130.

80 Vgl. Negative Dialektik, S. 152.

67



net®. Fiir Gogarten ist die gesamte Geschichte dem Regiment des
«Eifers» Gottes unterstellt, der sich sowohl zum Zorn als auch zur
Liebe wandeln kann®. Der Mensch bestimmt dariiber, ob der Eifer
zur Liebe oder zum Zorn, zur Wende oder zum Verhingnis ausschligt,
je nach dem, ob er sich als Glaubender der dunklen Zukunft aussetzt
oder sich ihr als Nicht-Glaubender verschliesst. Fiir Adorno aber
erwarten Natur und Geist, Welt und Mensch das, was der jiidische
Philosoph in seiner Verhaltenheit kaum nennt, was er aber in seiner
Hoffnung unbedingt meint: Liebe.

Abgeschlossen im Februar 1972.

61 In der bisherigen Geschichte lisst sich von Freiheit nur im Modus des Willens
zur Befreiung reden (Negative Dialektik, S.260; vgl. auch Eingriffe, 1964,
S. 117£.).

82 S. Verhingnis und Hoffnung, S.55.

68



	Verhängnis und Wende bei Friedrich Gogarten und bei Theodor W. Adorno

