
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Verhängnis und Wende bei Friedrich Gogarten und bei Theodor W.
Adorno

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hoffnung zugrundeliegt, war so stark, dass die neuplatonische
Seelenauffassung auch für das jüdisch religiöse Empfinden
im Mittelalter noch nicht ausreichte. Von daher wird der

leibliche Tod doch nicht nur als Erlösung aus dem Kerker
gewertet und eine Auferstehung der leib-seelischen

Gesamtpersönlichkeit erwartet.
28b) Die gesammelten Tränen stehen hier für den «Tau», der

(im Anschluss an Jes. 26, 19 vor allem) sonst meist das Mittel
der Totenwiederbelebung im Eschaton ist. Vgl. die Hinweise
bei Bernstein, a.a.O. S. 340. Dort s. auch die Lesart Phasqît
bam 'abârôtâj (mit ihnen meine Qualen zu stillen).

Verhängnis und Wende bei Friedrich Gogarten
und bei Theodor W. Adorno

von Ulrich Hedinger, Steinmaur

Die Verschiedenheit der Gedankenwelt des christlichen Theologen
F. Gogarten und des jüdischen Philosophen bzw. Soziologen Th. W.
Adorno lässt sich nicht mit den Grenzen ihrer Fakultäten oder
Religionen erklären. Sie folgt vielmehr aus der Nähe bzw. Ferne zu dem

im Faschismus kulminierenden europäischen Irrationalismus. Indessen

sind gewisse Begriffe und Ansatzpunkte der beiden Gedankenwelten
einander ähnlich. Beide distanzieren sich sowohl von einem
metaphysischen oder geschichtlich-evolutionären Optimismus als auch von
einem metaphysischen oder geschichtlichen Pessimismus. Beide
versuchen, dem Denken und Existieren einen Weg zu brechen, der
sowohl vom Bereich des Indeterminismus als auch vom Bereich
des Determinismus wegführt. Beide sind überzeugt, dass sich
das Humanum nicht in einer gegenüber den Zwängen von Natur

und Geschichte sturmfreien Zone entwirft und entfaltet, dass

aber das Menschsein auch nicht immer und überall von den bio-

1 Für Th. W. Adorno vgl. Negative Dialektik, 1966, S. 166.

57



logischen, geschichtlichen und psychologischen Gegebenheiten geprägt
sein und bleiben muss, ohne Möglichkeit, dass mit ihm ein Neues
beginnen könnte. Bei beiden vereinigen sich eine antiidealistische mit
einer antipositivistschen Linie1; erstere richtet sich gegen die
Philosophie, die Geist und Wirklichkeit miteinander identifiziert oder
versöhnt hat, letztere gegen die Weltanschauung, welche die Faktizitäten
ohne Frage nach einem sie transzendierenden Geist und Sinn erkennen
will. Bei Gogarten und bei Adorno taucht gelegentlich der Begriff
«Verhängnis» auf2. Er vermag die Distanz beider zu Optimismus,
Indeterminismus und Idealismus gut zu markieren. Terminologisch
begegnet bei Gogarten, sachlich auch bei Adorno, der Begriff
«Wende»3. Er kennzeichnet die Distanz der beiden Denker zu
Pessimismus, Determinismus und Positivismus.

Gogarten und Adorno erkennen ein in der Neuzeit waltendes
Verhängnis. Als dessen Grund bezeichnen sie die absolutgesetzte
Autonomie des menschlichen Individuums. Selbständigkeit und Un-Ab-
hängigkeit des Menschen gegenüber den geschichtlichen und
gesellschaftlichen Mächtigkeiten und gegenüber der Natur werden von beiden

im Prinzip bejaht. Gogarten versteht sie als Wirkung des

Evangeliums. Dieser entspricht die neuzeitliche Säkularisierung der
abendländischen Gesellschaft. Adorno sieht in ihnen das von der Aufklärung
intendierte und einst auch ansatzweise realisierte Gut. Dort aber sehen

beide das Verhängnis wirksam, wo sich die neuzeitliche Autonomie
zu «Autonomismus» auswuchs, der das Worauf-hin der Autonomie
ausser acht lässt und dadurch aufs äusserste gefährdet oder aufhebt.
In der näheren Bestimmung des Verhängnisses des «Autonomismus»
und der Wende des Verhängnisses freilich treten die beiden Denker
radikal auseinander.

Christen sind nach F. Gogarten Menschen, die gegenüber der «Welt»
frei sind und selbständig über ihr Tun und Lassen zu entscheiden
haben. Solche Selbständigkeit hängt allerdings am Glauben der Men-

2 1953 erscheint F. Gogartens Werk mit dem Titel «Verhängnis und Hoffnung der
Neuzeit». Für Th. W. Adorno vgl. Negative Dialektik, S. 293 und 309; ebenso
die mit «Verhängnis» verwandten Begriffe «Bann» und «Verblendung» (S. 399).

3 S. F. Gogartens 1966 erschienenen Grundfragen zu Christologie mit dem Haupttitel

«Jesus Christus, Wende der Welt».

58



sehen, zu Christus zu gehören, «und das einzig und allein dadurch,
dass dieser Christus, dessen sie sind, Gottes ist»4. Christus hat die Macht
der Welt gebrochen, die religiöse Verehrung erheischt und sich die
Menschen unterwirft5. Wo aber der Mensch nicht mehr glaubend
an Christus hängt, wird ihm die Gabe der Autonomie zum Verhängnis

— nicht nur ihm allein, sondern dem Kosmos, der dann im
«Argen» liegt und nicht mehr Schöpfung ist6. Die Welt will dann wieder

religiös verehrt werden. Nach der Säkularisierung kann dies in der

Forderung geschehen, dass ich Person sein soll7. Darin scheint keine
Heteronomie mehr wirksam zu sein, sondern nur eben höchste
Autonomie — Autonomie aber, die nichts anderes ist als absolut verinner-
lichte Heteronomie, als das Gesetz, das den Menschen ganz auf sich

selbst wirft und in «tragischer Selbstbehauptung» scheitern lässt8.

Das Scheitern gründet darin, dass der Mensch das «Ganze» des Kosmos

und der Geschichte in einer Idee denkt, in der es ihm verfügbar
wird. In solchem Denken verschliesst er sich seiner unverfügbaren
Geschichtlichkeit, in der ihm Gott als Zukunft und Schöpfer
begegnet9. Das Verhängnis «säkularistisch»10 verstandener Autonomie
besteht also darin, dass es den Menschen in seiner Totalität zu einem

Verfügenden macht und ihn der Welt als einer total verfügbaren
überantwortet. Zwar soll der Mensch über Zukunft verfügen, sie auf
Grund seiner Kenntnis von Vergangenheit und Gegenwart denken,

planen und vorwegnehmen. Ohne solche Zukunft wäre das Leben
auf Erden unmenschlich. Er soll sie aber nicht mit der «anderen
Zukunft» verwechseln, die Gogarten die «nichtvorwegzunehmende»,

4 Die Frage nach Gott, 1968, S. 55f., in Exegese des Pauluswortes von l.Kor. 3,
22 f.

5 Vgl. Die Frage nach Gott, S. 42.
6 S. Der Mensch zwischen Gott und Welt, 1956, S. 139.
7 S. Der Mensch zwischen Gott und Welt, S. 186. Hier wirft Gogarten dem Idealismus

vor, dass er den «Personalismus nicht säkular bleiben Hess», sondern ihn
religiös verstand, ihn zum Gesetz machte, das der Mensch selbst verwirklichen
muss. Ueber den Gesetzesbegriff vgl. a.a.O. S. 96. Das Gesetz im paulinischen
Sinn hängt nicht an einem besonderen geschichtlichen Inhalt.

8 S. Der Mensch zwischen Gott und Welt, S. 441.
9 Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, 1953, S. 142f.

10 «Säkularistisch» bedeutet wie «Säkularismus» die Perversion der im Glauben an
Christus geschenkten «Säkularität», d. h. der Freiheit vom Gesetz (s. Verhängnis
und Hoffnung der Neuzeit, S. 142f.).

59



«dunkle» oder auch «reine Zukunft» nennt11. Im Glauben setzt sich

der Mensch dieser Zukunft aus, springt er — Lutherzitat — «'in den

Abgrund, da kein Fühlen noch Sehnen noch Fussen noch Stützen
ist'»12. Wo er aber diese Zukunft von der zuerst erwähnten nicht
unterscheidet, wo er die «dunkle Zukunft», seine Geschichtlichkeit,
machen, planen und vorwegnehmen will, da gerät er unter die Ueber-
forderung durch das das Ganze umfassende Gesetz13. Der «Sprung in
den Abgrund» soll ihn vor dieser Ueberforderung bewahren. Dass

dieser Sprung Klimax einer irrationalen Vertrauensreligiosität ist, die

Jesus als Versuchung von sich gewiesen hat14, dass er vom Menschen
Verkehrtes fordert, dessen wird Gogarten in seiner einseitigen
Frontstellung gegen das Machen und Planen des Menschen nicht gewahr.
Gogartens «Mensch zwischen Gott und Welt» ist der Alternative
zwischen einer total verfügbaren, sichtbaren, machbaren Welt und
einem total weltlosen15, unsichtbaren16 Gott überantwortet. Weicht
der Mensch dem weltlosen Gott aus, dann wird ihm die vom
Evangelium Christi geschenkte Autonomie gegenüber der Welt zum
Verhängnis.

Th. W. Adorno aber erblickt gerade in dieser Alternative zwischen
weltlosem Gott und verfügbarer Welt — in seiner Terminologie
zwischen Geist und Natur, bzw. zwischen dem Geist und dem
Dinghaften17 — eine Manifestation des Verhängnisses der Neuzeit. Seit

11 Die Frage nach Gott, S. 111. «Dunkel» und «rein» stehen zunächst in Spannung,
schliesslich aber in Gegensatz zu «menschlich».

12 Der Mensch zwischen Gott und Welt, S. 441.
13 s. o.
14 S. Matth. 4, 5f.
15 Verbaliter zwar unterscheidet Gogarten zwischen «Welt an und für sich» und

Welt, wie sie ist, «wenn der Mensch sein ganzes Vertrauen auf sie statt auf Gott
setzt» (Die Frage nach Gott, S. 163). Realiter aber kann Gogarten die Welt als
«Mammon» interpretieren: «,Mammon' ist das, worin oder woraus der Mensch
in der Welt lebt» (ebd.).

16 Vgl. die mit Luther vorgenommene Verabschiedung der Hoffnung von «allem
Sichtbaren» (a.a.O., S. 92f.). Sie mündet in der Religiosität des absoluten
Paradoxons. Diese kann und will zwischen Hoffnung und Verzweiflung kaum mehr
unterscheiden (a.a.O., S. 92).

17 Das «Dinghafte» ist in erster Linie das «Unidentische des Objekts», das vom
Gedanken verschieden ist. Gelegentlich kann Adorno mit dem «Dinghaften» aber
auch an die «Unterwerfung der Menschen unter herrschende Produktionsverhältnisse»

denken (s. Negative Dialektik, S. 190f.).

60



Kant ist diese Alternative der protestantischen Theologie weithin
zum Medium geworden, das Zweifel an Gott zu sublimieren
verstand. Vom Glaubenden schreibt Gogarten, «dass er sich nicht in der

Verfügbarkeit seiner Welt und der sie erfüllenden Dinge» bewege18.

Darin vollziehe sich der Gehorsam gegen Gott19. Adorno aber warnt
davor, das Dinghafte als «radikal Böses» aufzufassen —, das würde

nur die Feindschaft des menschlichen Subjekts gegen das «Andere»,
«Fremde», gegen die Natur besiegeln20. In thesi zwar ist Gogarten
kein Manichäer. Aber Glaube und Grund der menschlichen
Autonomie liegen für ihn so sehr in der Distanzierung, im Abzug von der

verfügbaren Welt, dass seine Anthropologie unweigerlich in das

Schussfeld von Adornos Kritik des Dualismus von Gott und Welt,
Geist und Natur, Subjekt und Objekt gerät. Die Autonomie, die

Subjekthaftigkeit des Menschen muss bezogen sein auf die Natur und
die Geschichte21, muss mit dem ihm Fremden vermittelt und versöhnt
werden. Solange diese Versöhnung nicht eingetreten ist, kann noch

gar nicht von Autonomie, Selbständigkeit und Individualität22 im
strengen Sinn geredet werden, wohl aber von des Menschen Macht
über die Natur, die sich durch seine Entfremdung von der Natur (d. h.

auch vom Grund seines Lebens) furchtbar bezahlt macht23. Th. W.
Adorno regrediert indessen so wenig wie M. Horkheimer auf die
Stufe einer die Natur verklärenden Religiosität. Bis zu einem
gewissen Grad ist die Distanzierung des Menschen von der Natur, ja die

Herrschaft des Menschen über die Natur notwendig, damit er über-

18 Die Verkündigung Jesu Christi, S. 120.
19 A.a.O., S. 79.
20 Negative Dialektik, S. 189.
21 Ueber die Wahrheit und Falschheit der Antithese zwischen Natur und Geschichte

s. Negative Dialektik, S. 349.
22 Vgl. Negative Dialektik, S. 152, wo Adorno sich über den Widerspruch

zwischen Allgemeinem und Besonderem äussert.
23 M. Horkheimer u. Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, 1969, S. 15. Hier

wird auch treffend die auf den Begriff Herrschaft ausgerichtete Theologie und
Anthropologie charakterisiert: «Als Gebieter über Natur gleichen sich der schaffende

Gott und der ordnende Geist. Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen
besteht in der Souveränität übers Dasein, im Blick des Herrn, im Kommando.»
N. Berdiajew hat die so zu beschreibende Theologie kataphatische Theologie
genannt.

61



haupt Mensch werden kann24. Adorno leugnet nicht — wie er das

Hegels «identitätssetzendem Geist» vorwerfen muss —, dass die

Natur blind ist25. Er weiss um die äussersten, gleichsam messianischen

Ausmasse und Anforderungen einer wirklichen Vermittlung und

Versöhnung zwischen Geist und Natur, Mensch und Welt.

Gogarten und Adorno reden beide, nachdrücklich der eine, verhalten

der andere, von der Wende des Verhängnisses. Für Gogarten ist
sie unauflöslich mit der Geschichte Jesu Christi verbunden. Seine

Christologie wird indessen vom Begriff der Zukünftigkeit Gottes,
vom Begriff der «reinen, dunklen Zukunft»20 beherrscht. Jesus von
Nazareth hat sich radikal der göttlichen Zukunft ausgesetzt27. Er
kann das darum tun, «weil Gott sich in seiner Zukünftigkeit ihm gibt
wie niemandem sonst»28. Dieser Satz wehrt eine pelagianische Christologie

ab, d. h. die Auffassung, Jesu Sich-der-Zukünftigkeit-Aus-
setzen wäre ein letzter Modus des In-sich-selbst-Begründetseins. Er
betont die Zuwendung Gottes an Jesus. Man könnte dann erwarten,
dass der Auferstehung Christi der Primat über seinen Tod
eingeräumt wird29. Doch ist die Zuwendung Gottes so sehr mit der dunklen

Zukunft verbunden, dass der Tod das bestimmende Moment der

Christologie Gogartens ist.

Für Gogarten ist es, wie für die gesamte Tradition des christlichen
Theismus, ein weiter nicht mehr hinterfragtes Axiom, dass Jesu Tod
dem Willen Gottes entsprochen habe. Er war ein «Geschick», das

Christus «im reinen Gehorsam gegen Gott und darum ohne Murren»30

24 S. Negative Dialektik, S. 179. Herrschaft über die Natur war eine Bedingung
und Stufe der Entmythologisierung. Adorno betont jedoch, dass die Herrschaft
ihrerseits der Entmythologisierung bedürfte, falls sie nicht auch Opfer des

Mythos werden soll.
25 Durch die Verleugnung der blinden Natur wird der identitätssetzende Geist

mit deren Bann identisch (Negative Dialektik, S. 348).
27 «Er ist die menschliche Antwort auf die göttliche Zukünftigkeit» (Der Mensch

zwischen Gott und Welt, S. 407).
28 ebd.
29 Von Tod und Auferstehung Christi spricht Gogarten in obigem Zusammenhang

(n. 28). In Tod und Auferstehung Jesu Christi hat Gott Ende und Anfang seiner
Geschichte mit dem Menschen gesetzt.

30 S. Luthers Theologie, 1967, S. 74. Mit Luther zeichnet Gogarten ein Bild von
Jesus, das den Empörer Hiob radikal aus der Theologie ausschliesst (s. a.a.O.,
S. 109); vgl. dazu n. 31.

62



auf sich nahm. Wo Gottheit Gottes und «dunkle Zukunft» synonyme
Begriffe sind, da kann Ernst Blochs These nicht einmal als Frage
auftauchen, die These nämlich, dass Jesu Christi Tod im Sinne der sich

der Liebe verschliessenden Welt gelegen sei, dass diese ihn jedoch
schlauerweise in den Willen Gottes und Christi selbst verlegt habe31.

Das Leiden Christi führt Gogarten zum Postulat, dass auch der
Mensch sterben, d. h. in der «Verzweiflung völlig zugrunde gehen»
muss32. Dagegen sträubt sich der Mensch. Nach einer ersten anthropologischen

Bestimmung Gogartens lebt der Mensch statt aus Gottes

Zukünftigkeit aus den «verzweifelten Versuchen der Gesetzesgerechtigkeit»33.

Das ungeschichtliche Verständnis des Leidens Jesu legt den

Grund für ein ungeschichtliches Verständnis der Sünde. Die Sünde wird
ontologisiert, Menschsein unauflöslich mit Sünde verbunden. Das Leiden

Christi wird zugleich auch zum Grund der Wende des Verhängnisses

und Gerichtes über den sündigen Menschen. Christus tritt an die
Stelle des Menschen, der Sünder ist, der sich Gott versagt und
dadurch sich selbst verwirkt hat34. Christus nimmt die Existenz des

Sünders als seine eigene auf sich. Er wird dadurch vom Verhängnis
betroffen, das Gottes Gericht über die bestehende Welt ist35. In Jesus

Christus, der die Sünder vertritt, stossen die «mächtigsten Gewalten
aufeinander, die es im Himmel und auf Erden gibt: der Segen und der
Fluch Gottes, seine alles ins Sein rufende Güte und sein alles vernichtender

Zorn»36. Die Barmherzigkeit zwingt den «Einen», der als

Sohn die Partei Gottes, als Bruder die Partei der Sünder vertritt37,

31 S. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung III, 1967, S. 1849. Theologie, die nicht zu
irrationaler Kreuzesreligiosität verfallen will, muss die jüdische Kritik an Jesus

beachten, bzw. an dessen von den synoptischen Passionsgeschichten erzählten
Ergebung in seine Hinrichtung (s. dazu U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus, in:
ThZ, 1969, S. 49ff.).

32 Luthers Theologie, S. 74.
33 «Vor dem Leiden Christi» wird es als Versuch offenbar, «sich Gott zu

versagen» (ebd.).
34 Luthers Theologie, S. 88.

35 Ueber das Verhältnis als Gestalt des Gerichtes s. Jesus Christus, Wende der
Welt, 1966, S. 167.

36 Was ist Christentum?, 1956, S. 35. Gott wird dämonisiert, wenn er sowohl ins
Sein ruft als auch ins Nichts stösst.

37 Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, 1953, S. 57.

63



sich dem Fluch auszusetzen38, der die Sünder bedroht. So fluchbeladen
ist die Barmherzigkeit, dass sie sich «rücksichtslos gegen den

Barmherzigen» wenden muss39. Fluch und Schlag der Barmherzigkeit gegen
den Barmherzigen stehen jedoch im Widerspruch zur Verheissung
Jesu: «Selig sind die Barmherzigen, denn sie werden Barmherzigkeit
erlangen»40. Indessen soll solcher Fluch nach Gogarten gerade zur
Wende des Unheils führen. Verhängnis und Elend, alle Negativität,
wird schliesslich von der Dialektik von Fluch und Segen, Gericht
und Gnade, Nichts und Sein, aufgesaugt. Diese das ganze Weltgeschehen

umfassende, totale Dialektik von Unheil und Fleil ist letztlich

nichts anderes als eine durch christliche Elemente modifizierte
Magie und archaische Opferreligiosität. Sie beruht auf irrationaler
Vertrauensreligiosität: «Wo die Not am höchsten ist, ist die Gottheit
am nächsten.»

Heil und Wende, die mit dem fluchvollen Geschehen von
Gethsemane und Golgatha heraufgeführt wurden, sind nicht in allen
Gedankengängen Gogartens unbedingt und unerschütterlich. Es bleibt
unklar, ob «Jesus Christus, die Wende der Welt», sich überhaupt vom
«Geschick» unterscheidet, das auf alles Menschsein zukommt. Wäre
Jesus Christus nichts anderes als solches Gechick, in das sich der
Mensch entweder glaubend schickt oder dem gegenüber er sein Leben
verlieren kann41, so wäre die Wende nur die intensivierte Behauptung,

dass der Mensch von der dunklen Zukunft gefragt und gefordert

ist. Sie würde in einen intensivierten Appell münden, der Mensch
solle sich in Gottes Zukünftigkeit einlassen. Solcher Appell würde eine

zweite Bestimmung des Menschseins bedingen42, derzufolge sich der
Mensch der dunklen Zukunft doch nicht unbedingt verweigern muss.
Freilich kann Gogarten solche dezisionistische Beschränkung der
Weltenwende auch aufheben. Etwa dort, wo er sagt, dass die Sünde, die

38 Was ist Christentum?, S. 35. Gogarten verwendet für die Christologie die Kategorie

der Herrschaft. Weil Christus zum Fluch geworden ist, ist er der Herr
der Menschenwelt.

39 ebd.
40 Matth. 5, 7. Schon eher könnte die Theologie des Fluches mit Gal. 2, 9ff. begründet

werden — aber auch dieser Text zeitigt sprachlich keine Wendung von der
Verwandlung der Barmherzigkeit in Fluch.

41 Die Frage nach Gott, S. 200, und Jesus Christus, Wende der Welt, S. 196.
42 s. o., nach n. 32.

64



Jesus vollmächtig vergebe, die des Unglaubens sei, «in der sich der
Mensch dem Rufe des ihm von Gott bestimmten Geschicks, sich in es

zu schicken, verweigert»43. Demnach hätte des Menschen (berechtigtes!)

Zaudern vor der Religiosität des Abgrundes44 keine für ihn
negative Folgen. Diese Zusicherung ist für einen (nicht für alle)
der soteriologischen Gedankengänge Gogartens die Summe des

Evangeliums. Selbst noch unter dieser Zusicherung wird das Evangelium
verzeichnet: Jesu Nein zur irrationalen Vertrauensreligiosität443 wehrt
eine furchtbare Entstellung des Evangeliums ah; für Gogarten ist
diese Religiosität dialektisches Moment des Evangeliums selbst.

Die Wende von Verhängnis und Elend ereignet sich für Adorno
nicht in einem Geschehen, das Fluch und Segen, Zorn und Gnade,
Tod und Leben45 miteinander versöhnt, sondern in der Befreiung des

Lebens von Tod und Fluch. So radikal und umfassend versteht Adorno
die messianische Wende, dass er in ihr nicht bloss einen neuen Aeon
begründet sieht, sondern von ihr auch eine «rückwirkende» Veränderung

des alten Aeons erwartet. Adorno ist ergriffen vom Gedanken,
der sich nicht verstümmelt und der bestehenden Welt fügt, sondern
in «Transzendenz mündet, bis zur Idee einer Verfassung der Welt,
in der nicht nur bestehendes Leid abgeschafft, sondern auch noch das

unwiderruflich vergangene widerrufen wäre»46. Dieser Satz macht
die messianische Orientierung und Bestimmtheit der Philosophie
Adornos manifest. Adorno protestiert gegen alle «Seinsgläubigkeit»
und «Geschickgläubigkeit» und muss darum dunkle Zukunft, Elend
und Fluch nicht der Herrschaft der totalen Dialektik unterstellen
und zur Stufe des Heils und der Wende machen. Der Satz vom mes-
sianischen Widerruf aller Leiden entspricht der apokalyptischen
Vision, wonach Gott alle Tränen abwischen wird47. Freilich ist zu

43 S. Jesus Christus, Wende der Welt, S. 226.
44 S. n. 12.
443 S. bei n. 14.
45 Für Gogarten sind Tod und Leben so scharf entgegengesetzt wie Zorn und Gnade,

Gesetz und Evangelium (s. Luthers Theologie, S. 50). Sie sind jedoch zum vorneherein

als Modi des Wirkens des einen Gottes miteinander versöhnt. Die
Erwartung der messianischen Befreiung des Lebens vom Tode erübrigt und
verbietet sich.

46 Negative Dialektik, S. 393.
47 Apk. 21, 4.

65



beachten, dass Adornos Satz sprachlich die Berührung mit dem per-
sonalistisch-theistischen Gehalt der Endvision der Johannesapokalypse

meidet.

Dieser Sachverhalt hängt mit seiner Kritik des Begriffes "Person" zusammen48;
ferner mit seiner Kritik der religiös-metaphysischen Idee des «Ursprungs», von
dem der Mensch abgefallen sei49. Diese Idee ist ein Charakteristikum der theistischen
Theologie. Gelegentlich tauchen in dem von Adorno zusammen mit M. Horkheimer
herausgegebenen Buch «Dialektik der Aufklärung» Gedanken auf, die sich mit
dem Theismus berühren, zugleich jedoch auch dem gnostischen Begriff des
zwielichtigen Demiurgen nahe sind50.

Adorno vermeidet es auch, in diesem Zusammenhang messianische

Verheissungen Jesu von Nazareth51 zu erwähnen. Es macht den
Anschein, dass für Adorno Jesus zu sehr von der über die christliche
Theologie herrschenden irrationalen Opferreligion52 vereinnahmt worden

ist, die auch für Gogartens Verständnis von Verhängnis und
Wende bestimmend ist.

Während Gogarten die Gefährdung des Menschseins nicht hoch

genug loben kann53, träumt Adorno mit dem Kinderlied von den
beiden Hasen, die den tödlichen Schuss des Jägers überstanden, vom
Leben, das aller Gefahr entronnen ist54. Dieses Lied unterscheidet
sich diametral von der totalen Dialektik von Fluch und Segen. Kinder
und Lieder, insbesondere Kinderlieder strahlen in ihrer Naivität eine

48 Vgl. etwa Negative Dialektik, S. 271.
49 S. a.a.O., S. 272.
50 Vgl. Dialektik der Aufklärung, 1969, S. 264. Hier begegnet die Wendung «das

steinerne Herz der Unendlichkeit am Ende der Zeiten erweichen»; vgl. ferner
S. 275 über den «Bann», unter dem alles Lebendige steht.

51 S. Matth. 5, 4 und Luk. 6, 21b.
52 Vgl. die Kritik der Christologie als «monotheistische Verkleidung des Mythos»,

dass jegliches Opfer »das des Gottes an den Gott» sei (Dialektik der Aufklärung,
S. 61). Vgl. auch Noten zur Literatur III, 1971, S. 203, über Hölderlins Rück-
siedlung des Christentums in die mythische Opferreligion.

53 «Geschichte lebt einzig und allein aus dem wachsten Wissen um die Gefährdung

des Menschen eben in ihr» (F. Gogarten, Der Mensch zwischen Gott und
Welt, 1956, S. 441 f.). Nur der Glaube vermag dieser Gefährdung standzuhalten
und nicht in eine «christliche» Geschichtsdeutung zu flüchten. Die Hoffnung
freilich, kritisch zu Gogarten gesprochen, richtet sich auf die Aufhebung der
Gefährdung, der die bisherige Geschichte mit oder ohne «wachstes Wissen» um
sie, nur zu sehr verhaftet ist.

66



Ahnung aus von der grossen Wende, welche die Menschen noch nicht
erfahren haben:

«Zwischen Berg und tiefem, tiefem Tal sassen einst zwei Hasen, frassen ab das

grüne, grüne Gras bis auf den Rasen. Als sie sich nun satt gefressen hatten, legten
sie sich nieder, bis der Jäger, Jäger, Jäger kam und schoss sie nieder. Als sie sich

nun aufgerappelt hatten und sich besannen, dass sie noch am Leben, Leben waren,
liefen sie von dannen.»

Die Wende von Verhängnis und Gericht ist für Gogarten mit dem
Leben und Sterben Jesu Christi schon geschehen. Zu ihr gehört freilich

integral ihre Verkündigung, durch die sie sich aktualisiert und
als gegenwärtig erweist55. Zugleich bedeutet die Verkündigung das

Kommen des Reiches Gottes56 — präsentische Eschatologie überdeckt
die jesuanische und frühchristliche Differenz zwischen Verheissung
und Erfüllung57. Für Adorno aber steht die eschatologische Wende
noch aus. Das Eschaton wäre der «richtige Zustand» des Seienden,
welcher gegenüber dem jetzigen Zustand weder im Verhältnis der
absoluten Fremde noch der blossen Aufrundung oder Aufwertung
steht58. Gogarten vertritt im wesentlichen eine Theologie der Gefährdung

des Menschseins, des drohenden Verlustes des Menschseins; fällt
der Mensch vom Glauben, so bleibt von der «dreifachen Freiheit, der

für Gott, der von der Welt und der für die Welt nur die Freiheit von
der Welt übrig»59. Adorno vertritt eine Philosophie der Erwartung
des Menschseins60 und der Freiheit, welche das Menschsein kennzeich-

54 S. Minima Moralia, S. 266.
55 Vgl. Jesus Christus, Wende der Welt, 1966, S. 180. Gogarten beschreibt hier die

Botschaft des geschichtlichen Jesus. Er betont, dass bei Jesus, anders als beim
Täufer, das «Heil» über das «Gericht» dominiert. In dieser Aussage Gogartens
mag sich eine Modifikation seines dogmatischen Verständnisses der Christologie
andeuten, das in seinen Werken der fünfziger Jahre unter der Dominanz von
Gericht und Fluch stand.

56 Vgl. a.a.O., S. 197, in Auslegung von Luk. 4, 21.
57 S. die futurische Eschatologie von Luk. 6,21 und die futurische Christologie

von Apg. 3, 20f.
58 «Im richtigen Zustand wäre alles, wie in dem jüdischen Theologumenon, nur um

ein Geringes anders als es ist, aber nicht das Geringste lässt sich so vorstellen,
wie es dann wäre» (Negative Dialektik, S. 292).

59 Die Kirche in der Welt, 1948, S. 130.
60 Vgl. Negative Dialektik, S. 152.

67



net61. Für Gogarten ist die gesamte Geschichte dem Regiment des

«Eifers» Gottes unterstellt, der sich sowohl zum Zorn als auch zur
Liebe wandeln kann62. Der Mensch bestimmt darüber, ob der Eifer
zur Liebe oder zum Zorn, zur Wende oder zum Verhängnis ausschlägt,

je nach dem, ob er sich als Glaubender der dunklen Zukunft aussetzt
oder sich ihr als Nicht-Glaubender verschliesst. Für Adorno aber

erwarten Natur und Geist, Welt und Mensch das, was der jüdische
Philosoph in seiner Verhaltenheit kaum nennt, was er aber in seiner

Floffnung unbedingt meint: Liebe.

Abgeschlossen im Februar 1972.

61 In der bisherigen Geschichte lässt sich von Freiheit nur im Modus des Willens
zur Befreiung reden (Negative Dialektik, S. 260; vgl. auch Eingriffe, 1964,
S. 117f.).

62 S. Verhängnis und Hoffnung, S. 55.

68


	Verhängnis und Wende bei Friedrich Gogarten und bei Theodor W. Adorno

