
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Mose Ibn Ezra (gest. 1135/8) : 'A'îrh 'ênî

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mose Ibn Ezra (gest. 1135/8)
'A'îrah senat 'ênî

Uebersetzt von Johann Maier, Köln

1 Aufwachend aus des Auges Schlummer
will ich meine Lieder singen,

der Zunge Ausspruch kraftvoll bringen,
und dabei meine Weisen spielen.

Den «Fels» preis ich, der mich geleitet
in Seinem Recht all meine Zeit

der mich berät auch in den Nächten,
weist mein Gewissen mich zurecht.

5 Er rief mich schon vom Mutterleibe,
bei Namen mich vom Mutterschoss,

dort führte mich (schon) Seine Gnade,
gab Seine FJand mir das Geleit.

Er hat mich auch ans Licht gezogen
und da Sein Auge mich erblickt,

hat Seine Güte mich geborgen

sogleich an meiner Mutter Brust.
Er schuf mich nicht, weil Er mich brauchte,

Er schuf mich nur um meiner selbst,

10 für meine Schöpfung Ihn zu preisen,
für alle Wundertat an mir.

Er schickte Geist mir in die Nase
und blies mir Lebensodem ein,

Er gab Sein Wort mir in den Munde,
zu deuten kluger Rede Sinn.

Dem ganzen Leib gebot er Fühlen,
obwohl er nur aus Erdenstaub

damit mit Ohren er und Lidern
der weisen Seele dienstbar sei.

49



15 Dem Mund bereitete Er Nahrung
in Hungersnot und dürrer Zeit,

Ihn preise ich mit meinen Liedern —
doch was bin ich? Was ist mein Lied?

Vernunft, Erkenntnis — Wunder, die Er
dem Krongut Seiner Schöpfung gab,

dass Er für sie zum Heile diene
und sie ihm als sein Eigengut.

Und nach den unbeschwerten Zeiten,
wenn sie sich Nichtiges erwählt,

behütet er sie bis ins Alter,
20 trägt sie im Greisenalter noch,

in dem die bösen Jahre kommen,
die Trauertage brechen an,

da meine Locken fahl sich bleichen,
mein Augenlicht sich dunkel trübt.

Womit, Du «Fels», soll ich dich loben

für alles, was Du mir getan,
wie Deine Gnadentaten künden,

mit denen Du mich reich bedacht?
25 Aus Deiner Herrlichkeit Erscheinung

hast Du mich mit Vernunft begabt,
aus Deiner Hoheit Ueberfülle,

hast Du die Seele mir verliehn
bis ich einst zu Dir wiederkehre —

als Sterblichen schufst Du mich ja,
so sammle Du auch meine Tränen

und tränke damit meinen Staub!

Text: Die Uebersetzung folgt der Edition des Gedichtes in H. Brody
— M. Wiener, Anthologia Hebraica, Leipzig 1922, S. 126f., und
S.Bernstein, Mosäh 'ibn 'Äzrä', Sîrê haq-qodäs, Tel Aviv 1956/7
S. 46f. (Nr. 45). Aufgeführt bei I. Davidson, 'Osar has-sîrâh wehap-
pijjût, I, New York, 1924 (repr. 1970) Aleph 7043.

50



Zur Form des Gedichtes:
Die «Selichah», ein Busslied des Einzelnen, in dem aber in der Art
eines «typischen Ich» auch immer wieder Töne mitklingen, die das

Geschick ganz Israels berühren, folgt dem Silbenmetrum, sie enthält
2 mal 3 Silben pro Halbzeile:

'â'îrâh senat 'ênî / Ehabber 'ät zemîrôtâj

Der Reim der Strophenschlüsse auf x-otaj führt den Endreim der
1. Strophe weiter, Str. 2 hat den Zeilenendreim x-emi, Str. 3 x-mah,
Str. 4 x-ebäl, und Str. 5 x-tani. Alle Strophen haben zudem auch

Innenreim, also Halbzeilenreim, Str. 1 auf x-ni, Str. 2 auf x-ani,
Str. 3 x-p/fi, Str. 4 auf x-ah und die letzte Strophe auf x-däkä.

Zum Inhalt:

Der Dichter, bzw. Beter setzt mit einer Selbstaufforderung ein, er

will vom Schlaf erwachen, um Gott Lob und Dank zu singen, und

zwar für Gottes gütige Führung im Leben, die sogar nächtens noch

erfolgt, nämlich durch die Regung des menschlichen Gewissens.

Strophe 2 (ZI. 5—10) beschreibt diese Führung bereits im einzelnen.

Sie setzte schon vor der Geburt ein, erwies sich bei der Geburt
als Erweis der bedingungslos zuvorkommenden Gnade Gottes, der
dabei völlig selbstlos handelt, denn nach der Auffassung der
mittelalterlichen Theologie kann der vollkommene Gott ja nicht etwas zu
seinem Bedürfnis geschaffen haben, etwas, das ihm bis dahin ermangelt

hätte. Aber gerade die Selbstlosigkeit der Schöpfung des

Menschen verpflichtet diesen zu Lob und Dank.
Strophe 3 (ZI. 11 —16) führt weiter aus, was ZI. 10 angeklungen

war, nämlich die wunderbare Ausstattung des Menschen. Gott gab
ihm Lebensgeist in die Nase, wie es im Schöpfungsbericht auch ähnlich

heisst, er blies ihm die Seele ein.
Darüber hinaus legte Gott sein Wort dem Menschen in den Mund,

die Offenbarung also, doch ist für einen weiteren Bereich des

mittelalterlichen Denkens keine Trennung zwischen Offenbarung und
Erkenntnis möglich. Die Erkenntniskraft selbst ist ja eine Gottesgabe

51



und «Sein Wort» dürfte hier nicht nur streng im Sinne der biblischen

Offenbarung gemeint sein, sondern die Sprache als Merkmal des

Denkvermögens von Gottes Reden herleiten, von seiner schöpfungswirksamen

Äusserung und Mitteilung. Diese Fähigkeiten bedürfen
freilich ihres Trägers, des Leibes, der an und für sich nur Staub vom
Erdboden ist, durch Gottes Schöpferwillen aber mit Gefühl versehen

wird, also die animalische Lebenskraft erhält, die Fähigkeiten der
sinnlichen Wahrnehmung. Diese, für die hier Ohren und Augen
angeführt sind, sollen denn auch der Vernunftseele (näfäs hakämäh)
dienstbar sein. Darum sorgt Gott auch für die leibliche Nahrung.

Strophe 4 greift noch einmal die wunderbare Gabe der Vernunft
bzw. Erkenntnisfähigkeit auf. Sie ist es, die den Menschen über die
anderen Geschöpfe in der Welt erhebt, den Menschen zum
Sondereigentum Gottes macht, zur Krone der Schöpfung. Gottes Absicht
war dabei, den Menschen Heil zu schenken, sie sollten sein besonderes

Erbe innerhalb der Schöpfung sein. Aber dieses Ziel wird, wie
der Dichter als selbstverständlich voraussetzt, nicht erreicht. Der
Mensch wählt sich nach der unbeschwerten Jugendzeit, in der ihn
Verantwortlichkeit und Entscheidungszwang noch nicht schicksalhaft

bestimmen, das «Eitle», Nichtiges, also nicht seine schöpfungs-
mässige Bestimmung. Aber Gott in seiner Güte lässt ihn darum nicht
im Stich, er leitet ihn bis ins hohe Alter mit all seinen Gebresten, die
schliesslich zum Ende der leiblichen Existenz führen.

Strophe 5 zieht das Fazit. Der Mensch hat allen Grund, für Gottes
geduldige Führung zu danken, aber weder der Mensch an sich noch
seine Loblieder vermögen den schuldigen Dank auch nur annähernd
auszudrücken. Wohl ward der Mensch wunderbar ausgerüstet — noch
einmal greift der Dichter auf die Gabe der Vernunfterkenntnis zurück
und sagt über die Vernunftseele, dass sie aus dem Bereich der Gottheit

selber stammte. Und zwar mig-gizrat kcbödäkä, aus seiner Kabod-
Gestalt, die sich den Propheten thronend offenbart hat, bzw. aus dem
Ueberfluss des göttlichen Lichtglanzes, womit der Dichter den
verbreiteten Gedanken der Emanation aufgreift, um den Ursprung der
Vernunftseele zu bezeichnen. Aber diese übernatürliche Gabe ist dem
Menschen nur auf Zeit verliehen, denn zum Tode hin, sterblich, hat
Gott ihn geschaffen, und damit kommt der Beter auf seine

leiblich-sterbliche Existenz zurück, die ihm einerseits so viele Beschwer-

52



nisse bedeutet, anderseits aber doch eben seine persönliche Existenz
ist, die mit der Lösung der Seele vom abgestorbenen Körper nicht ihr
endgültiges Ende finden soll. So bittet zuletzt der Beter Gott, er möge
doch die Tränen aus der Zeit leiblich-irdischer Mühsal «in Seinen

Schlauch sammeln» und damit seinen Staub begiessen, um ihn
wiederzubeleben bei der Auferstehung zu einem vollkommeneren
Dasein. Poetisch-schwermütig klingt das Busslied aus, aber doch auch

mit hoffnungsvoller Bitte, dass Gottes Führung, die vor der Geburt
bereits eingesetzt hatte, mit dem Tode nicht ihr Ende findet, sondern
noch einem letzten Ziel entgegenleitet.

Zu einzelnen Zeilen:

1 'ä'iräh in Ps. 57, 9 und Ps. 108, 3 wird in der exegetischen

Ueberlieferung teils transitiv, teils intransitiv verstanden,
beide Möglichkeiten spiegeln sich auch in den bei Davidson
a.a.O. ('Osar...) I, 319ff. aufgeführten Gedichtanfängen.
Hier sind beide Auffassungen möglich, a) «Ich will
erwachen (aus) dem Schlaf meines Auges», und b) «Ich will den

Schlaf meines Auges aufstören, unterbrechen».

lb) «singen»: wörtlich hhabber «verbinden», also wohl «an¬

einanderreihen», fortlaufend singen/spielen, wie S.Bernstein
a.a.O. (S. 339) unter Hinweis auf Hiob 16, 4 meint. Vgl. das

Targum, das für das Hif 'il des MT das Pa'al verwendet.
2a) der Zunge Ausspruch: wörtlich «Frucht meiner Zunge»,

nîb lesônî, vgl. «Frucht der Lippen» Jes. 57,19. Kraftvoll
bringen: 'agbîr, in der Verbindung mit läson, Ps. 12, 5 in
völlig anderem Sinn.

2b) Weisen singen: Lnaggen bingînôtâj, vgl. Jes. 38,20. Ein
Teil der exegetischen Ueberlieferung verstand negînôt als

Musikinstrumente, ein Teil als «Weisen».

3a) «Fels», sûr ist seit der Bibel, besonders aber im Pijjut, eine

geläufige Gottesbezeichnung, wobei die Bedeutung der
Wortwurzel sûr- «bilden» / «formen» mitgehört wurde. Die
Bezeichnung sûr bedeutet daher Gott sowohl als Zuflucht wie
als Schöpfer.

53



3a/b) Vgl. Ps. 5,9.
4a/b) Nach Ps. 16,7. Gewissen: wörtlich «Nieren», die schon

im biblischen Sprachgebrauch neben dem Herzen das Innerste
des Menschen bezeichnen, das z.B. Gott prüft (Jer. 11, 20;
17, 10; Ps. 7, 10 etc.). Daher ist hier wie so oft nicht sicher,
wieweit der Ausdruck tatsächlich exakt dem des Gewissens

entspricht.
5 Das Stichwort «Nieren» aus dem vorhin verwerteten Ps. 16, 7

führt den Dichter zu einem weiteren Psalmvers, 139, 13, den

er mit den folgenden Versen nun für die neue Strophe
aufgreift, jedoch nicht ausschliesslich. In 5a wird Jes. 49, 1

aufgegriffen, doch der Ausdruck bätän ausgetauscht gegen den

Ausdruck me'äh aus Jesaja 48, 19, dem Vers, der 5b

zugrundeliegt.

6 Auch hier scheint der Dichter einen solchen Austausch vor¬

genommen zu haben, denn 6a entspricht bis auf das hasdô

(Seine Gnade) etwa dem Vers Ps. 139, 10, nur steht dort
jädkä (Deine Hand), das wieder in 6b auftaucht, offenbar
statt häsäd in Ps. 89, 25 oder II. Sam. 15, 20.

7a) Offenbar nach Mi. 7, 9 bzw. Hiob 10, 18.

7b) Ps. 139, 16 leicht abgewandelt.
8 Beruht auf einer Erweiterung und Abwandlung von Ps. 22,

10. Vgl. auch Bernstein a.a.O. S. 100, Nr. 95, ZI. lf.
9 Wörth: bsorkô (zu seinem Bedürfnis) — lesoräk 'asmî (zu

meinem Bedürfnis). Das Wort ist in der Bibel ein hapax
legomenon (II Chr. 2, 15), aber im mittelalterlichen
theologischen Schrifttum in dem hier bei Mose ibn Esra verwendeten

Sinne oft zu finden. Dies entspricht der allgemeinen
anerkannten Meinung, dass anders Gott ein Mangel an seiner
Existenz bzw. an seinem Wesen vor der Schöpfung
nachgesagt würde.

10 Das Wort jesîrah (Bildung, Formung, Schöpfung) ist erst im
talmudischen Schrifttum belegt, ein Beispiel auch dafür, wie
Mose ibn Ezra da und dort die sonst in der spanischen Schule
mehr oder weniger strikt eingehaltene Orientierung an der
biblischen Sprache überschritt. Dies gilt auch für das in

54



Berakot übliche lebärek 'al... und für die Verwendung des

verdoppelten niflä' ôt.

11 Zeile IIa erinnert dem Inhalt nach an Gen. 2, 7 und (mit
rûah) an Gen. 7, 22, aber das Verbum slh — hier allerdings
von den Herausgebern im Qal vokalisiert, was nicht unbedingt

zutreffen muss — erinnert an Ps. 104, 30. Hingegen
steht in IIb das Verbum nfh wie in Gen. 2, 7, wo auch
nesämäh (im Status-constructus zu hajjim) vorkommt.

12a) Diese Redewendung steht in der Bibel mehrere Male vom
Prophetieempfang (Jes. 51, 16; 59,21; Num. 22, 38; 23,5.
12. 16).

12b) Der Sinn der Offenbarung (12a) wird hier verdeutlicht:
Rbä'er 'imrê-mezimmâh, vgl. 'imrê-da'at Prov. 23, 12, 'imrê-
bînâh Prov. 1, 2 und 'imrê-'âmât Prov. 22, 21. Dabei dürften
nicht bloss «Kluge Gedanken» gemeint sein, denn 'omär wird
im stat. constr. plural nicht selten für Gottes Wort verwendet

(Num. 24,4. 16; Jos. 24, 27; Hos. 6, 5;Ps. 107, ll;Hiob6, 10)
und auch das Verbum b'r bezieht sich auf Deut. 1, 5; 27, 8

und Hab. 2, 2 auf Offenbarung. Wahrscheinlich ist hier
gemeint, dass die Begabung des Einzelnen den Auftrag zur
Deutung der Offenbarung in sich schliesst, vielleicht auch,
dass die Offenbarungsinhalte die natürlichen menschlichen
Erkenntnisse erst zu klaren Ergebnissen leiten. In diesem Fall
verträte Mose ibn Ezra mit vielen mittelalterlichen Theologen
die Ansicht, dass die «Prophétie» (der Offenbarungsempfang)
die vollkommenste Form menschlichen Erkenntnisvermögens
darstellt.

13 Der vergänglich-materielle Leib erhält durch Gottes Schöpfer¬
willen erst Leben und animalische Kräfte, hier mit «Er
sprach / befahl zu fühlen» ausgedrückt. Er ist aber
zweckgebunden geschaffen, wie die folgende Zeile darlegt.

14 Mit Ohren und Lidern (Augen): Mit allen Sinnen soll der
Leib der anima rationalis, der «Weisen Seele» (näfäs hakämäh)
dienen, die Sinne sind nur Hilfsmittel der Vernunft (Offen-
barungs)erkenntnis als dem höchsten Sinn menschlicher
Existenz.

55



15a) zimmen tarpî 'al pî. Für täräf als Nahrung, die Gott
schenkt, vgl. Ps. 111,5 das Verbum zmn im Pi'el ist biblisch
nicht belegt, ist also wieder talmudischer Sprachgebrauch.

15b) Der Doppelausdruck entstammt Deut. 28, 48.

16a) 'ahôdânnû besîrôtâj — nach Ps. 28, 7.

17a) Hiflî1 besekäl wede'äh segullat jesuräjw betebäl.
Wörth: er verfuhr wunderbar durch Vernunft und Erkenntnis

an dem «Eigentum von den Geschöpfen in der Welt».
«Eigentum» (segulläh), sonst für Israel, bezieht sich hier auf
den vernunftbegabten Menschen.

18a) Vgl. Ex. 15, 2; Jes. 12, 2; Ps.118, 14. 21.
18b) Vgl. Deut. 32, 9, hier nur häbäl für häbäl nahalätö.
19/22 Vgl. Koh. 12,1—4.
19a) ûbiklôt z«man marge'äh (Zeit der Ruhe).
20 Nach Jes. 46, 4 aber wieder mit Austausch der Verben in den

Halbzeilen. Vgl. zum ganzen Jes. 46, 3f.
21a) Locken: qewussötäj, in der Bibel nur Cant. 5, 2; 5, 11.

21b) Hebr. nur 'ôrôtâj (meine Lichter).
25 gizrat kebödäkä: entweder «Raum Deiner Herrlichkeit», als

Bezeichnung der Stätte des himmlischen Gottesthrones, von
dem nach der Haggadah die Seelen herstammen, oder
«Gestalt», was parallel zum Folgenden die Emanation aus dem

göttlichen Lichtglanz bedeuten würde. Dies wird gestützt
durch die sonstige Verwendung von gizrah bei Mose ibn Ezra
(vgl. Bernstein, a.a.O. S. 187, ZI. 53ff.) und durch den Text
Bernstein, a.a.O. S. 76, ZI. 16: mik-kebôd hä-'el gezüräh (aus

der Herrlichkeit Gottes geschnitten). In Kol han-nefâsîm

(Bernstein, a.a.O. S. 111) heisst es: «Aus dem Lichtglanz
(ziw) Seiner Herrlichkeit wurden die Seelen gehauen.»

27 Die aus Gottes Herrlichkeit stammende Seele ist mit Gott
verbunden (z. B. Bernstein, a.a.O. S. 104, ZI. 8f.: nafsî 'asär
bekä niqseräh) und sehnt sich zu ihrem Ursprung zurück
(vgl. Bernstein, a.a.O. S. 111. 139). Der Leib ist für sie ein

Gefängnis (Bernstein, a.a.O. S. 69, ZI. 25, S. 76, ZI. 17, S. 149,
ZI. 43). Aber die Vorstellung aus biblischer-talmudischer Zeit,
wonach die Persönlichkeit des Menschen doch an die
leiblichseelische Ganzheit gebunden ist und die der Auferstehungs-

56



hoffnung zugrundeliegt, war so stark, dass die neuplatonische
Seelenauffassung auch für das jüdisch religiöse Empfinden
im Mittelalter noch nicht ausreichte. Von daher wird der

leibliche Tod doch nicht nur als Erlösung aus dem Kerker
gewertet und eine Auferstehung der leib-seelischen

Gesamtpersönlichkeit erwartet.
28b) Die gesammelten Tränen stehen hier für den «Tau», der

(im Anschluss an Jes. 26, 19 vor allem) sonst meist das Mittel
der Totenwiederbelebung im Eschaton ist. Vgl. die Hinweise
bei Bernstein, a.a.O. S. 340. Dort s. auch die Lesart Phasqît
bam 'abârôtâj (mit ihnen meine Qualen zu stillen).

Verhängnis und Wende bei Friedrich Gogarten
und bei Theodor W. Adorno

von Ulrich Hedinger, Steinmaur

Die Verschiedenheit der Gedankenwelt des christlichen Theologen
F. Gogarten und des jüdischen Philosophen bzw. Soziologen Th. W.
Adorno lässt sich nicht mit den Grenzen ihrer Fakultäten oder
Religionen erklären. Sie folgt vielmehr aus der Nähe bzw. Ferne zu dem

im Faschismus kulminierenden europäischen Irrationalismus. Indessen

sind gewisse Begriffe und Ansatzpunkte der beiden Gedankenwelten
einander ähnlich. Beide distanzieren sich sowohl von einem
metaphysischen oder geschichtlich-evolutionären Optimismus als auch von
einem metaphysischen oder geschichtlichen Pessimismus. Beide
versuchen, dem Denken und Existieren einen Weg zu brechen, der
sowohl vom Bereich des Indeterminismus als auch vom Bereich
des Determinismus wegführt. Beide sind überzeugt, dass sich
das Humanum nicht in einer gegenüber den Zwängen von Natur

und Geschichte sturmfreien Zone entwirft und entfaltet, dass

aber das Menschsein auch nicht immer und überall von den bio-

1 Für Th. W. Adorno vgl. Negative Dialektik, 1966, S. 166.

57


	Mose Ibn Ezra (gest. 1135/8) : 'A'îrāh 'ênî

