
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

G. SCHOLEM, Über einige Grundbegriffe des Judentums. Edition Suhrkamp SV,
Redaktion Günther Busch. Suhrkamp Verlag, Frankfurt/M. 1970. 170 S.

Eine Veröffentlichung von Prof. G. Scholem auf dem Gebiete der jüdischen

Mystik bedarf wohl keiner Empfehlung: er ist heute der international anerkannte
Fachmann auf diesem Gebiet.

Die in diesem handlichen Bändchen in Taschenbuchformat enthaltenen Beiträge
gehen auf Vorträge zurück, die Sch. von 1957 bis 1965 auf den jeweiligen Eranos-

Jahrestagungen in Ascona gehalten hat. Zwei der Vorträge haben rein kabbalistische
Themen zum Gegenstand: 1. Das Ringen zwischen dem biblischen Gott und dem

Gott Plotins in der alten Kabbala, und 2. Schöpfung aus Nichts und Selbst-

verschränkung Gottes. Die beiden anderen Aufsätze behandeln Themen von
allgemeiner Bedeutung für das Verständnis des Judentums, unter Berücksichtigung
der mystischen Komponente: 3. Offenbarung und Tradition als religiöse
Kategorien im Judentum, und 4. Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum.

Besonders aufschlussreich, auch und in erster Linie für nichtjüdische Leser, ist

Beitrag 4, da ja doch immer wieder bei christlichen Auseinandersetzungen mit dem

Judentum diesem gerade auf dem Gebiete des Messianismus gerne Positionen
unterschoben werden, die dem christlichen Vorstellungsbereich entstammen und keineswegs

dem jüdischen Messiasbild entsprechen. Sch. sagt es ja zu Beginn seines

Vortrags mit aller wünschenswerten Deutlichkeit: «Es ist ein völlig anderer Begriff von
Erlösung, der die Haltung zum Messianismus im Judentum und Christentum
bestimmt, und gerade, was dem einen als Ruhmestitel seines Verständnisses, als positive

Errungenschaft seiner Botschaft erscheint, wird vom anderen am entschiedensten

abgewertet und bestritten» (S. 121). Er weist auch sehr richtig darauf hin,
dass sich im alten rabbinischen Judentum, in dessen messianischer Konzeption
aufgrund des stark apokalyptischen Einflusses das katastrophale Element stark in
den Vordergrund gerückt erscheint, die Person des Messias merkwürdig schwach

profiliert. Sch. charakterisiert das sehr treffend dadurch, dass er bemerkt, man
könne fast sagen, das rabbinische Messiasbild sei «überdimensioniert und dadurch
wieder ins Undeutliche geraten» (S. 142). Daraus erklärt sich auch die zögernde
und vorsichtige Haltung der Halacha (rabbinische Gesetzesentscheidung) zum
Messianismus, die dann bei den grossen Religionsphilosophen des Mittelalters, ganz
besonders bei Maimonides, zu einer weitgehenden Rationalisierung führt.

Umgekehrt tritt aber in der kabbalistischen Strömung wieder eine Radikalisierung

der Messiasidee ein. Die Auseinandersetzung zwischen den beiden Richtungen

wird hauptsächlich auf exegetischem Gebiet geführt, wo man durch
verschiedenartige hermeneutische Deutungsregeln auch zu grundverschiedenen Interpretationen

der von beiden Richtungen anerkannten biblischen Ausgangsaussagen kommt.
Versuche einer Vereinheitlichung der beiden Strömungen in einer Art messianischer

Synopse werden dann von Don Isaak Abarbanel (um 1500) und von R. Juda Low
b. Bezalel aus Prag, dem «hohen Rabbi Low» (J 1609), unternommen.

41



Das Nachwort: Aus einem Brief an einen protestantischen Theologen ist
höchst instruktiv für die Gegensätze zwischen dem jüdischen und einem ganz
bestimmten christlichen Messiasverständnis. K. H.

L. SCHAYA, The Universal Meaning of the Kabbalah. George Allen & Unwin
Ltd, London 1971. 180 S.

Es handelt sich um eine englische Ubersetzung des 1958 in französischer Sprache
erschienenen Buches «L'Homme et l'Absolu selon la Kabbale» (Edit. Buchet/Chastel,
Corrêa, Paris), das seinerzeit in der Fachwelt eine gute Aufnahme gefunden hat.

Neben der in der Hl. Schrift niedergelegten und der später im älteren rabbi-
nischen Schrifttum kodifizierten «mündlichen Tradition» kennt das Judentum
als dritten Uberlieferungszweig die esoterische Tradition, deren Aufgabe es ist,
über den Schriftsinn und seine in der mündlichen Überlieferung gegebene
Interpretation hinaus die sitrei oder razei Torah, die «Geheimnisse der Torah» zu offenbaren,

und damit ihren wahren, letzten Charakter als Mysterium der göttlichen
Weisheit.

Die esoterische Tradition hat eine Unmenge von Spekulationen angeregt und
hat in einer reichen Literatur ihren Niederschlag gefunden, deren Anfänge historisch

kaum greifbar sind und die bis heute ungebrochen weitergeht. In historischer
und textkritischer Hinsicht sind heute auf dem Gebiete der Kabbala wohl die
Studien von Prof. Scholem massgebend. Der Vf. anerkennt voll und ganz das grosse
Verdienst von Prof. Scholem, doch liegt sein Ausgangspunkt auf einer ganz anderen
Ebene: ihn interessieren in der Kabbala vor allem die Elemente, die sich historisch
und philosophisch nicht fassen lassen. Diese Aspekte behandelt er in acht relativ
kurzen Kapiteln. Dazu angesichts der ungeheuren Fülle des Materials imstande zu
sein, zeugt schon allein von einer profunden Sachkenntnis.

Da S. über alle Vorstellungen und Formulierungen hinaus das Wesen der
göttlichen Offenbarung im Auge hat, ist sein Buch gewiss eine nützliche und
instruktive Lektüre für alle, bei denen dieses Element im Vordergrund des

Interesses steht. K. H.

E. JANSSEN, Das Gottesvolk und seine Geschichte. Geschichtsbild und Selbstver¬
ständnis im palästinensischen Schrifttum von Jesus Sirach bis Jehuda ha-Nasi.
Neukirchener-Verlag, Neukirchen-Vluyn 1971. 212 S.

Der Vf., der jetzt Lehrbeauftragter für die Wissenschaft des Judentums an der
Universität Hamburg ist, interessiert sich vor allem für das Geschichtsbild der
«Tradenten» des Judentums in den einzelnen Perioden, die er behandelt, und die

von Jesus Sirach (gegen 200 v. Chr.) bis zu Rabbi Jehuda ha-Nassi (man muss den
Namen phonetisch wohl so transkribieren, weil sonst das scharfe s (sin) nicht zum
Ausdruck kommt), also bis ungefähr 200 n.Chr. reicht. Mit W.Schlegel
(Geschichtsbild und geschichtliche Bildung, Weinheim 1961) definiert J. das

Geschichtsbild als «Wertung der Fakten der Geschichte», unter Hervorhebung des

«Subjektiven und Einmaligen» (nach W. Hofer, Geschichte zwischen Philosophie
und Politik, Stuttgart 1956).

42



J. rückt bei seiner Beurteilung der tannaitischen Periode (die mit R. Jehuda
ha-Nassi zuende geht) vom Urteil D. Rösslers (Gesetz und Geschichte,
Untersuchungen zur Theologie der jüd. Apokalyptik u. d. pharisäischen Orthodoxie,
WMzANT 3, Neukirchen 1962) ab, der die Entwicklung eines Geschichtsbildes

nur bei den Apokalyptikern feststellen zu können glaubt, aber den Autoren der

anderen nachkanonischen Schriften wie 1. Makk. und Jesus Sirach und vor allem
den Tannaiten (Lehrer der Mischna) diese Absicht unter dem Hinweis völlig
abspricht, dass sie die Geschichte in ein reine Weisheitslehre umfunktionieren.

O. H. Steck (Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten. Untersuchungen

zur Überlieferung des deuteronomistischen Geschichtsbildes im A. T.,
Spätjudentum und Urchristentum, WMzANT, Neukirchen 1967) vertritt gegen Rössler

den Standpunkt, dass vom Abschluss des Kanons bis in die rabbinische Zeit hinein
das deuteronomistische Geschichtsbild vorherrschend war, das so auch auf die

Apokalypsen, die Pseuepigraphen und die Damaskusschrift bestimmend einwirkt.
Es besteht demnach auch hinsichtlich des Geschichtsbildes eine echte Kontinuität
zwischen den kanonischen und den nachkanonischen Schriften.

J. erarbeitet aus den von ihm analysierten Schriften eine Reihe von Geschichtsbildern,

berücksichtigt aber von Haus aus die parallel mit den Dokumenten
vorhandene — und ihnen auch zugrundeliegende — mündliche Tradition, der im

Judentum eine so grosse Bedeutung zukommt. Derartige Geschichtsbilder ergeben
sich auch aus den älteren rabbinischen Schriften. Innerhalb dieser Vielzahl zeichnen
sich dann nach J. drei Grundtypen jüdischen Selbst Verständnisses ab: 1. ein
priesterlicher, auf das kultische Handeln hin orientierter, 2. ein nationaler, bei dem

das Land Israel im Mittelpunkt steht, und 3. ein apokalyptisch-eschatologischer
Grundtypus. Bei den Rabbinen kommen dann diese drei Grundtypen jeweils in
abgewandelter Form wieder zum Vorschein. Von entscheidender Bedeutung für das

Selbstverständnis des jüdischen Volkes ist letzten Endes — mit R. Jehuda ha-Nassi

— der priesterliche Geschichtsbegriff geworden, der in Israel die sakrale Mitte
der Völkerwelt sieht. Der «priesterliche» Dienst Israels an der Welt besteht im
Studium der Gotteslehre und im Leben nach ihren Normen.

J. hebt hervor, dass alle Elemente dieser verschiedenen Geschichtsbilder schon

im A. T. in Ansätzen vorhanden sind und dass es sich demnach in der Folgezeit
um eine kontinuierliche Entwicklung handelt, die auch die rabbinische Periode
einschliesst. Auch das Bewusstsein der Bindung an das Land Israel als Gabe Gottes
hat das Volk nie verlassen, und gerade dieses Element ist in seiner heutigen
Aktualisierung ein wichtiger Faktor für die Kontinuität des jüdischen
Selbstverständnisses im Laufe der Geschichte. K. H.

S. BEN-CHORIN, Mutter Mirjam. Maria in jüdischer Sicht. Paul List-Verlag,
München 1971. 220 S. mit Personen- und Bibelstellenregister. 18DM / 22.30 sFr.

Die «Wiederentdeckung» des Judentums inerhalb des Christentums hat auch im
Judentum ihre Parallele, doch wäre es richtiger, dabei nicht global von Judentum
und Christentum zu sprechen, sondern von gewissen christlichen Kreisen und einer

ganz bestimmten jüdischen Richtung. Jedenfalls mehren sich seit einigen Jahrzehn-

43



ten die Versuche auf jüdischer Seite, das Christentum als historischen Faktor —
natürlich unter Ausschluss aller theologischen Weiterungen — und damit auch die

Schlüsselgestalten des Frühchristentums ins Judentum zu «reintegrieren».
Der bekannte jüdische Publizist und liberale Theologe Schalom Ben-Chorin hat

auf diesem Gebiet durch seine beiden in den letzten Jahren veröffentlichten
Monographien «Bruder Jesus» und «Paulus» bereits Vorarbeit geleistet. Nun wendet er
sich der Gestalt Mariens, der Mutter Jesu, zu. Angesichts der Stellung, die ihr vor
allem im römischen Kirchenbereich eingeräumt wurde, kann der Versuch B.-Ch.'s,
das Leben Marias nun im menschlich-historischen Rahmen des jüdischen Galiläa
der herodianischen Zeit zu schildern, gewiss dazu beitragen, manche mariologische
Positionen auf ein auch gesamtchristlich gesehen erträglicheres Mass zu reduzieren.
Der Vf. betont, dass es sich dabei natürlich um keine biographische Skizze handeln
kann, für die es an fast allen Unterlagen gebricht, sondern um eine reine
Milieuschilderung.

Damit soll nun nicht gesagt sein, dass ein Christ dem Vf. in allem folgen wird,
aber das ist auch gar nicht B.-Ch.'s Absicht. Zwischen der «Hyperdulia», die die
römische Kirche bis heute Maria offiziell zuerkennt — in der Praxis, das heisst im
Empfinden des Kirchenvolks, ist auch dabei eine Normalisierung im Gange, die der

gegenwärtige Papst durch seine gelegentlichen Äusserungen über dieses Thema wohl
ebensowenig ungeschehen machen kann wie viele andere Erscheinungen ähnlicher
Art — und dem von B.-Ch. entworfenen Bild steht die junge jüdische Frau aus
Nazareth gegenüber, die denjenigen geboren hat, der für viele Christen nicht nur
der «Bruder Jesus», sondern darüber hinaus die vollkommenste Offenbarung der
überströmenden Liebe Gottes zu den Menschen ist. K. H.

W.-O. DREESSEN, Akêdas Jizhak. Ein altjiddisches Gedicht über die Opferung
Isaaks. Plamburger Beiträge zur Geschichte der deutschen Juden, Bd. II. Eine

Veröffentlichung des Instituts für die Geschichte d. Deutschen Juden, Hamburg.
Herausgegeben v. Dr. H.M.Graupe. Leibniz-Verlag, Hamburg, 1971, 191 S.

Die Veröffentlichungen von L. Fuks, Amsterdam, haben in den beiden letzten
Jahrzehnten das kultur- und sprachwissenschaftliche Interesse für die alte jiddische
Literatur geweckt. Die vorliegende Arbeit wurde vom Vf. 1970 als sprachwissenschaftliche

Dissertation der Universität Hamburg vorgelegt.
Akêdas Jizhak, die «Bindung Fesselung) Isaaks (am Altar)», ist ein Volksbuch,

in dessen Mittelpunkt, wie es der Titel sagt, die biblische Erzählung von der

Opferung Isaaks in l.Mo. 22, 1—20 steht, der im Midrasch und, im Anschluss

daran, in der synagogalen Liturgie eine so grosse Bedeutung zukommt. Das Werk
ist in verschiedenen Handschriften und Drucken auf uns gekommen, und das ist ein
Zeichen für seine weite Verbreitung.

Ist angesichts der ziemlich uneinheitlichen Textüberlieferung eine genaue
Datierung möglich? Das 'Aqedah-Thema wird mit dem ersten Kreuzzug (1096) und
den unsäglichen Leiden, die er über die Judengemeinden des Rheinlands bringt,
auch im liturgischen Bereich neuerdings sehr aktuell. W. Staerk — A. Litzmann
(Die jüd.-deutschen Bibelübersetzungen von den Anfängen bis zum Ausgang des

44



18. Jhdts. Frankfurt/M. 1923) haben vorsichtig «das 15. Jahrhundert» vorgeschlagen,

aber D. hält auch das noch für zu hoch gegriffen: «Doch ist die vorsichtige
Datierung von St.-L. eher herab- als hinaufzusetzen» (S. 61). Die Grundlage
für das volkstümliche Reimepos bildet der Midrasch Wajoscha (zu 2. Mos. 14, 30 —
15, 18), einer der sogenannten «kleinen Midraschim», der wohl ursprünglich eine

synagogale Homilie für den 7. Tag des Passahfestes oder den «Schabbat Schirah»,

an dem das Mose-Lied in der Synagoge zur Verlesung kommt, gewesen zu sein

scheint.
Als Ausgangspunkt dient 2. Mos. 14, 30: «So errettete der Herr Israel an jenem

Tage aus der Hand der Ägypter, und Israel sah die Ägypter tot am Gestade des

Meeres liegen.» Im Midrasch tritt nun Satan auf den Plan, der Abraham daran
hindern will, seinen Sohn zu opfern und der unter anderem auch versucht, die
beiden in einem Strom, in den er sich verwandelt, zu ertränken. Doch auf Abrahams

Gebet hin versiegt der Strom und der Patriarch und sein Sohn stehen wieder

am Trockenen. Das Gedicht Akedas Jizhak leitet die Intervention Satans folgen-
dermassen ein (S. 119):

Mit dem wasser maint er zu wéren,
dass Avrom sölt wider kerén:

«er wert sich der tiefen wasser nit beschweren!»
aber Avrom vér trou'et got dem herén

Der jidische Text wird in Transkription gebracht (an sich schreibt man Jiddisch
mit hebräischen Buchstaben), was auch dem des hebräischen Alphabets unkundigen
Leser die Lektüre ermöglicht. Ein Kommentar hilft über alle sprachlichen und
inhaltlichen Schwierigkeiten hinweg.

Der Vf. verdient alles Lob für diese saubere und kompetente Arbeit in einer

schwierigen Sparte, die nicht nur solide linguistische Kenntnisse, sondern auch eine

gewisse Vertrautheit mit der rabbinischen Tradition voraussetzt. K. H.

E. FLEISCHMANN, Le Christianisme «mis à nu». La critique juive du christia¬
nisme. Librairie Pion, Paris 1970. 240 S.

Angesichts des Titels hätte man erwarten können, eine grundsätzliche
ideologische Auseinandersetzung des Judentums mit dem Christentum vorzufinden. Das
ist nun aber nicht der Fall. Der Vf., der bereits durch zwei Publikationen über

Hegel als philosophischer Autor hervorgetreten ist, analysiert im vorliegenden
Werk in fünf Kapiteln die Haltung jüdischer Denker zum Christentum seit der

Zeit der «Aufklärung». Die bekanntesten dieser Denker sind Moses Mendelssohn,
Joseph Salvador, J. L. Steinheim, Abraham Geiger, Elie Benamozegh, der
Neukantianer Hermann Cohen und Franz Rosenzweig, der Autor des «Sterns der

Erlösung» und wohl derjenige jüdische Denker, der in der positiven Würdigung
des christlichen Phänomens am weitesten gegangen ist.

Der Vf. bemerkt in seinem Vorwort sehr richtig, dass bis gegen Ende des

18. Jahrhunderts eine echte jüdische Auseinandersetzung mit dem Christentum
durch die politische Lage der Juden eine Unmöglichkeit war, so dass man bis dahin
praktisch auf dem Niveau der «Disputationes» blieb, die nach einem stereotypen

45



Schema von Zeit zu Zeit veranstaltet wurden und bei denen es darum ging, die

Juden, oft mit «handfesten» Argumenten, von ihrem «Irrtum» zu überzeugen.
Auf jüdischer Seite gibt es ebenfalls — dort, wo das technisch möglich war —
eine reiche Wikkuach-Literatur (also «Adversus Christianos»), doch handelt es sich
auch dabei um kein theologisches Gedankengut, sondern grossteils um einen rein
hermeneutischen Streit über den Sinn von A. T.-Stellen, die von den Christen für
ihre Argumentation herangezogen werden. Eine Ausnahme bildet vielleicht Leon
da Modena (1571—1648), der aber andererseits eine wenig einheitliche und auch
umstrittene Persönlichkeit ist.

F. betont, dass sein Buch keineswegs «double emploi» mit der bereits 1938
erschienenen Schrift von G. Lindeskoog: «Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum»
macht, da L. die ganze Frage vom rein theologischen Standpunkt her gesehen hat
und sie also keineswegs auf geistesgeschichtlicher Grundlage behandelt. Es ist
richtig, dass zur Schaffung eines Klimas, in dem ein echter Dialog zwischen Juden
und Christen möglich werden soll, eine rein einseitige petitio pnncipii einen
schlechten Ausgangspunkt darstellt.

Während die Ansichten eines Mendelssohn, Salvador und Steinheim über Judentum

und Christentum grossteils sehr überlebt anmuten, bleiben Benamozegh und

vor allem Franz Rosenzweig höchst aktuell. K. H.

The Jews of Czechoslovakia. A collection of essays describing the story of Jewish
participation in every aspect of Czechoslovak life between the two World Wars.
The Jewish Publication Society of America, Philadelphia 1968. l.Bd. 583 S.

$ 9.00.

Da der vorliegende Band das jüdische Leben in der Tschechoslowakei behandelt,
müsste er sich rein thematisch auf die Zeit zwischen 1918 und 1939 beschränken,
als ein Staat dieses Namens als einer der Nachfolgestaaten der österreichisch-ungarischen

Monarchie existierte, in dessen Rahmen eine sehr lebendige jüdische
Gemeinschaft lebte. Dass das nicht geschehen kann und dass die Verfasser der
einzelnen Monographien immer wieder auf die Zeit vor 1918 zurückgreifen müssen,

ist ein Beweis für die Komplexität des Problems. Die Herausgeber waren sich dessen

auch voll und ganz bewusst. Deshalb gaben sie diesem Gedenkband ja auch den

Titel «Die Juden der Tschechoslowakei» und nicht etwa «Die tschechoslowakischen

Juden». Denn diesbezüglich muss man wohl mit Prof. G. Vajda, Paris (in seiner

Rezension des vorliegenden Buches in der Revue des Etudes Juives), sagen, dass

die Gründung eines Nationalitätenstaates noch kein jüdisches Kollektivbewusstsein
schafft.

Die Juden der Tschechoslowakei waren ein Mosaik so ziemlich aller jüdischen
Tendenzen und Schattierungen, und das je nach den historischen Gegebenheiten:
Assimilation und kulturelle «Eindeutschung» in weiten Gebieten von Böhmen und
Mähren, mit Resten von jüdischem Traditionalismus in den durch fortgesetzte
Abwanderung seit 1848 zu Kleingemeinden herabgesunkenen früheren geistigen
Zentren des südmährischen Judentums (Nikolsburg); stark jüdisch-bewusste
Infrastruktur in der bis 1918 den «Ländern der ungarischen Krone» angehörenden

46



Slowakei, mit dem Einbruch deutscher — und, in geringerem Masse — magyarischer

Kultur einerseits und starrer jüdischer Orthodoxie (Pressburg) andererseits;

völlig traditionsgebundene, jiddisch-sprechende Bevölkerung in Karpato-Russland
(Munkacs), unter der geistigen Herrschaft von — sich einander heftig befehdenden

— Chassidim-Rabbis. Dazu kommt dann, hauptsächlich in Böhmen selbst, die Stellung

des jüdischen Elements zwischen zwei Kulturkreisen, von denen sich der eine,
der tschechische, in der Monarchie als unterdrückt und zweitrangig empfindet (was
er wohl lange Zeit hindurch auch wirklich gewesen ist), während der andere, der

deutsche, die «dominierende Schicht» repräsentiert. Durch ihre — auch von der

Regierung durch die auf die josefinische Zeit (1780—1790) zurückgehende Errichtung

von jüdischen Schulen mit deutscher Unterrichtssprache geförderte —
weitgehende «kulturelle Eindeutschung» (vorher sprachen auch die Juden in Böhmen

und Mähren ihr eigenes Idiom, das sogenannte «Westjiddisch») erschienen sie den
Tschechen oft als «Verbündete der kulturellen Unterdrücker», während sie von
der deutschen Bevölkerung, überhaupt seit dem Erstarken der «Grossdeutschen

Bewegung» im Gefolge des Krieges zwischen Oesterreich und Preussen, im Jahre
1866, als Juden und damit als «Fremdstämmige» abgelehnt wurden. Das hat dann
wieder zahlreiche Juden in die Arme des tschechischen Kulturkreises getrieben, in
dem manche von ihnen durch ihr Wohngebiet bedingt sowieso von Haus aus lebten.

In dieses Mosaik von Tendenzen führt uns der vorliegende Sammelband, in dem

der Reihe nach die verschiedenen Aspekte des jüdischen Lebens in der Tschechoslowakei

auf der Basis einer soliden historischen Einführung (Teil I) behandelt
werden: Die gesetzliche Stellung (Teil II), das religiöse Leben und seine Organisation

(Teil III), das wirtschaftliche Leben (Teil IV), Juden in Literatur, Presse

und Verlagswesen (Teil V), Juden in der Musik (Teil VI).
Mit dem Judentum der Tschechoslowakei ist ein überaus reicher Sektor

jüdischen Lebens in Mitteleuropa zugrundegegangen, der es verdient, in seinen

Teilaspekten auch von der Generation nicht vergessen zu werden, die ihn nicht mehr

aus eigener Anschauung gekannt hat und für die er bereits zur Geschichte
geworden ist.

Das Buch wurde im Auftrag der Society for the History of Czechoslovak Jews
herausgegeben. K. H.

Kollektiverziehung im Kihbuz — Texte zur vergleichenden Sozialisationsforschung.
Herausgegeben von Ludwig Liegle. Piper-Verlag München. Paperback, 338 S.,

DM 15.80.

Fragen der Erziehung sind in den letzten Jahren in einem Masse öffentlich
geworden wie es früher nur schwer denkbar gewesen wäre. Eine weitgehende
Problematisierung pädagogischer Stile scheint darüberhinaus durch die Massenmedien

auf die Sozialwissenschaften zurückgewirkt und neue, aus der Erziehungspraxis

kommende Fragestellungen evoziert zu haben. Zu den vielfältigen
Beschäftigungsformen mit pädagogischer Problematik gehört auch das Bereitstellen
von Informationsmaterial über andere Sozialisationsformen, beispielsweise der

vorliegende Sammelband «Kollektiverziehung im Kibbuz». Dass solche Literatur

47



nicht allein wissenschaftliches, sondern auch praktisches Interesse beanspruchen
darf, ergibt sich aus der eigene Erziehungspraktiken relativierenden Wirkung, die
andere pädagogische Modelle allenthalben erzielen. Darüberhinaus verstärkt sich
das allgemeine Problembewusstsein, eigene Erziehungspraktiken kennen in dem
solchermassen erweiterten pädagogischen Verständnisraum besser begriffen werden.

Die Kibbuzerziehung ist nach Auskunft des Herausgebers das konsequenteste
und am längsten praktizierte Modell kollektiver Erziehung. Ihre besondere

Bedeutung bezieht sie aus dem Versuch der theoretischen und praktischen Vereinigung
von Psychoanalyse und Sozialismus. Die eben getroffene Feststellung, die Kibbuz-
Erziehung sei das am längsten praktizierte Modell kollektiver Erziehung, kann
selbstverständlich nicht bedeuten, dass über alle Bereiche bereits ausreichendes
wissenschaftliches Erfahrungsmaterial vorliegt. Die in diesem Band versammelten
Arbeiten lassen einmal einen stark fragmentarischen Charakter bisher möglicher
verlässlicher Aussagen erkennen, zum andern scheinen weite Teile der
Auseinandersetzungen sehr abweichend bis kontrovers. Dies scheint besonders bei der
geistigen und emotionellen Entwicklung des (Klein-)Kindes zuzutreffen, wo
Trennungsangst, Mutterdeprivation u. ä. Faktoren eine grosse Anzahl sozialisations-
wissenschaftlicher Ansätze ermöglichen, deren Ergebnisse dementsprechend
divergieren.

Von der Rechtfertigung des Erziehungsexperimentes her jedoch scheinen die
Verfechter der Kibbuzim nachträglich sanktioniert: zumindest wird von so gut
wie allen hier vertretenen Forschern eine stark sozial-orientierte Aktivität innerhalb

der Kibbuzim registriert. Die Identifikation mit der Gruppe erreicht
gesamtdurchschnittlich ein Mass, wie es von anderen Erziehungsmodellen her
unbekannt ist. Zu dieser Aussage erscheint die ergänzende Bemerkung sinnvoll, dass

die Gruppe den Einfluss und die Bedeutung der Familie zwar mindert, aber nicht
beseitigt, wie Kritiker fürchteten. Und die erhaltenen Bindungen zur Familie
scheinen durchweg positiv zu sein.

Hingewiesen sei noch kurz auf Martin Bubers Aufsatz «Pfade in Utopia» von
1947, der heute so aktuell ist wie zur Zeit seines Entstehens. Es heisst da unter
anderem: «.. ist der objektive Urgehalt der kooperativen Bewegung als die Tendenz

der Gesellschaft zur Restruktierung, zur Wiedergewinnung des inneren
Zusammenhangs in neuen tektonischen Formen, zu einer neuen consciatio consocia-

tionum zu erkennen. Es ist grundfalsch, diese Tendenz deswegen als romantisch
oder utopisch anzusehen, weil sie sich in ihrer Frühzeit zuweilen mit romantischen

Reminiszenzen und utopischen Phantasien verknüpft hat. In ihrem Grundwesen

ist die durchaus topisch und konstruktiv, d. h. sie meint Änderungen, die

unter den gegebenen Bedingungen und mit den gegebenen Mitteln durchführbar
sind. Und psychologisch ist sie auf einem ewigen, wenn auch sehr oft
niedergehaltenen, ja betäubten Bedürfnis des Menschen begründet: dem, sein Haus als

eine Kammer in einem grösseren umfassenden Bau empfinden zu dürfen, in dem

er daheim ist und dessen Insassen ihm in ihren Begegnungen mit ihm, in ihrem
Zusammenwirken mit ihm sein eigenes Wesen und Leben zu bestätigen.»

Manfred, Bosch

48


	Rezensionen

