
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Israel in the Apostolic Church

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Israel in the Apostolic Church

Zum Buch von R. Richardson, Israel in the Apostolic Church. Society for New
Testament Studies. Monograph Series 10. Cambridge University Press 1969. 257 S.

von Kurt Hruby, Paris

Die vorliegende Arbeit von R., Assistent Professor am Departement
of Theology des Loyola College in Montreal (Kanada), gehört zu
den noch immer sehr seltenen Studien, die einen echten Beitrag zur
Aufhellung des Grundproblems der Beziehungen zwischen der christlichen

Botschaft und ihrem jüdischen Hintergrund leisten. Denn
darum geht es letzten Endes bei den christlich-jüdischen Beziehungen.

Die historischen christlichen Positionen, die diese Beziehungen zu
dem gemacht haben, was sie bis in unsere Zeit hinein gewesen sind -
ist es in dieser Hinsicht angängig, von etwas Vergangenem zu
sprechen? - sind bekannt. Zu fühlen, dass sie weithin theologisch nicht
vertretbar sind, ist ein Aspekt des Problems, der die Notwendigkeit
nicht aufhebt, nun auch an Hand ernsthafter, objektiver Untersuchungen

nachzuweisen, dass es sich bei der negativen Beurteilung des Judentums

durch die christliche Theologie im Grunde nicht um echte
theologische Aussagen, sondern sehr oft um rein historisch-situationsbedingte

Urteile handelt, wodurch sich dann einzelne Formulierungen
dieser Art als pseudo-theologisch erweisen.

Ein Grundproblem und zugleich ein Schulbeispiel einer solchen

Aussage ist die Selbstbezeichnung der Kirche als «das wahre Israel»,
die ihrerseits wieder die «Substitutionstheorie» geboren hat, und
damit die Anschauung von der theologischen Gegenstandslosigkeit des

nachchristlichen Judentums.
Dass die Identifizierung der Kirche mit Israel auf keine neutesta-

mentliche Aussage zurückgeht, sondern uns erst in der Mitte des

2. Jahrhunderts im «Dialog mit dem Juden Tryphon» von Justinus
Martyr in dieser Formulierung entgegentritt, hat sich inzwischen

30



langsam herumgesprochen. Diese Formulierung erscheint somit als

das Produkt eines ganz bestimmten Stadiums der christlich-jüdischen
Polemik und eines Verhältnisses zwischen Judentum und Christentum,

das von der Kontinuität zur Diskontinuität tendiert. Der Vf.
bemerkt sehr richtig, dass es sich dabei um ein absolut zentrales
Element für das Verhältnis des Christentums zum Judentum handelt,
dessen Missinterpretation fatale Folgen für dieses Verhältnis gezeitigt
hat und das deshalb verdient, in allen seinen Komponenten genau
analysiert und aufgehellt zu werden.

Eine erste Etappe: der Galaterbrief

R. untersucht zuerst den geschichtlichen Hintergrund mit seinen

religiösen, nationalen und politischen Komponenten. Nach einem
kurzen Überblick über die Mission Jesu geht er zum Kernstück seiner

Untersuchung über: die paulinischen Aussagen.
Die erste Analyse gilt Gal. 6:16, mit der Widerlegung der «opinio

communis», dass das «Israel Gottes», von dem der Apostel an dieser

Stelle spricht, allein die Kirche bezeichnet. Der Vf. weist dabei auch

auf die Arbeit von G. Schwend in JUDAICA VI, 1950 hin: «Was

bedeutet Israel Gottes?» In der konkreten Situation des Apostels zur
Zeit der Abfassung des Galaterbriefs ist das «Israel Gottes» ein Teil
der israelitischen Nation.

Als nächstes geht R. auf den «Beschneidungsstreit» im Galaterbrief
ein: Paulus tritt den Heidenchristen entgegen, die selbst die Beschneidung

an sich vollzogen haben und sie deshalb auch für andere ihres
Zeichens zum Postulat erheben wollen. Durch den Tod Christi steht
der Eintritt in das Gottesvolk allen ohne Unterschied offen. Gesetz

und Beschneidung haben in dieser Hinsicht ihre Bedeutung verloren,
aber es handelt sich stets um ein und dieselbe Realität des Gottesvolkes

und in keiner Weise um eine «Nachfolge». Die Kirche ist
Gottes Instrument bei der Erfüllung des Heilsplanes, aber sie ist keine

Rivalin Israels. Wohl ist auch sie «Gottesvolk», aber nicht
ausschliesslich. Vgl. S. 102: «Die Kirche als Gottes Werkzeug geht nicht
darauf aus, die Rivalin Israels zu werden. Die Kirche ist ein Teil des

Gottesvolkes, aber noch nicht sein einziges Volk. Die Kirche hat
nicht alle Attribute Israels auf sich übertragen, weil sie das nicht

31



notwendig hat: sie ist selbst Israel eingegliedert oder, besser gesagt,
alle ihre Glieder, ob Juden oder Heiden, sind Mitglieder des Gottesvolkes,

selbst wenn viele innerhalb des Judentums das bestreiten.»

Die Argumentation in den Thessalonicherbriefen

Ein weiteres paulinisches Element, das immer wieder als

«Verdammung Israels» ausgelegt wird, sind gewisse Aussagen der beiden
Thessalonicherbriefe.

In 1. Thess. 2:14-16 zieht Paulus eine Parallele zwischen den
Gemeinden, die sich in Judäa zu Christus bekennen und den bekehrten
Thessalonichern, «die Gleiches von ihren Landsleuten erlitten als jene

von den Juden, die den Herrn Jesus und die Propheten getötet und
uns verfolgt haben, die Gott missfallen und allen Menschen feind
sind. Sie wollen uns hindern, den Heiden zu predigen, damit sie

gerettet werden und machen so das Mass ihrer Sünden voll zu allen
Zeiten. Aber schon hat sie das Strafgericht erreicht in vollem Masse».

R. interpretiert diese Stelle mit E. Bammel (Judenverfolgung und
Naherwartung, zur Eschatologie von 1. Th; LVI, 1959, S. 294-315)
und unterscheidet dabei zwischen der paulinischen Aussage über die
konkrete Situation und der eschatologischen Interpretation. Juden
hindern die paulinische Missionstätigkeit, weil sie Angst vor den
Umwälzungen haben, die sie nach sich zieht. Sie weisen nicht nur selbst
das Evangelium zurück, sondern hindern auch andere daran, die
christliche Botschaft zu hören. Die paulinische Predigt richtet sich
in diesem Zusammenhang vor allem gegen die Notwendigkeit der
Beschneidung. Der Apostel vertritt diese Ansicht in den Synagogen, wo
sie die mit der jüdischen Religion sympathisierenden Heiden hören.
Es ist für die Juden schwierig, eine derartig radikale Änderung des

Verhältnisses zu den Heiden, das Paulus seiner messianischen

Konzeption unterordnet, hinzunehmen. In der Sicht des Apostels «hindern

sie so die Heiden, des Heiles teilhaftig zu werden». Was das

«Strafgericht» anbetrifft, so scheint Paulus der inzwischen erfolgten
Vertreibung der Juden (und der Christen) aus Rom eine eschato-

logische Bedeutung beizumessen, wie ja überhaupt die Interpretation
der Thessalonicherbriefe durch die eschatologische Komponente
erschwert wird.

32



In 1. Thess. ist das Hindernis, das die Juden der Missionstätigkeit
des Apostels entgegensetzen, nicht wie im Galaterbrief praktischer,
sondern prinzipieller Natur. Doch hat dieser Antagonismus andererseits

manche Juden und «Gottesfürchtige» nicht daran gehindert,
sich zum Evangelium zu bekennen. Der Text macht keine Aussage
über das Verhältnis zwischen Judenchristen und Heidenchristen innerhalb

der Gemeinde von Thessalonich. Ebensowenig spricht er von den

grundsätzlichen Beziehungen zwischen der Kirche und Israel, oder

davon, dass ganz Israel «verworfen» und die Kirche zu Israel
geworden sei. Gegenüber dem Galaterbrief hat sich die paulinische
Terminologie durch die nun dazugekommene eschatologische Komponente

allerdings bedeutend verschärft.
In 2. Thess. (2, 11 ff.) kehrt eine Feststellung wieder, die der Apostel

bereits in 1. Thess. (1, 6ff.) gemacht hat: er spricht vom «Urteil»
über diejenigen, welche die Christen plagen. Wieder scheinen damit
die jüdischen Gegner der christlichen Predigt gemeint zu sein, und
wiederum kann die apokalyptische Note als eine Ergänzung dieses

Urteils angesehen werden. Der Ausgangspunkt für die apokalyptische
Interpretation ist der «Abfall» (apostasia: 2. Thess. 2, 3). R. schlägt
als Inhalt dieses Terminus die allgemeine jüdische Ablehnung des

Evangeliums vor, die ihrerseits zur Nicht-Anerkennung von Gottes
Handeln in Jesus Christus führt und somit zur apostasia wird. Diese

Haltung ist eine erste Phase, die hinüberführt zur «Manifestation des

Bösen».
Paulus hält den Thessalonichern die Auswirkung der jüdischen

Haltung vor Augen. Aber es ist auch dabei im Interesse der Vermeidung

eines verallgemeinernden Fehlurteils und damit einer
«theologischen Aussage» wichtig, den Gedankengang des Apostels in
seinem situationsgegebenen Zusammenhang zu sehen. Paulus sagt
nirgends, dass die Juden nun aufgrund ihrer Ablehnung des

Evangeliums ausgeschaltet und die Heiden zu Erben der Erlösung werden.
Die eintretenden Ereignisse sind insgesamt ein Hinweis auf das nahe
J^Ylclc.

Der Philipperbrief

Der Beginn einer «Übertragung» der Prärogativen Israels auf die
Kirche setzt mit dem Philipperbrief ein. R. geht von der Hypothese
aus, dass es sich dabei um ein einheitliches Dokument handelt.

33



Das 3. Kapitel scheint kein auf die Gemeinde von Philippi
beschränktes Problem zu behandeln: Es geht um ein prinzipielles
Problem, das an die Philipper noch nicht herangetreten ist: wer Gott in
Jesus Christus erkannt hat, bedarf nicht der Beschneidung und der
äusseren Kultübungen des Judentums. Die Christen sind die

Beschneidung und gehören zur «himmlischen Gemeinschaft», also zur
eschatologischen Heilsgemeinde.

Um diese Idee zu veranschaulichen, bedient sich Paulus der

kultisch-liturgischen Terminologie: durch die Anerkennung des

Evangeliums «dient die Gemeinde von Philippi Gott im Geiste», doch
hiesse es den Text überfordern, wenn man daraus den Schluss ziehen

wollte, die christliche Gemeinschaft sei nun «die neue Kultgemeinde»
schlechthin, als Ersatz des alten Tempeldienstes. Der Akzent liegt
auf der »Gabe», welche die Gemeinde Gott durch die Annahme des

Evangeliums darbringt.

Die Korintherhriefe

Hinsichtlich der paulinischen Auseinandersetzung um den Begriff
des «Neuen Bundes» in den Korintherbriefen zeigt R. gleichzeitig
die Parallelen und die Verschiedenheiten zwischen dieser Diskussion
und dem im Galaterbrief ebenfalls aufgeworfenen Problem der «zwei
Bünde» auf. Im Galaterbrief ist Abraham der Ausgangspunkt, in den

Korintherbriefen Mose. Während es im ersten Falle um Verheissung
und Erfüllung geht, steht im zweiten Fall die «Ablösung» im Mittelpunkt:

für das Volk des Alten Bundes bleibt die wahre Erkenntnis
Gottes von einem Schleier verhüllt. Dieser Schleier existiert nun nicht
mehr für diejenigen, die sich in Jesus Gott zuwenden und so das

Vertrauen in Gott durch die Anerkenung der Herrschaft des Geistes
erwerben. Der «Neue Bund» wird so zum Charakteristikum der Aussage

über die neue, durch das Werk Christi herangekommene Endzeit;
er ist nicht so sehr ein neues Element als eine neue Operation des Hl.
Geistes, durch welche die alte Ordnung abgelöst wird. Doch ist damit
keine spezifische Übertragung irgendeines Titels auf die Christen
verbunden: die Christen unterscheiden sich wohl funktionell von
Israel, doch bewahrt Israel (wie auch im Galaterbrief) seine Ehrentitel.

34



Genau wie Israel von Gott alle Gnadengaben erhalten hat, um
nicht zu Fall zu kommen und dennoch gefallen ist, müssen auch die

Christen, trotz des göttlichen Segens, der auf ihnen ruht, achtsam

sein, nicht zu straucheln. Gott zeigt den Weg zum Sieg, aber der
Mensch muss ihn auch wirklich einschlagen. Der Apostel bringt dafür
ein konkretes Beispiel: Jede Form von Götzendienst ist unvereinbar
mit der Gnade Christi. In diesem Zusammenhang weist Paulus auf
das «Israel nach dem Fleische» hin (1. Kor. 10, 18). Die Exegese
kompliziert sich nun durch Textvarianten, doch scheint der Sinn der

Aussage nach R. der zu sein, dass nicht die Israeliten, die ihr
Vertrauen auf den Altar setzen, Götzendiener sind, sondern die Heiden,
die anstelle Gottes den Dämonen opfern. «Israel nach dem Fleische»

sind die Juden mit all ihren Gebräuchen, die nun durch das Opfer
Christi abgelöst wurden.

Der Terminus Iudaïos findet sich häufig in den beiden Korinther-
briefen, doch wird er nicht in Opposition zu den Christen gebraucht:
Wohl gehen Juden und Griechen von radikal verschiedenen

Voraussetzungen aus, aber beide stehen jetzt vor derselben Wahl: das Kreuz
Christi anzuerkennen oder es abzulehnen. Die Kirche Christi
erscheint nicht als ein tertium genus neben Juden und Heiden: sie ist
«Kirche aus Juden und Griechen».

Auch die Korintherbriefe behandeln nicht die Frage des

Verhältnisses zwischen der Kirche und Israel, und auch nicht wesentlich
das Problem der Beziehungen zwischen Christen und Juden, oder
zwischen Christen und Heiden. Paulus spricht in diesem
Zusammenhang vom Alten Testament im Stil des Midrasch, aus dem sich

keine Übertragung der Attribute Israels auf die Kirche ableiten lässt,

wie sie spätere Autoren vorgenommen haben. «Israel nach dem

Fleische» steht nicht als Antithese zu «Israel nach dem Geiste» oder

zum «Israel Gottes».

Der Römerbrief

Im Herzen der paulinischen Aussagen über Israel steht der Römerbrief,

der als einziges paulinisches Dokument theologische Aussagen
in der Israelsfrage enthält.

R. weist unter Hinweis auf eine Reihe anderer Exegeten darauf hin,
dass auch die Israelaussagen des Römerbriefs nicht als Abstrakta,

35



sondern im Lichte der konkreten missionarischen Situation des Apostels

gesehen und interpretiert werden müssen. So folgt der
Schlussparagraph von Rom. 11 auf eine Diskussion über eine Reihe
geschichtlicher Tatsachen (Kap. 9-11), die ihrerseits theologische
Prinzipien zur Grundlage hat (Kap. 1-4). Trotzdem sich Paulus bemüht,
gegensätzliche Phänomene — einerseits will Gott die Juden retten,
doch sind sie weniger bereit als die Heiden, seine Botschaft anzuerkennen

- miteinander in Einklang zu bringen, bleibt es bei einem
Versuch. R. leitet das aus dem Ausruf des Apostels ab (Rom. 11, 34):
«Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt?» Nach dem Urteil des

Vf. handelt es sich bestenfalls um «a well-thought-out trial run»
(S. 127).

R. darin zu folgen oder nicht, muss wohl der Erkenntnis jedes
einzelnen überlassen werden. Festgehalten soll allerdings werden, dass

man gewiss aus Rom. 9-11 allein, ohne Rücksichtnahme auf andere

paulinische Aussagen auf demselben Gebiet, keine «Israelstheologie»
ableiten kann. Doch wird damit ein Problem relevant, das sich nicht
auf die Israelsfrage beschränken lässt: wie muss das exegetische
Fundament einer beliebigen Frage beschaffen sein, damit es tragbarer
Ausgangspunkt für eine theologische Formulierung ist? Damit sind
weite Gebiete der klassischen Theologie zur Diskussion gestellt.

Nach dem exegetischen Verständnis des Vf. eröffnet der
Schlussparagraph von Rom. 11 (Vv. 28-23) den Zugang zur Aussage des

Apostels. R. bemerkt dazu, dass es sich um kein heilsgeschichtliches
Schema handelt, sondern um das äusserst komplexe Ineinandergreifen

zweier Phänomene, wovon eines in einer besonderen Beziehung

zu Gott steht, das andere hingegen gottfern ist. Dieses

Ineinandergreifen ist die Folge von Gottes Handeln, so dass letzten Endes
beide Phänomene an Gottes Gnade teilhaben.

Der Ausgangspunkt ist eine doppelte Betrachtung des Judentums:
Einerseits sind die Juden «Feinde», andererseits sind sie «geliebt»

(V. 28). Von da ausgehend wird die Betrachtung auf «alle»
ausgedehnt, wobei das «ihr» des Textes die Heidenchristen, «sie» aber
Israel bezeichnet. Rom. 11, 25-27 ist eine Einleitung zu V. 28ff., während

V. 31 das «Mysterium» von V. 25 näher erklärt («teilweise
Verstockung»). V. 30 ist dann seinerseits das Äquivalent zu V. 25b:
«bis zum Eintritt der Vollzahl der Heiden». R. sieht in Rom. 11,

36



25-26 keine direkte Parallele zu V. 28ff., so dass seiner Meinung
nach die paulinische Formulierung: «auf diese Weise wird ganz Israel

gerettet werden» nicht mit «allen» in V. 32 auf eine Ebene gestellt
werden kann.

Das Jesaja-Zitat in 11, 26ff. (Jes. 59, 20) bezieht sich auf das

ungläubige Israel. R. schliesst es daraus, dass Paulus das Zitat gerade
dort abbricht, wo man es auch auf die Christen anwenden könnte
und es durch Jes. 27, 9 fortführt: die Vergebung von Jakobs Israels)
Sünden.

R. unterstreicht dann den engen Zusammenhang zwischen Rom. 11,
25ff. und dem Gleichnis vom wilden Ölbaum im selben Kapitel. Das

von Paulus verfolgte Ziel ist, zu zeigen, dass für das ungläubig
gebliebene Israel sehr wohl eine Hoffnung besteht, und dass die Kirche
aus den Heiden nicht den Platz Israels eingenommen hat: Israel hat
auch weiterhin eine Bedeutung im Handeln Gottes. Letzten Endes

ist alles in Gottes Barmherzigkeit beschlossen. Auch das «Straucheln»
der Juden hat eine tiefe Bedeutung; sie sollten dadurch nicht «zu Fall
kommen» sondern zum Heil der Heiden beitragen. Die Annahme des

Evangeliums durch die Heiden soll dann wieder ihrerseits die Juden
«eifersüchtig» machen, so dass Paulus selbst einige von ihnen «retten»
wird. Die Kirche existiert nicht ausserhalb Israels und hat keine

separate Identität: bis zum «vollzähligen Eingehen» Israels (11,22)
bleiben beide eng miteinander verbunden.

Ein anderes wichtiges Element der paulinischen Israelsaussagen ist
die feierliche Bekräftigung der Aktualität der Privilegien Israels

(Rom. 9, 1-5). Paulus zeigt, dass diese Privilegien den Israeliten
erhalten bleiben und nicht einfach auf die Christen übergehen. An diesem

Punkt setzt die subtile exegetische Unterscheidung zwischen
mehreren «Israel» ein, die nicht miteinander identisch sind. R. hält
an dieser Unterscheidung fest, lehnt aber die «Ausweitung» mancher

Exegeten ab, die, von dieser Basis ausgehend, zwischen einem
«natürlichen» und einem «eschatologischen» Israel unterschieden
haben. Er bemerkt dazu sehr treffend, dass man gerade dem Begriff
«eschatologisches Israel» jeden beliebigen Inhalt geben kann («the
terme can be filled with almost any content one desires»: S. 132).
Tatsächlich hat man davon die These abgeleitet, dass die Kirche diese

eschatologische Erwartung erfüllt und so zu Israel geworden ist.

37



R. hält fest, dass die Kirche tatsächlich manche eschatologische

Erwartungen erfüllt hat und daher «secundum quid» mit Israel identifiziert

werden kann, dass aber eine a-priori-Unterscheidung
zwischen «natürlichem» und «eschatologischem» Israel das ganze
Problem von Haus aus in ein theologisch falsches Licht rückt. Die pau-
linische Aussage basiert auf einer geschichtlichen Realität. Niemals
in der Geschichte waren alle Mitglieder des auserwählten Volkes
automatisch ein Teil des Gottesvolkes. Gott handelt stets frei und
souverän. Dort, wo er eine historische Kontinuität wahrt, ist auch das ein
Zeichen seiner liebevollen Güte.

Auch die folgende paulinische Argumentation (9, 14-29) stellt die
absolute Souveränität von Gottes Handeln in den Vordergrund. Es

ist das keine «Theorie der Verwerfung Israels»: der Apostel will im
Gegenteil sagen, dass Israel nicht verworfen ist. Auch in Rom. 9, 25ff.
wird der Terminus «Israel» weiterhin in einem absolut positiven Sinn
gebraucht: Israel trachtet weiter nach Gerechtigkeit, kann sie aber
nicht erreichen, weil sein Trachten nicht von den richtigen Prämissen

ausgeht. Israel besitzt Eifer für Gott, erkennt aber nicht, dass Christus,

«Gottes Gerechtigkeit», das Ende des Gesetzes ist und dass damit
jeder der Heilstat Christi teilhaftig werden kann, ohne damit dem
Gesetz unterworfen zu sein, «jeder der glaubt» (10, 2). Deshalb
existiert nun auch innerhalb des in Christus gesammelten Gottesvolkes
kein Unterschied mehr zwischen Juden und Heiden: in Christus wurden

auch die Heiden in das Gottesvolk eingegliedert.

Die starke Betonung der Priorität der Juden in Rom. 1, 16, 17 ist
eine Art Leitmotiv des gesamten Römerbriefes. Ganz natürlicherweise
entsteht daraus eine Spannung im Hinblick auf die Universalität des

Evangeliums. Diese Priorität liegt in der gesamten Geschichte

begründet, ebenso wie im Verhalten Jesus, in seinem Auftrag an die

Jünger und auch im Vorgehen des Paulus selbst, der sich überall

zuerst an die Juden wendet.

Doch unterstreicht Paulus sogleich, dass die Juden daraus für sich

selbst keine Sicherheit ableiten dürfen: Juden und Heiden werden
ausschliesslich nach ihren Handlungen beurteilt, und beide bedürfen der
Busse. Paulus entkleidet die privilegierte Stellung der Juden jedes
Dünkels: jede Auflehnung gegen Gott wird ihre Strafe finden, und

38



am «Tag des Zornes» werden dann im Hinblick auf ihre Priorität
auch die Juden zuerst gerichtet werden.

Nach dieser allgemeinen Feststellung wendet sich der Apostel
wieder den Juden zu und klagt sie an, dass aufgrund ihrer höheren
Gotteserkenntnis «der Name Gottes unter den Heiden gelästert wird»
(2, 24). So werden die Privilegien Israels neuerdings zum Instrument
des Urteils für das jüdische Volk. Durch die Übertretung des Gesetzes

wird Beschneidung zu Nicht-Beschneidung; ebenso kann aber auch die

Nicht-Beschneidung durch den Gehorsam gegen Gott zur Beschneidung

werden: Der äusserliche Ritus ist ohne Bedeutung; was zählt,
ist einzig und allein das Gehorsamsverhältnis zu Gott. So ist also

«nicht ein Jude, der es äusserlich ist. sondern der es innerlich ist.
im Geiste, nicht nach dem Buchstaben» (2, 29). Das hier gebrauchte
Wort «Jude» muss so verstanden werden wie «Israelites» in Rom.
11, 1: das einzige Kriterium für die Zugehörigkeit zum Gottesvolk ist

jetzt die Bereitschaft des Herzens, das Werk des Hl. Geistes
aufzunehmen. Doch hebt auch das die historische Vorzugsstellung der Juden
nicht auf; nur kennen sie aufgrund dieser Vorzugsstellung Gottes
Willen und werden eben dadurch der Sünde überführt (3, 10).

R. erklärt den Hinweis des Paulus auf Abraham als «unseren
Stammvater» (4, 1) in diesem Zusammenhang als einen Vorgang rab-
binischer Exegese mit sofortiger christlicher Anwendung. Das
Endergebnis ist wieder, dass nicht alle Kinder Abrahams tatsächlich seine

Nachkommenschaft sind, und somit sind auch nicht alle Israeliten
tatsächlich Israeliten im Vollsinn des Wortes und mit allem, was das

beinhaltet.
Paulus stellt den Prioritätsanspruch Israels in den Vordergrund,

geht auf die Spannung ein, die dadurch in Hinblick auf die universale

Gültigkeit des Evangeliums entsteht und zeigt, dass in Jesus Christus
jede soteriologische Unterscheidung zwischen Juden und Heiden
hinfällig wird. Die einzige aktuelle Unterscheidung besteht darin, dass

sich die Heiden bereiter zeigen als die Juden, die Heilsbotschaft Jesu
anzunehmen. Daraus ergibt sich ein Widerspruch zwischen der

prinzipiellen Priorität des jüdischen Volkes und der aktuellen missionarischen

Situation. Diesen Widerspruch will Paulus lösen. Aus der Situation

heraus ergibt sich folgendes Bild: Versuch der Judenmission, ihre
Ablehnung durch die Juden, Heidenmission, und dann schliesslich

39



Rückwirkung, der Heidenmission auf die Juden. In seiner missionarischen

Perspektive greift Paulus den Terminus «Israel» nicht auf, um
ihm einen christlichen Inhalt zu geben. In seinen Augen besteht eine
aktuelle Hoffnung in Hinblick auf den Teil des jüdischen Volkes,
das Gott liebt und seinen Willen erfüllen möchte. Dieser Teil wird
dem Beispiel des «Restes» folgen, der bereits seine Zuversicht in Jesus

gesetzt hat. Indem Paulus zwischen «Judentum» und «Israel»
unterscheidet und die vorübergehenden Charakteristika (wie Beschneidung,
Gesetz usw.) mit dem Judentum verbindet, löst er auch das Dilemma:
Israel ist nicht die christliche Kirche, da die Christen durch den Glauben

an Jesus selbst ein Teil Israels geworden sind.
R. zeigt dann, wie auf Grund der veränderten Situation - er gibt

diesem Kapitel die bezeichnende Uberschrift: «Nachlassen der
Hoffnung» - im Kolosser- und Epheserbrief eine neue Etappe auf dem

Weg der Identifizierung der Kirche mit Israel überwunden wird, und
damit auch zur Leugnung jeder Kontinuität des historischen Israel:
Die Kirche wird immer mehr zum «tertium genus» neben dem Judentum

und dem Heidentum. Die Fortsetzung dieses Identifizierungsprozesses

wird dann an Hand der weiteren paulinischen und post-
paulinischen Literatur des Neuen Testaments weiterverfolgt. Zum
Abschluss kommt die Entwicklung bei den sogenannten «apostolischen

Vätern».
So steht auch hinter dieser Entwicklung, die zur de facto-Identi-

fizierung der Kirche mit Israel führt und damit auch alle Konsequenzen

auslöst, die sich daraus für das jüdisch-christliche Nebeneinander
im Laufe der Jahrhunderte ergeben haben, eine konkrete geschichtliche

Situation, die das theologische Denken in seinen verschiedenen

Etappen entscheidend beeinflusst hat und auf die man gebührend
Rücksicht nehmen muss, wenn man das Wesen des Verhältnisses
zwischen der Kirche und dem jüdischen Volk berührt. Auf diesem Weg
einen wichtigen Beitrag geleistet zu haben, ist das Verdienst von R.
Es sei an dieser Stelle gebührend hervorgehoben und dringend zur
Nachahmung empfohlen.

40


	Israel in the Apostolic Church

