Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 28 (1972)

Artikel: Israel in the Apostolic Church

Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961223

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Israel in the Apostolic Church

Zum Buch von R. Richardson, Israel in the Apostolic Church. Society for New
Testament Studies. Monograph Series 10. Cambridge University Press 1969. 257 S.

von Kurt Hruby, Paris

Die vorliegende Arbeit von R., Assistent Professor am Departement
of Theology des Loyola College in Montreal (Kanada), gehort zu
den noch immer sehr seltenen Studien, die einen echten Beitrag zur
Aufhellung des Grundproblems der Beziehungen zwischen der christ-
lichen Botschaft und ihrem jiidischen Hintergrund leisten. Denn
darum gebt es letzten Endes bei den christlich-jiidischen Beziehungen.

Die historischen christlichen Positionen, die diese Beziehungen zu
dem gemacht haben, was sie bis in unsere Zeit hinein gewesen sind —
ist es in dieser Hinsicht angingig, von etwas Vergangenem zu spre-
chen? — sind bekannt. Zu fiihlen, dass sie weithin theologisch nicht
vertretbar sind, ist ein Aspekt des Problems, der die Notwendigkeit
nicht aufhebt, nun auch an Hand ernsthafter, objektiver Untersuchun-
gen nachzuweisen, dass es sich bei der negativen Beurteilung des Juden-
tums durch die christliche Theologie im Grunde nicht um echte theo-
logische Aussagen, sondern sehr oft um rein historisch-situations-
bedingte Urteile handelt, wodurch sich dann einzelne Formulierungen
dieser Art als pseudo-theologisch erweisen.

Ein Grundproblem und zugleich ein Schulbeispiel einer solchen
Aussage ist die Selbstbezeichnung der Kirche als «das wahre Israel»,
die ihrerseits wieder die «Substitutionstheorie» geboren hat, und da-
mit die Anschauung von der theologischen Gegenstandslosigkeit des
nachchristlichen Judentums.

Dass die Identifizierung der Kirche mit Israel auf keine neutesta-
mentliche Aussage zuriickgeht, sondern uns erst in der Mitte des
2. Jahrhunderts im «Dialog mit dem Juden Tryphon» von Justinus
Martyr in dieser Formulierung entgegentritt, hat sich inzwischen

30



langsam herumgesprochen. Diese Formulierung erscheint somit als
das Produkt eines ganz bestimmten Stadiums der christlich-jidischen
Polemik und eines Verhiltnisses zwischen Judentum und Christen-
tum, das von der Kontinuitit zur Diskontinuitit tendiert. Der V{.
bemerkt sehr richtig, dass es sich dabei um ein absolut zentrales Ele-
ment fiir das Verhiltnis des Christentums zum Judentum handelt,
dessen Missinterpretation fatale Folgen fiir dieses Verhiltnis gezeitigt
hat und das deshalb verdient, in allen seinen Komponenten genau
analysiert und aufgehellt zu werden.

Eine erste Etappe: der Galaterbrief

R. untersucht zuerst den geschichtlichen Hintergrund mit seinen
religiosen, nationalen und politischen Komponenten. Nach einem
kurzen Uberblick iiber die Mission Jesu geht er zum Kernstiick seiner
Untersuchung tiber: die paulinischen Aussagen.

Die erste Analyse gilt Gal. 6:16, mit der Widerlegung der «opinio
communis», dass das «Israel Gottes», von dem der Apostel an dieser
Stelle spricht, allein die Kirche bezeichnet. Der Vi. weist dabei auch
auf die Arbeit von G. Schwend in JUDAICA VI, 1950 hin: «Was
bedeutet Israel Gottes?» In der konkreten Situation des Apostels zur
Zeit der Abfassung des Galaterbriefs ist das «Israel Gottes» ein Teil
der israelitischen Nation.

Als nichstes geht R. auf den «Beschneidungsstreit» im Galaterbrief
ein: Paulus tritt den Heidenchristen entgegen, die selbst die Beschnei-
dung an sich vollzogen haben und sie deshalb auch fiir andere ihres
Zeichens zum Postulat erheben wollen. Durch den Tod Christi steht
der Eintritt in das Gottesvolk allen ohne Unterschied offen. Gesetz
und Beschneidung haben in dieser Hinsicht ihre Bedeutung verloren,
aber es handelt sich stets um ein und dieselbe Realitit des Gottes-
volkes und in keiner Weise um eine «Nachfolge». Die Kirche ist
Gottes Instrument bei der Erfiillung des Heilsplanes, aber sie ist keine
Rivalin Israels. Wohl ist auch sie «Gottesvolk», aber nicht aus-
schliesslich. Vgl. S. 102: «Die Kirche als Gottes Werkzeug geht nicht
darauf aus, die Rivalin Israels zu werden. Die Kirche ist ein Teil des
Gottesvolkes, aber noch nicht sein einziges Volk. Die Kirche hat
nicht alle Attribute Israels auf sich iibertragen, weil sie das nicht

31



notwendig hat: sie ist selbst Israel eingegliedert oder, besser gesagt,
alle ihre Glieder, ob Juden oder Heiden, sind Mitglieder des Gottes-

volkes, selbst wenn viele innerhalb des Judentums das bestreiten.»

Die Argumentation in den Thessalonicherbriefen

Ein weiteres paulinisches Element, das immer wieder als «Ver-
dammung Israels» ausgelegt wird, sind gewisse Aussagen der beiden
Thessalonicherbriefe.

In 1. Thess. 2:14-16 zieht Paulus eine Parallele zwischen den Ge-
meinden, die sich in Judda zu Christus bekennen und den bekehrten
Thessalonichern, «die Gleiches von ihren Landsleuten erlitten als jene
von den Juden, die den Herrn Jesus und die Propheten getdtet und
uns verfolgt haben, die Gott missfallen und allen Menschen feind
sind. Sie wollen uns hindern, den Heiden zu predigen, damit sie ge-
rettet werden und machen so das Mass ihrer Siinden voll zu allen
Zeiten. Aber schon hat sie das Strafgericht erreicht in vollem Masse».

R. interpretiert diese Stelle mit E. Bammel (Judenverfolgung und
Naherwartung, zur Eschatologie von 1. Th; LVI, 1959, S. 294-315)
und unterscheidet dabei zwischen der paulinischen Aussage iiber die
konkrete Situation und der eschatologischen Interpretation. Juden
hindern die paulinische Missionstitigkeit, weil sie Angst vor den Um-
wilzungen haben, die sie nach sich zieht. Sie weisen nicht nur selbst
das Evangelium zuriick, sondern hindern auch andere daran, die
christliche Botschaft zu héren. Die paulinische Predigt richtet sich
in diesem Zusammenhang vor allem gegen die Notwendigkeit der Be-
schneidung. Der Apostel vertritt diese Ansicht in den Synagogen, wo
sie die mit der jiidischen Religion sympathisierenden Heiden héren.
Es ist fiir die Juden schwierig, eine derartig radikale Anderung des
Verhiltnisses zu den Heiden, das Paulus seiner messianischen Kon-
zeption unterordnet, hinzunehmen. In der Sicht des Apostels «hin-
dern sie so die Heiden, des Heiles teilhaftig zu werden». Was das
«Strafgericht» anbetrifft, so scheint Paulus der inzwischen erfolgten
Vertreibung der Juden (und der Christen) aus Rom eine eschato-
logische Bedeutung beizumessen, wie ja iiberhaupt die Interpretation
der Thessalonicherbriefe durch die eschatologische Komponente er-
schwert wird.

32



In 1. Thess. ist das Hindernis, das die Juden der Missionstatigkeit
des Apostels entgegensetzen, nicht wie im Galaterbrief praktischer,
sondern prinzipieller Natur. Doch hat dieser Antagonismus anderer-
seits manche Juden und «Gottesfiirchtige» nicht daran gehindert,
sich zum Evangelium zu bekennen. Der Text macht keine Aussage
tiber das Verhiltnis zwischen Judenchristen und Heidenchristen inner-
halb der Gemeinde von Thessalonich. Ebensowenig spricht er von den
grundsitzlichen Beziehungen zwischen der Kirche und Israel, oder
davon, dass ganz Israel «verworfen» und die Kirche zu Israel ge-
worden sei. Gegeniiber dem Galaterbrief hat sich die paulinische
Terminologie durch die nun dazugekommene eschatologische Kompo-
nente allerdings bedeutend verschirft.

In 2. Thess. (2, 11ff.) kehrt eine Feststellung wieder, die der Apo-
stel bereits in 1. Thess. (1, 6ff.) gemacht hat: er spricht vom «Urteil»
tiber diejenigen, welche die Christen plagen. Wieder scheinen damit
die judischen Gegner der christlichen Predigt gemeint zu sein, und
wiederum kann die apokalyptische Note als eine Ergianzung dieses
Urteils angesehen werden. Der Ausgangspunkt fiir die apokalyptische
Interpretation ist der «Abfall» (apostasia: 2. Thess. 2, 3). R. schligt
als Inhalt dieses Terminus die allgemeine jiidische Ablehnung des
Evangeliums vor, die ihrerseits zur Nicht-Anerkennung von Gottes
Handeln in Jesus Christus fithrt und somit zur apostasia wird. Diese
Haltung ist eine erste Phase, die hiniiberfithrt zur «Manifestation des
Bosen».

Paulus hdlt den Thessalonichern die Auswirkung der jidischen
Haltung vor Augen. Aber es ist auch dabei im Interesse der Vermei-
dung eines verallgemeinernden Fehlurteils und damit einer «theo-
logischen Aussage» wichtig, den Gedankengang des Apostels in sei-
nem situationsgegebenen Zusammenhang zu sehen. Paulus sagt nir-
gends, dass die Juden nun aufgrund ihrer Ablehnung des Evan-
geliums ausgeschaltet und die Heiden zu Erben der Erlosung werden.
Die eintretenden Ereignisse sind insgesamt ein Hinweis anf das nabe

Ens, Der Philipperbrief

Der Beginn einer «Ubertragung» der Prirogativen Israels auf die
Kirche setzt mit dem Philipperbrief ein. R. geht von der Hypothese
aus, dass es sich dabei um ein einheitliches Dokument handelt.

33



Das 3. Kapitel scheint kein auf die Gemeinde von Philippi be-
schrianktes Problem zu behandeln: Es geht um ein prinzipielles Pro-
blem, das an die Philipper noch nicht herangetreten ist: wer Gott in
Jesus Christus erkannt hat, bedarf nicht der Beschneidung und der
dusseren Kultiibungen des Judentums. Die Christen sind die Be-
schneidung und gehéren zur «<himmlischen Gemeinschaft», also zur
eschatologischen Heilsgemeinde.

Um diese Idee zu veranschaulichen, bedient sich Paulus der kul-
tisch-liturgischen Terminologie: durch die Anerkennung des Evan-
geliums «dient die Gemeinde von Philippi Gott im Geiste», doch
hiesse es den Text iiberfordern, wenn man daraus den Schluss ziehen
wollte, die christliche Gemeinschaft sei nun «die neue Kultgemeinde»
schlechthin, als Ersatz des alten Tempeldienstes. Der Akzent liegt
auf der »Gabe», welche die Gemeinde Gott durch die Annahme des
Evangeliums darbringt.

Die Korintherbriefe

Hinsichtlich der paulinischen Auseinandersetzung um den Begriff
des «Neuen Bundes» in den Korintherbriefen zeigt R. gleichzeitig
die Parallelen und die Verschiedenheiten zwischen dieser Diskussion
und dem im Galaterbrief ebenfalls aufgeworfenen Problem der «zwei
Biinde» auf. Im Galaterbrief ist Abraham der Ausgangspunkt, in den
Korintherbriefen Mose. Wihrend es im ersten Falle um Verheissung
und Erfiillung geht, steht im zweiten Fall die «Ablosung» im Mittel-
punkt: fiir das Volk des Alten Bundes bleibt die wahre Erkenntnis
Gottes von einem Schleier verhiillt. Dieser Schleier existiert nun nicht
mehr fiir diejenigen, die sich in Jesus Gott zuwenden und so das Ver-
trauen in Gott durch die Anerkenung der Herrschaft des Geistes er-
werben. Der «Neue Bund» wird so zum Charakteristikum der Aus-
sage iiber die neue, durch das Werk Christi herangekommene Endzeit;
er ist nicht so sehr ein neues Element als eine neue Operation des HI.
Geistes, durch welche die alte Ordnung abgeldst wird. Doch ist damit
keine spezifische Ubertragung irgendeines Titels auf die Christen
verbunden: die Christen unterscheiden sich wohl funktionell von
Israel, doch bewahrt Israel (wie auch im Galaterbrief) seine Ehren-
titel.

34



Genau wie Israel von Gott alle Gnadengaben erhalten hat, um
nicht zu Fall zu kommen und dennoch gefallen ist, miissen auch die
Christen, trotz des gottlichen Segens, der auf ihnen ruht, achtsam
sein, nicht zu straucheln. Gott zeigt den Weg zum Sieg, aber der
Mensch muss ihn auch wirklich einschlagen. Der Apostel bringt dafiir
ein konkretes Beispiel: Jede Form von Gotzendienst ist unvereinbar
mit der Gnade Christi. In diesem Zusammenhang weist Paulus auf
das «Israel nach dem Fleische» hin (1. Kor. 10, 18). Die Exegese kom-
pliziert sich nun durch Textvarianten, doch scheint der Sinn der
Aussage nach R. der zu sein, dass nicht die Israeliten, die ithr Ver-
trauen auf den Altar setzen, Gotzendiener sind, sondern die Heiden,
die anstelle Gottes den Ddmonen opfern. «Israel nach dem Fleische»
sind die Juden mit all ihren Gebriuchen, die nun durch das Opfer
Christi abgeldst wurden.

Der Terminus [u#daios findet sich hiufig in den beiden Korinther-
briefen, doch wird er nicht in Opposition zu den Christen gebraucht:
Wohl gehen Juden und Griechen von radikal verschiedenen Voraus-
setzungen aus, aber beide stehen jetzt vor derselben Wahl: das Kreuz
Christi anzuerkennen oder es abzulehnen. Die Kirche Christi er-
scheint nicht als ein tertium genus neben Juden und Heiden: sie ist
«Kirche aus Juden und Griechen».

Auch die Korintherbriefe behandeln nicht die Frage des Ver-
hiltnisses zwischen der Kirche und Israel, und auch nicht wesentlich
das Problem der Beziehungen zwischen Christen und Juden, oder
zwischen Christen und Heiden. Paulus spricht in diesem Zusam-
menhang vom Alten Testament im Stil des Midrasch, aus dem sich
keine Ubertragung der Attribute Israels auf die Kirche ableiten lasst,
wie sie spitere Autoren vorgenommen haben. «Israel nach dem
Fleische» steht nicht als Antithese zu «Israel nach dem Geiste» oder
zum «Israel Gottes».

Der Romerbrief

Im Herzen der paulinischen Aussagen uber Israel steht der Romer-
brief, der als einziges paulinisches Dokument theologische Aussagen
in der Israelsfrage enthilt.

R. weist unter Hinweis auf eine Reihe anderer Exegeten darauf hin,
dass auch die Israelaussagen des Romerbriefs nicht als Abstrakta,

35



sondern im Lichte der konkreten missionarischen Situation des Apo-
stels gesehen und interpretiert werden miissen. So folgt der Schluss-
paragraph von Rom. 11 auf eine Diskussion iiber eine Reihe ge-
schichtlicher Tatsachen (Kap. 9-11), die ihrerseits theologische Prin-
zipien zur Grundlage hat (Kap. 1-4). Trotzdem sich Paulus bemiiht,
gegensitzliche Phianomene — einerseits will Gott die Juden retten,
doch sind sie weniger bereit als die Heiden, seine Botschaft anzuer-
kennen — miteinander in Einklang zu bringen, bleibt es be: einem Ver-
such. R. leitet das aus dem Ausruf des Apostels ab (Rom. 11, 34):
«Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt?» Nach dem Urteil des
Vi. handelt es sich bestenfalls um «a well-thought-out trial run»
(S. 127).

R. darin zu folgen oder nicht, muss wohl der Erkenntnis jedes ein-
zelnen iiberlassen werden. Festgehalten soll allerdings werden, dass
man gewiss aus Rom. 9-11 allein, ohne Riicksichtnahme auf andere
paulinische Aussagen auf demselben Gebiet, keine «Israelstheologie»
ableiten kann. Doch wird damit ein Problem relevant, das sich nicht
auf die Israelsfrage beschrinken ldsst: wie muss das exegetische Fun-
dament einer beliebigen Frage beschaffen sein, damit es tragbarer
Ausgangspunkt fiir eine theologische Formulierung ist? Damit sind
weite Gebiete der klassischen Theologie zur Diskussion gestellt.

Nach dem exegetischen Verstindnis des Vf. erdffnet der Schluss-
paragraph von Rom. 11 (Vv. 28-23) den Zugang zur Aussage des
Apostels. R. bemerkt dazu, dass es sich um kein heilsgeschichtliches
Schema handelt, sondern um das Zusserst komplexe Ineinander-
greifen zweier Phinomene, wovon eines in einer besonderen Bezie-
hung zu Gott steht, das andere hingegen gottfern ist. Dieses Inein-
andergreifen ist die Folge von Gottes Handeln, so dass letzten Endes
beide Phinomene an Gottes Gnade teilhaben.

Der Ausgangspunkt ist eine doppelte Betrachtung des Judentums:
Einerseits sind die Juden «Feinde», andererseits sind sie «geliebt»
(V. 28). Von da ausgehend wird die Betrachtung auf «alle» ausge-
dehnt, wobei das «ihr» des Textes die Heidenchristen, «sie» aber
Israel bezeichnet. Rom. 11, 25-27 ist eine Einleitung zu V. 28ff., wih-
rend V.31 das «Mysterium» von V.25 niher erklirt («teilweise
Verstockung»). V. 30 ist dann seinerseits das Aquivalent zu V. 25b:
«bis zum Eintritt der Vollzahl der Heiden». R. sieht in Rom. 11,

36



25-26 keine direkte Parallele zu V. 28ff., so dass seiner Meinung
nach die paulinische Formulierung: «auf diese Weise wird ganz Israel
gerettet werden» nicht mit «allen» in V.32 auf eine Ebene gestellt
werden kann.

Das Jesaja-Zitat in 11, 26ff. (Jes. 59, 20) bezieht sich auf das un-
glaubige Israel. R. schliesst es daraus, dass Paulus das Zitat gerade
dort abbricht, wo man es auch auf die Christen anwenden konnte
und es durch Jes. 27, 9 fortfiihrt: die Vergebung von Jakobs (= Israels)
Siinden.

R. unterstreicht dann den engen Zusammenhang zwischen Rom. 11,
25ff. und dem Gleichnis vom wilden Olbaum im selben Kapitel. Das
von Paulus verfolgte Ziel ist, zu zeigen, dass fiir das ungliubig ge-
bliebene Israel sehr wohl eine Hoffnung besteht, und dass die Kirche
aus den Heiden nicht den Platz Israels eingenommen hat: Israel hat
auch weiterhin eine Bedeutung im Handeln Gottes. Letzten Endes
ist alles in Gottes Barmherzigkeit beschlossen. Auch das «Straucheln»
der Juden hat eine tiefe Bedeutung; sie sollten dadurch nicht «zu Fall
kommen» sondern zum Heil der Heiden beitragen. Die Annahme des
Evangeliums durch die Heiden soll dann wieder ihrerseits die Juden
«eifersiichtig» machen, so dass Paulus selbst einige von ihnen «retten»
wird. Die Kirche existiert nicht ausserbalb Israels und hat keine se-
parate Identitat: bis zum «vollzihligen Eingehen» Israels (11, 22)
bleiben beide eng miteinander verbunden.

Ein anderes wichtiges Element der paulinischen Israelsaussagen ist
die feierliche Bekriftigung der Aktualitit der Privilegien Israels
(Rom. 9, 1-5). Paulus zeigt, dass diese Privilegien den Israeliten er-
halten bleiben und nicht einfach auf die Christen iibergehen. An die-
sem Punkt setzt die subtile exegetische Unterscheidung zwischen
mehreren «Israel» ein, die nicht miteinander identisch sind. R. hilt
an dieser Unterscheidung fest, lehnt aber die «Ausweitung» man-
cher Exegeten ab, die, von dieser Basis ausgehend, zwischen einem
«natiirlichen» und einem «eschatologischen» Israel unterschieden
haben. Er bemerkt dazu sehr treffend, dass man gerade dem Begriff
«eschatologisches Israel» jeden beliebigen Inhalt geben kann («the
terme can be filled with almost any content one desires»: S. 132).
Tatsichlich hat man davon die These abgeleitet, dass die Kirche diese
eschatologische Erwartung erfiillt und so zu Israel geworden ist.

37



R. hilt fest, dass die Kirche tatsachlich manche eschatologische Er-
wartungen erfiilllt hat und daher «secundum quid» mit Israel identi-
fiziert werden kann, dass aber eine a-priori-Unterscheidung zwi-
schen «natiirlichem» und «eschatologischem» Israel das ganze Pro-
blem von Haus aus in ein theologisch falsches Licht riickt. Die pau-
linische Aussage basiert auf einer geschichtlichen Realitit. Niemals
in der Geschichte waren alle Mitglieder des auserwahlten Volkes auto-
matisch ein Teil des Gottesvolkes. Gott handelt stets frei und sou-
verdan. Dort, wo er eine historische Kontinuitiat wahrt, ist auch das ein
Zeichen seiner liebevollen Giite.

Auch die folgende paulinische Argumentation (9, 14-29) stellt die
absolute Souveranitit von Gottes Handeln in den Vordergrund. Es
ist das keine «Theorie der Verwerfung Israels»: der Apostel will im
Gegenteil sagen, dass Israel nicht verworfen ist. Auch in Rém. 9, 25ff.
wird der Terminus «Israel» weiterhin in einem absolut positiven Sinn
gebraucht: Israel trachtet weiter nach Gerechtigkeit, kann sie aber
nicht erreichen, weil sein Trachten nicht von den richtigen Primissen
ausgeht. Israel besitzt Eifer fiir Gott, erkennt aber nicht, dass Chri-
stus, «Gottes Gerechtigkeit», das Ende des Gesetzes ist und dass damit
jeder der Heilstat Christi teilhaftig werden kann, ohne damit dem
Gesetz unterworfen zu sein, «jeder der glaubt» (10, 2). Deshalb exi-
stiert nun auch innerbalb des in Christus gesammelten Gottesvolkes
kein Unterschied mehr zwischen Juden und Heiden: in Christus wur-
den auch die Heiden in das Gottesvolk eingegliedert.

Die starke Betonung der Prioritit der Juden in Rom. 1, 16, 17 ist
eine Art Leitmotiv des gesamten Romerbriefes. Ganz natiirlicherweise
entsteht daraus eine Spannung im Hinblick auf die Universalitit des
Evangeliums. Diese Prioritit liegt in der gesamten Geschichte be-
griindet, ebenso wie im Verhalten Jesus, in seinem Auftrag an die
Jiinger und auch im Vorgehen des Paulus selbst, der sich iiberall
zuerst an die Juden wendet.

Doch unterstreicht Paulus sogleich, dass die Juden daraus fiir sich
selbst keine Sicherheit ableiten diirfen: Juden und Heiden werden aus-
schliesslich nach ihren Handlungen beurteilt, und beide bediirfen der
Busse. Paulus entkleidet die privilegierte Stellung der Juden jedes
Diinkels: jede Auflehnung gegen Gott wird ihre Strafe finden, und

38



am «Tag des Zornes» werden dann im Hinblick auf ihre Prioritit
auch die Juden zuerst gerichtet werden.

Nach dieser allgemeinen Feststellung wendet sich der Apostel
wieder den Juden zu und klagt sie an, dass aufgrund ihrer hoheren
Gotteserkenntnis «der Name Gottes unter den Heiden geldstert wird»
(2, 24). So werden die Privilegien Israels neuerdings zum Instrument
des Urteils fiir das jiidische Volk. Durch die Ubertretung des Gesetzes
wird Beschneidung zu Nicht-Beschneidung; ebenso kann aber auch die
Nicht-Beschneidung durch den Gehorsam gegen Gott zur Beschnei-
dung werden: Der dusserliche Ritus ist ohne Bedeutung; was zihlt,
ist einzig und allein das Gehorsamsverhiltnis zu Gott. So ist also
«nicht ein Jude, der es dusserlich ist . . . sondern der es innerlich ist. . .
im Geiste, nicht nach dem Buchstaben» (2, 29). Das hier gebrauchte
Wort «Jude» muss so verstanden werden wie «Israelites» in ROm.
11, 1: das einzige Kriterium fiir die Zugehorigkeit zum Gottesvolk ist
jetzt die Bereitschaft des Herzens, das Werk des HI. Geistes aufzu-
nehmen. Doch hebt auch das die historische Vorzugsstellung der Juden
nicht auf; nur kennen sie aufgrund dieser Vorzugsstellung Gottes
Willen und werden eben dadurch der Siinde tiberfithrt (3, 10).

R. erklirt den Hinweis des Paulus auf Abraham als «unseren
Stammvater» (4, 1) in diesem Zusammenhang als einen Vorgang rab-
binischer Exegese mit sofortiger christlicher Anwendung. Das End-
ergebnis ist wieder, dass nicht alle Kinder Abrahams tatsichlich seine
Nachkommenschaft sind, und somit sind auch nicht alle Israeliten
tatsachlich Israeliten im Vollsinn des Wortes und mit allem, was das
beinhaltet.

Paulus stellt den Priorititsanspruch Israels in den Vordergrund,
geht auf die Spannung ein, die dadurch in Hinblick auf die universale
Giiltigkeit des Evangeliums entsteht und zeigt, dass in Jesus Christus
jede soteriologische Unterscheidung zwischen Juden und Heiden hin-
fillig wird. Die einzige aktuelle Unterscheidung besteht darin, dass
sich die Heiden bereiter zeigen als die Juden, die Heilsbotschaft Jesu
anzunehmen. Daraus ergibt sich ein Widerspruch zwischen der prin-
zipiellen Prioritat des jidischen Volkes und der aktuellen missionari-
schen Situation. Diesen Widerspruch will Paulus 16sen. Aus der Situa-
tion heraus ergibt sich folgendes Bild: Versuch der Judenmission, ihre
Ablehnung durch die Juden, Heidenmission, und dann schliesslich

39



Riickwirkung der Heidenmission auf die Juden. In seiner missionari-
schen Perspektive greift Paulus den Terminus «Israel» nicht auf, um
ihm einen christlichen Inhalt zu geben. In seinen Augen besteht eine
aktuelle Hoffnung in Hinblick auf den Teil des jiidischen Volkes,
das Gott liebt und seinen Willen erfiillen méchte. Dieser Teil wird
dem Beispiel des «Restes» folgen, der bereits seine Zuversicht in Jesus
gesetzt hat. Indem Paulus zwischen «Judentum» und «Israel» unter-
scheidet und die voriibergehenden Charakteristika (wie Beschneidung,
Gesetz usw.) mit dem Judentum verbindet, 16st er auch das Dilemma:
Israel ist nicht die christliche Kirche, da die Christen durch den Glau-
ben an [esus selbst ein Teil Israels geworden sind.

R. zeigt dann, wie auf Grund der verinderten Situation — er gibt
diesem Kapitel die bezeichnende Uberschrift: «Nachlassen der Hoff-
nung» — im Kolosser- und Epheserbrief eine neue Etappe auf dem
Weg der Identifizierung der Kirche mit Israel iiberwunden wird, und
damit auch zur Leugnung jeder Kontinuitdt des historischen Israel:
Die Kirche wird immer mehr zum «tertium genus» neben dem Juden-
tum und dem Heidentum. Die Fortsetzung dieses Identifizierungs-
prozesses wird dann an Hand der weiteren paulinischen und post-
paulinischen Literatur des Neuen Testaments weiterverfolgt. Zum
Abschluss kommt die Entwicklung bei den sogenannten «apostoli-
schen Vitern».

So steht auch hinter dieser Entwicklung, die zur de facto-Identi-
fizierung der Kirche mit Israel fithrt und damit auch alle Konsequen-
zen auslost, die sich daraus fiir das jiidisch-christliche Nebeneinander
im Laufe der Jahrhunderte ergeben haben, eine konkrete geschicht-
liche Situation, die das theologische Denken in seinen verschiedenen
Etappen entscheidend beeinflusst hat und auf die man gebiihrend
Riicksicht nehmen muss, wenn man das Wesen des Verhiltnisses zwi-
schen der Kirche und dem jiidischen Volk beriihrt. Auf diesem Weg
einen wichtigen Beitrag geleistet zu haben, ist das Verdienst von R.
Es sei an dieser Stelle gebiihrend hervorgehoben und dringend zur
Nachahmung empfohlen.

40



	Israel in the Apostolic Church

