
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Nachruf: Missionsdirektor Pfarrer lic. Robert Brunner zum Gedächtnis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

MISSIONSDIREKTOR
PFARRER LIC. ROBERT BRUNNER

ZUM GEDÄCHTNIS

Am 10. März d. J. ist der langjährige Direktor der Schweizer

Evangelischen Judenmission, Pfarrer Lie. Robert Brunner, von
uns gegangen, nachdem seine letzten Lebensmonate von schwerer
Krankheit überschattet gewesen waren.

Pfarrer Brunner wurde am 26. Dezember 1905 in Winterthur
geboren, besuchte dort das Gymnasium und widmete sich dann an
den Universitäten Zürich und Basel dem Studium der Theologie,
das er mit einer Dissertation über Schleiermacher: «Das Gefühl
schlechthiniger Abhängigkeit» abschloß. Er war dann Pfarrer in
Rothenfluh, Suhr und Basel, Baselstädtischer Kirchenrat und, seit
1949, also durch 22 Jahre, Direktor der Schweizer Evangelischen
Judenmission.

Pfarrer Brunner hat das Amt, das ihm zum Lebenswerk werden
sollte, zu einer Zeit übernommen, als das Verhältnis zwischen
Judentum und Christentum, und damit zwischen Israel und der
Kirche, schwerstens belastet war durch die physische Vernichtung
von sechs Millionen jüdischer Menschen in Ländern, die man fälschlich

lange Zeit hindurch als «christlich» bezeichnet hatte. Wie
hatten sich die Kirchen zu dieser Zeit verhalten? Hatten sie nicht
durch ihre jahrhundertelang zur Norm erhobene theologische
Judenfeindschaft wesentlich dazu beigetragen, den Nährboden für die

3



vergiftete Saat vorzubereiten, auf dem dann der «völkische»
Antisemitismus des nationalsozialistischen Neuheidentums seine Wurzeln

schlug? Und wie war es möglich, daß in Ländern - ein Großteil

Europas geriet während der Kriegszeit in die nationalsozialistische

Einflußsphäre -, in denen immerhin zahlreiche kirchliche
Organisationen aller Denominationen bestanden, verhältnismäßig
so wenige Juden durch den direkten Einsatz dieser Organisationen
vor Vernichtung bewahrt blieben? War der peinliche Eindruck, die
Liebe Christi, die alle Kirchen zu predigen vorgeben, erstrecke sich
nicht auf die Juden, wirklich nur ein Eindruck? Verbarg sich
dahinter nicht eine unerfreuliche, sehr wenig christliche Realität?

Diese so ganz und gar nicht eindeutigen Zusammenhänge, der
neuerliche Beweis des Scheiterns der Kirche als Organisation am
jüdischen Problem und das unvorstellbare Blutopfer, das das

jüdische Volk im «aufgeklärten» 20. Jahrhundert auch deshalb

bringen mußte, weil das christliche Gewissen versagte - all das

war bestimmend dafür, daß Pfarrer Brunner dem an ihn ergangenen
Ruf der Schweizer Evangelischen Judenmission Folge leistete und
die Leitung der Gesellschaft übernahm. Er war sich als gut
informierter Theologe, der nicht an den Zeiterscheinungen vorbeiging,
sondern sie kritisch betrachtete und analysierte, voll und ganz
bewußt, daß er damit eine sehr schwere, ja schier unmögliche
Aufgabe übernahm. Ist denn nicht eine «Judenmission» in unseren
Tagen ein überlebtes Fossil, ein Anachronismus, eine theologische
Unmöglichkeit, ein Hindernis für den jüdisch-christlichen Dialog,
der mit so viel Mühe ins Leben gerufen wurde?

Zweiundzwanzig Jahre lang hat Pfarrer Brunner im Mittelpunkt
von Anwürfen dieser Art gestanden. Und sie wurden von allen
Seiten her erhoben und kamen nicht zuletzt aus kirchlichen Kreisen
und aus dem Mund von Theologen. Zweiundzwanzig Jahre lang ist
Pfarrer Brunner seiner Ausgangsposition treu geblieben, weil sie

auf einer tiefen theologischen Überzeugung fußte. Oft stand er
dabei fast isoliert im Kreuzfeuer der Polemik, wie sie heute auch
bei theologischen Kontroversfragen allgemein üblich geworden ist,
ohne je selbst, sei es in Wort oder Schrift, polemisch zu werden.
Wo man mit Schlagworten vorging, blieb er stets sachlich und
wurde nicht müde, erklärend und aufklärend wirken zu wollen,

4



indem er vor allem immer wieder den so umstrittenen Missionsbegriff

im Lichte einer gesunden theologischen Position als zentrales

christliches Anliegen gebührend hervorhob und darauf hinwies,
daß man sich wohl hüten müsse, diesbezüglich das Opfer einer
immer weiter um sich greifenden Begriffsverwirrung zu werden.

Der Hauptwiderstand gegen die «Judenmission» war die
vereinfachende Gleichsetzung zwischen Mission und Proselytenmacherei.
Teilweise sind dafür tatsächlich historische Gründe ausschlaggebend.
Durch lange Jahrhunderte hindurch hat man in den Kirchen das

jüdische Problem, wenn überhaupt, so ausschließlich unter dem
Blickwinkel der «Bekehrung» gesehen und den tiefen, ursächlichen
und heilsgeschichtlichen Zusammenhang zwischen Judentum und
Christentum bewußt ignoriert. Ein Umschwung trat erst zu Beginn
des 19. Jahrhunderts ein, aber auch dann waren es einzelne bewußte
Christen, die gegen diesen Zustand anzukämpfen versuchten, und
Initiativen dieser Art hatten fast immer den Widerstand der Kirchen
zu überwinden, die ihrem endemischen theologischen Antijudaismus
verhaftet blieben. Damals wurden eine Reihe von «Judenmissionen»
als freie außerkirchliche Gesellschaften ins Leben gerufen, aus dem
Bewußtsein heraus, daß die christliche missio, der christliche
Auftrag, auch das jüdische Volk einschließt und vor ihm nicht
haltmacht. Durch die Zeitverhältnisse bedingt handelte es sich dabei
hauptsächlich um eine Arbeit an jüdischen Menschen, die zu
Christus gefunden hatten. Doch ist das nur ein Aspekt dieses

Auftrags. Der andere besteht darin, die christliche Gemeinde selbst
dauernd mit der Verpflichtung zu konfrontieren, die daraus
erwächst, daß sie auf dem Boden einer ihrem Wesen nach
jüdischchristlichen Verkündigung steht, und daß sie sich dieses Charakters
in ihrem gesamten Leben und auch in ihrem Verhältnis zu den
Juden stets bewußt bleiben muß, wenn sie nicht Gefahr laufen will,
ein wesentliches und konstituierendes Element ihres eigenen Erbes
preiszugeben.

Pfarrer Brunner war zutiefst davon überzeugt, daß der
Sendungsauftrag und damit auch die missio ad Judaeos ein wesentliches

Element der Kirche Christi ist, das sie weder aus theologischen
Erwägungen noch aus Opportunitätsgründen aufgeben kann und
darf, ohne sich selbst untreu zu werden. Über alle historischen

5



Abwege der Kirchen in der Beurteilung des Judentums war für ihn
mit Paulus «das Evangelium eine Kraft Gottes zum Heil eines jeden,
der glaubt, dem Juden zuerst und auch dem Griechen» (Rom. 1: 16),
und die Kirche ging nur dann wirklich mit ihrem innersten Wesen

konform, wenn sie stets und zu allen Zeiten eine Ecclesia ex Judaeis
et Gentibus blieb und nie des jüdischen Elements in ihren Reihen
entbehren mußte. Mit demselben Paulus war es für Pfarrer Brunner
auch klar, daß auf Grund der göttlichen Pädagogik, die bei Israel
begonnen hatte, dieses Volk auch innerhalb der christlichen
Ordnung eine Sonderstellung einnahm, das Volk der ersten Erwählung
Gottes blieb, dem «die Annahme an Sohnes Statt angehört und die

Gegenwart Gottes und die Bündnisse und die Gesetzgebung und
der Gottesdienst und die Verheißungen» (Rom. 9: 4), daß daher der

Verkündigungsauftrag an die Juden ein Sonderanliegen bleibt, das

notwendigerweise anderen Gesetzen gehorcht als die Verkündigung
für die Heiden, und daß demnach Judenmission und Heidenmission
zwei getrennte kirchliche Anliegen sind.

Nun bedeutet aber christlicher Verkündigungsauftrag an die
Juden auch absoluten Respekt des göttlichen Planes mit dem
jüdischen Volk, wie er ebenfalls von Paulus dargelegt wird. Auch das
Abseitsstehen des größten Teiles des jüdischen Volkes in Hinblick
auf das Evangelium gehört mit hinein in diesen göttlichen Plan:
«Wenn aber ihre Verfehlung der Reichtum der Welt geworden ist,
und ihr Fernbleiben der Reichtum der Heiden, wieviel mehr dann
einst ihr vollzähliges Eingehen » (Rom. 11: 12). Denn «Verstockung
ist über einen Teil Israels gekommen, bis die Vollzahl der Heiden
eingegangen sein wird, und auf diese Weise wird ganz Israel gerettet
werden» (eb. 25). Diese paulinische Aussage enthält auch die
entschiedene Absage an allen «Proselytismus um jeden Preis» dem

jüdischen Volk gegenüber, denn es ist klar, daß auf Grund des

göttlichen Planes ein Teil des jüdischen Volkes bei seiner Ablehnung

des Evangeliums verharren wird, bis die Stunde des «großen
Eingehens» geschlagen hat, die Gott allein kennt.

Pfarrer Brunner ist nicht müde geworden, zu erklären, daß der
christliche Verkündigungsauftrag an Israel und damit die christliche

«Judenmission» in voller Achtung dieser Gegebenheiten und
der gottgewollten Eigenständigkeit des jüdischen Volkes geübt

6



werden muß, und daß deshalb der oft erhobene Vorwurf, das Ziel
der Judenmission sei die Auslöschung der Identität des jüdischen
Volkes, im Gegensatz zum Schriftzeugnis steht.

Und er war es auch, der stets auf die Notwendigkeit hinwies,
diesen Auftrag christlichen Zeugnisses an Israel nicht als ein
abstraktes Prinzip zu handhaben, sondern in gewissenhafter
Einschätzung und Kenntnisnahme der äußeren Umstände, die ihn
entscheidend bestimmen. Aus diesem sehr aktuellen Bewußtsein
heraus setzte er sich auch mit ganzer Kraft für eine Aufklärungsarbeit

in den Kirchen und in den Gemeinden ein, in denen die
christliche Verantwortung am jüdischen Volk geweckt und
wachgehalten werden muß. Und diese Verantwortung setzt voraus, daß

man das Judentum zuerst einmal kennt, nicht als das Zerrbild, das
eine bestimmte Theologie zu lange davon entworfen hat, sondern
als aktuellen Faktor spiritueller Orientierung und im Vollbesitz
eines großen Teils der göttlichen Offenbarung, die die Kirche mit
dem Judentum teilt. Aus dieser Notwendigkeit heraus wurde im
Jahre 1945 die Zeitschrift JUDAICA geboren, die durch Pfarrer
Brunner ein international geachtetes Niveau erreichte. Dasselbe

Anliegen kommt auch in den Kleinschriften über einzelne Aspekte
jüdischen Lebens zum Ausdruck, die auf seine Initiative hin
herausgegeben wurden und in den Gemeinden viel Verbreitung fanden.
Die letzte Etappe dieses Bemühens ist die Schaffung einer eigenen
Buchreihe für Judentumskunde im Anschluß an JUDAICA und in
Zusammenarbeit mit dem Theologischen Verlag, Zürich. Pfarrer
Brunner durfte das Erscheinen des ersten Bandes dieser Buchreihe
nicht mehr erleben.

Pfarrer Brunner war aus seiner christlichen Grundhaltung heraus
ein wahrer Freund des jüdischen Volkes und des jüdischen
Menschen, doch war für ihn diese Freundschaft, die er so oft und stets
mit größter Diskretion unter Beweis stellte, nur dann wirklich
positiv und sinnvoll, wenn sie sich klar und eindeutig zu ihrer
christlichen Basis bekannte, das heißt einerseits zur theologischen
Achtung und Wertschätzung des jüdischen Volkes als «Erstling
der Erwählung», nicht in einem historischen, sondern in einem
stets aktuellen Sinn, und andererseits zu dem so fest im Neuen
Testament verankerten universellen christlichen Verkündigungs-

7



auftrag, gehandhabt, im besonderen Fall des jüdischen Volkes, in
voller Achtung seiner Persönlichkeit und seiner aktuellen religiösen
Aufgabe und Bedeutung.

Pfarrer Brunner war auf ganzer Ebene ein Mann des «Dialogs»,
der stets bis ins letzte die Überzeugung des anderen achtete und
sich bemühte, ihr gerecht zu werden. Als Direktor einer evangelischen

Missionsgesellschaft erkannte er mit größter Aufgeschlossenheit,

daß das Israelsanliegen im weitesten Sinn ein Anliegen aller
christlichen Kirchen ohne Unterschied sein muß. Er handelte
entsprechend dieser Erkenntnis, indem er stets zur Mitarbeit auf
breitester Basis bereit war und sich dabei großzügig über alle
konfessionellen Barrieren hinwegsetzte. Doch lehnte er entschieden
ein jüdisch-christliches Zwiegespräch ab, dem es auf christlicher
Seite an Bekenntnisbereitschaft und damit an Substanz fehlt. Ja
er erblickte darin sogar eine latente Gefahr und fürchtete, diese

Form des Dialogs könne letzthin einem christlichen Antijudaismus
als bequemes Alibi dienen. Denn er war sich der Stärke dieses auf
eine fast zweitausendjährige Tradition zurückgehenden Antijudaismus

nur zu gut bewußt, war hellhörig auf alle Anzeichen in dieser

Richtung im gesamtchristlichen Bereich und war überzeugt, daß
seine definitive Überwindung nur in der bewußten Anerkennung
des jüdischen Erbes der Kirche liegen könne und damit in einem
echten Bekenntnis zu dem dem Fleische nach aus Israel
hervorgegangenen Christus (vgl. Rom. 9: 4). Deshalb war Pfarrer Brunner
auch sehr skeptisch gegen einen jeder christlichen Substanz baren

vagen Philosemitismus, der nur zu leicht die Gefahr in sich birgt,
bei der ersten Gelegenheit wieder in Antisemitismus umzuschlagen,
wie es sich unter anderem nach dem Sechstagekrieg von 1967 in
vielen Fällen deutlich gezeigt hat. Und in einer Zeit, wo nur zu oft
christliche Gemeinschaften jüdische Menschen, die zu ihnen gestoßen

sind, als «Hindernis» für die Herstellung einer Dialogsituation
zum Judentum empfinden, trat er, der entschiedene Gegner jedes
«Proselytismus» im klassischen Sinn, voll und ganz für diese
Menschen ein, unter Hinweis auf die theologische Notwendigkeit der
«Ecclesia ex Judaeis et Gentibus».

Pfarrer Brunner ist keinen leichten Weg gegangen, aber die
zahllosen Widerstände, auf die er stieß, haben ihn in seiner Überzeugung

8



bestärkt, daß die christlichen Kirchen heute vielleicht mehr denn

je ein grundsatztreues Israelszeugnis brauchen, um progressiv das

fatale Erbe zu überwinden, das ihnen der theologische Antijudais-
mus hinterlassen hat, und so wirklich bereit werden, ein neues
Verhältnis zum jüdischen Volk und zu seiner heilsgeschichtlichen Stellung

und Aufgabe zu finden. Und da die Kirchen noch nicht so

weit sind, dieses Zeugnis, wie es normal wäre, von sich selbst aus
zu geben, sind Organisationen notwendig, die es für sie und an
ihnen tun. Das war für ihn die Berechtigung und Notwendigkeit
der «Judenmission» in unserer Zeit. Er war sich des unpopulären
und historisch belasteten Charakters dieser Bezeichnung wohl
bewußt, aber es ging ihm nie um einen Terminus oder um eine

Etikette, sondern stets einzig und allein um die Sache, für die er
einstand, die ihm Lebensinhalt geworden war und mit der er sich

persönlich völlig identifizierte. Es ist kein Zufall, daß seine letzte
Arbeit, die er noch vollendete, als er schon vom Tod gezeichnet
war, eine Verteidigung des «Undings Judenmission» gewesen ist
(siehe «Offener Brief an Herrn Prof. Wilhelm Dantine, Wien» in
diesem Heft).

In einer Zeit der Umwälzungen und des Zusammenbruchs, auch
der theologischen Fronten, war Pfarrer Brunner einer von den

wenigen, die es verstanden, eine klare Linie zu halten und damit
einen konstruktiven Beitrag zu leisten zu einer wahren Erneuerung,
die das Alte nicht einfach abtut, sondern seine wertvollen Elemente
harmonisch eingliedert in eine neue, den veränderten Verhältnissen
voll Rechnung tragende Konzeption. Durch seinen restlosen
persönlichen Einsatz ist Pfarrer Brunner richtungsweisend geworden
für die Mitarbeiter, mit denen er sich zu umgeben verstand, und
für die er nie der «Herr Direktor», sondern stets ein väterlicher
Freund gewesen ist. Auf ihn trifft wie auf kaum einen andern das

Wort der jüdischen Tradition zu: «Das Andenken des Gerechten
sei zum Segen. » K. H.

9


	Missionsdirektor Pfarrer lic. Robert Brunner zum Gedächtnis

