
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

PUBLIKATIONEN ÜBER DEN CHASSIDISMUS

H. Rabinowicz, The World of Hasidisme. Valentine-Mitchell, London 1970.
271 S. £2.25.
Der Chassidismus als in Osteuropa im 18. Jahrhundert aufgetretene

jüdische «Erweckungsbewegung» hat in der westlichen Welt hauptsächlich
durch die «Chassidischen Geschichten» von Martin Buber ein Interesse
erweckt, das seither lebendig geblieben ist und immer wieder zu Publikationen
geführt hat. Gewiss existiert als Dokumentation über die chassidische
Bewegung Dubnows zweibändige «Geschichte des Chassidismus», doch wird der
Verfasser bei aller historischen Akrimonie aus seiner rationalistischen
Grundeinstellung heraus dem wahren Wesen des Chassidismus nicht gerecht.
Und das Lebenswerk des anderen grossen Historikers des Chassidismus,
S. A. Horodezky, ist in hebräischer Sjjrache verfasst und so bis auf einen
kleinen Bruchteil - u. a. das bereits 1920 erschienene Buch «Religiöse
Strömungen im Judentum, mit besonderer Berücksichtigung des Chassidismus»

- auf das hebräisch lesende Publikum beschränkt geblieben. Auch andere,
im Laufe der letzten Jahre in Israel erschienene, teilweise sehr seriöse
Publikationen über dieses Thema sind so relativ wenig bekannt geworden.

Diese Lücke füllt nun irgendwie das Buch von Rabbi Dr. Harry
Rabinowicz, der sich bereits durch sechs andere Werke, die teilweise ebenfalls
die chassidische Welt zum Gegenstand haben, einen Namen gemacht hat.
R. ist Rabbiner an der Londoner Dollis Hill Synagogue und daneben auch
Dozent am Extra Muros Department der Universität London und am Jew's
College, dem bekannten englischen Rabbinerseminar, an dem er selbst
seine Ausbildung erhalten hat.

Der besondere Wert der Darstellung des Chassidismus durch R. liegt darin,
(lass er sich nicht auf eine rein historische Beschreibung beschränkt. Ein
grosser Teil des Buches ist der Ausbreitung der Bewegung im 19. Jhdt. und
ihrem Schicksal im 20. Jhdt. gewidmet, als man befürchten musste, es sei

durch das Verschwinden der jüdischen Zentren in Osteuropa das Endo des

Chassidismus gekommen. Dem war aber nicht so : um einige Chassidimrabbis,
die sich zu retten vermochten, scharten sich, vor allem in den Vereinigten
Staaten, neuerdings Gemeinden, die heute teilweise zu einem nicht zu
unterschätzenden Faktor jüdisch-religiösen Lebens geworden sind.

Das 19. Jahrhundert ist die Zeit der Aufsplitterung des Chassidismus in
eine Unzahl von «Zaddikimdynastien» und «Höfe». Der spätere Chassidismus
bekennt sich ja, wie es schon M. Buber in seinem Roman «Gog und Magog»

221



überzeugend dargelegt hat, zu einer Vielfalt von «Wegen». Dieser Zustand
führte aber auch zu unangenehmen Rivalitäten zwischen verschiedenen
«Dynastien», die in manchen Gegenden, wie z. B. in Karpat.horussland
(Munkâcz), richtig peinliche Formen angenommen haben. Ein einigendes
Band zwischen den Chassidimhäuptern war aber andererseits ihr gemeinsamer
Kampf gegen die Haskala («Aufklärung»), der es allerdings auch mit sich
brachte, dass die berufenen Vertreter dieser «Erweckungsbewegung», die
im 18. Jahrhundert die osteuropäische Judenheit revolutioniert hatte, kaum
hundert Jahre später in den Augen der modern gesinnten Juden zu Säulen des
« Obskurantismus » wurden.

Innerhalb dieser Vielfalt von Richtungen profilieren sich neuerdings einige
Führergestalten, deren «Dynastien» dann einen nicht zu unterschätzenden
Einfluss auf das gesamte jüdische Leben Osteuropas ausübten, wie die Rabbis
von Ger (Gora Kalwarija bei Warschau), Beiz, Alexandrow, Biala und Ruzhin
(mit dem Sitz in Sadagora, Bukowina). Jede dieser Dynastien hatte eine
bestimmte Kategorie von Anhängern. So sprach der Rabbi von Ger
besonders die Chassidim mit talmudischer Gelehrsamkeit an, der von
Alexandrow die «Hausväter», die Kaufleute und die breiten Massen. Auch die
allgemeine Entwicklung im Judentum ging an den Chassidim nicht vorüber.
So stand der mächtige und einflussreiche «Gerer Rebbe», den man auch den
«Kaiser der Chassidim» nannte, auf Seiten der antizionistisch ausgerichteten
Agudat Jisrael und unterstützte tatkräftig mehrere Tageszeitungen dieser
Tendenz. Der «Beizer Rebbe» wiederum stand hinter einer anderen
Interessenvertretung des orthodoxen Judentums, den Machsiqei ha-dat, während
manche «Alexander» Chassidim schon in der Frühzeit der Bewegung - es

war das damals eine Ausnahme in orthodox-jüdischen Kreisen - dem religiösen

Zionismus («Misrachi») nahestanden, inspiriert von fder brennenden
Zionsliebe ihres Meisters, R. Chanoch Cheinoch Levin. Daneben blieben
Sonderrichtungen, wie die des Chabad (Lubawitscher Chassidim), höchst
aktiv. Ihnen sollte dann eine besondere Funktion bei der Rettung des
chassidischen Erbes aus dem allgemeinen Zusammenbruch zufallen.

Besonders aufschlussreich sind die Informationen, die R. über den
Zusammenbruch und den Wiederaufbau chassidischen Lebens nach dem Weltkrieg

gibt. Das Buch ist allen, die den Chassidismus als lebendige jüdische
Volksbewegung kennenlernen wollen, wärmstens zu empfohlen. K. H.

R. Schatz-Uftenheimeb, Ha-chassidut ke-mystiqa Qietistic Elements
in 18th Century Hasidic Tought). Magnes Press, Jerusalem 1968. 192

+ VI S. 6.

Das vorliegende Werk behandelt einen wichtigen Teilaspekt der
chassidischen Lehre. Obwohl er sich auf traditionelle Elemente, wie vor allem
die lurjanische Kabbala, stützt, war der Chassidismus als «Erweckungsbe-
wegung» dennoch in den Augen der rabbinischen Autoritäten eine Gefahr

222



für das Gesamtgefüge des Judentums. Daraus erklärt sich der heftige
Abwehrkampf der Mitnagdim unter der Führung der grössten talmudischen
Autorität des ausgehenden 18. Jahrhunderts, Rabbi Elia von Wilna.

Frau Sch.-U. geht einem besonderen, « unorthodoxen » Element im
Chassidismus nach, nämlich dem Einfluss des Quietismus, der sich
grundsätzlich gegen jeden religiösen und ethischen Aktivismus stellt, dem im
Judentum durch die zentrale Stellung des Übens der Mizwot, der Gebote
der Torah als Ausdruck göttlichen Willens, eine ganz besondere Bedeutung
zukommt. So führt ja die quietistische Haltung zu einer völligen
Umkehrung der traditionellen religiösen Wertskala.

In dankenswerter Weise zeigt Frau Sch.-U. auch die Parallelen auf, die
hinsichtlich des quietistischen Einflusses zu christlichen Strömungen derselben

Zeitepoche (Ende des 18. Jhdts.) bestehen. Es ist verschiedentlich
auf eine gewisse Parallelität zwischen chassidischen Vorstellungen und
Lehrmeinungen, wie sie z. B. im Kreis um Jakob Böhme zu finden sind,
hingewiesen worden. Die Gefahren, die dem Chassidismus von einer Überbetonung
quietistischer Elemente drohten, wurden übrigens von den Chassidimhäup-
tern rechtzeitig erkannt, und man vermied sorgfältig jede Übertreibung in
dieser Richtung, um die chassidische Bewegung nicht aus dem Gesamtrahmen
des Judentums herausfallen zu lassen.

Der Ausgangspunkt für die quietistischen Tendenzen scheint die Lehre von
Rabbi Dov Bär, dem «Maggid von Mezritch», zu sein, dem nach dem Tode
des Ba'al Schern die Leitung der Gemeinde der Chassidim zufiel. Frau
Sch.-U geht auch jedesmal dem Ursprung chassidischer Grundkonzepte in der
älteren Kabbala nach. Sie hat diese schwierige und durch die Fülle an
einschlägiger Literatur besonders zeitraubende Aufgabe mit grosser Kompetenz

gelöst.
Eine kurze Übersicht in englischer Sprache erlaubt auch dem des Hebräischen

nicht kundigen Leser, sich eine Vorstellung von dieser sauberen und
mit viel Kompetenz durchgeführten Arbeit zu machen, die einen wichtigen
Beitrag zum grundsätzlichen Verständnis des Chassidismus leistet. K. H.

J. M. Mintz, Legends of the Hasidim. An Introduction to Hasidic Culture
& Oral Tradition in the New World. The University of Chicago Press, London

1968, 462 S. £ 5.65.

Der Vf., Associate Professor am Folklore Institute der Universität Indiana,

zeigt an Hand einer Reihe von «chassidischen Geschichten», von denen
er viele selbst gesammelt hat, in welcher Weise sich in der Nachkriegszeit
chassidisches Leben in Amerika in den für die chassidische Bewegung
charakteristischen Formen neu organisiert hat.

Als Gruppe stellen die Chassidim einen Sonderfall unter den
Neueinwanderern dar: auf sie hatte der amerikanische melting pot keinen
Einfluss und sie sind auch zum Grossteil ausserhalb des American way of

223



life geblieben. Sie haben sich damit begnügt, in den Vereinigten Staaten
eine Stätte zu linden, wo sie ihrem gewohnten Rhythmus gemäss leben können

und ihre ganze Anstrengung war darauf gerichtet, den traditionellen
Rahmen nach Möglichkeit wiederherzustellen. Das mag, von aussen gesehen,
ein Anachronismus sein. Für die Chassidim ist es die notwendige
Voraussetzung, die «Jüdischkeit» und damit die chassidische Botschaft zu
bewahren, nach ihr zu leben und sie den kommenden Generationen weiterzugeben.

Gewiss kamen auch seit dem Beginn der grossen ostjüdischen Einwanderung

in die Vereinigten Staaten, im letzten Drittel des vorigen Jahrhunderts,
immer wieder Chassidim dorthin. Es gab auch chassidische Bethäuser, aber
es kam doch nie zur Bildung von richtigen chassidischen Gemeinschaften,
wahrscheinlich deshalb, weil die «Rebbes», die chassidischen Meister, fehlten.
So gingen denn diese chassidischen Elemente meist in der offiziellen
Orthodoxie auf, oder aber sie wurden, in der zweiten und dritten Generation,
von der Assimilation aufgesogen.

M. beschreibt zuerst die «friedliche Eroberung» einzelner New Yorker
Stadtviertel, wie Williamsburg, Crown Height, Boro Park u. a. durch Chas-

sidimgruppen. Teilweise kam es auch zur Gründung neuer Siedlungen, wie
New Square (anglisierte Form für Skvir in Russland) in der Nähe von
Spring Valley. In diesen chassidischen Wohnvierteln organiserte sich dann
das Leben nach den alten Normen, auch in beruflicher Hinsicht. Die
berufliche Abhängigkeit der Gemeindemitglieder voneinander und
untereinander blieb sehr gross, da ja die Chassidim «weltliche» Schulbildung für
ihre Kinder meist strikt ablehnen und ihnen so viele Berufe verschlossen
bleiben.

Im Mittelpunkt des chassidischen Lebens steht auch in der neuen Umgebung

der «Rebbe», ist doch der Chassidismus wesentlich vom persönlichen
Verhältnis des einzelnen zum religiösen und spirituellen Führer der Gemeinschaft

geprägt. Der Vf. gibt dann einen Überblick über die bedeutendsten
«Zaddikim-Höfe» in Amerika, ihre Besonderheiten und ihre Beziehungen
zueinander. Die stärkste und gleichzeitig «geschlossenste» Gruppe sind die
Anhänger des Szatmärer Rebbe, der sich ebenso durch seine talmudische
Gelehrsamkeit wie durch seine Intoleranz auszeichnet und der auch im Kampf
gegen den «ungläubigen Zionismus» und den Staat Israel an erster Stelle
steht.

Die Anhänger des Lubawitscher Rebbe bilden innerhalb der chassidischen
Welt eine Art Gegenpol dazu. Sie stehen «weltlicher» Bildung nicht prinzipiell

ablehnend gegenüber - der gegenwärtige «Rebbe» hat sogar während
einiger Jahre in Paris technische Studien getrieben - und ihre weltweite
«Missionstätigkeit» besteht vor allem darin, dass sie überall versuchen,
Juden für die religiöse Lebensführung zu gewinnen.

Der zweite Teil des Buches enthält «chassidische Geschichten», teils aus
Europa, teils aus der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg. Hier als Beispiel

224



für die Weiterbildung des ohassidischen Legendenschatzes eine Geschichte aus
dem Sinaikrieg (S. 375/76):

Der Beizer Rebbe war im voraus über die Sinaikampagne unterrichtet,
da vorher zwei Generale zu ihm kamen und ihm erzählten, dass die Aktion
beginnen und sie angreifen würden. An diesem Freitag abend - der Krieg
begann Freitag kurz vor Nacht - möge man dafür beten, dass Gott die Juden
und Jerusalem beschütze.

An diesem Freitag abend begann der Beizer Rebbe das Abendgebet zu
sprechen. Als er zum Achtzehngebet kam - gerade vor dem Achtzehngebet

-, hielt er an dieser Stelle inne und stand so, ich denke sechs oder sieben
Stunden. Er rührte sich nicht und blieb am selben Platz. Nachher sprach er
das Achtzehngebet und ging in sein Zimmer, ohne in dieser Nacht irgend
etwas zu essen. Es dauerte sieben oder acht Stunden. Man sagt, dass die
Chassidim, die dort waren, wussten, dass sie (die Israelis) den Krieg in diesem
Moment gewonnen hatten. Ich meine, es handelte sich um etwas, was sie beim
Beizer Rebben nie gesehen hatten. Denn der Beizer betete gewöhnlich schneller

als irgendein anderer Rebbe. Zu Rosch Haschanah nahm ihm das ganze
Beten vielleicht zwei Stunden, oder eineinhalb. Er betete immer sehr schnell.
Und jetzt hielt er an und blieb am selben Platz stehen Er blieb dort
die ganze Nacht, bis zum Morgen. Er rührte sich nicht vom Fleck während
der Sinaiaktion.

Es ist bekannt, dass nicht Mosche Dayan selbst, sondern sein Assistent
mit einem anderen General einige Tage vorher zu ihm kamen, ihm erzählten,
dass die Sinaiaktion beginnen würde und dass er für sie beten solle. Denn der
Beizer Rebbe war in ganz Israel bekannt K. H.

W. Leslau, Falasha Anthology. The Black Jews of Ethiopia. Schocken
Books, New York 1969. 222 S. $ 2.45.

Man muss dem Schocken-Verlag dankbar dafür sein, dass er die 1951

zum erstenmal erschienene Falasha Anthology nun im Rahmen der Paperback-
Editions neu aufgelegt hat.

Die Falaschas oder «schwarzen Juden» Abessiniens stellen innerhalb des

Judentums eine Sondergruppe dar. So sind sie - zusammen mit den Sama-
ritanern - die einzigen, die noch am Opferdienst festhalten. Wohl tauchten
im Laufe der Jahrhunderte immer wieder grossteils legendäre Berichte über
abessinische Juden auf. Richtig «wiederentdeckt» wurden sie jedoch erst in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts von dem englischen Forschungsreisenden

James Bruce (vgl. Travels to Discover the Sources of the Nile in
the Years 1768 Edinburg 1790). Seitdem haben sich immer wieder
Forschungsreisende und Gelehrte nach Abessinien begeben, um die
Lebensumstände, die Sitten und Gebräuche der Falaschas zu studieren. Besonders
bekannt wurde der Bericht von Jacques Faütlovich, der zuerst im Auftrag

225



von Baron Edmond de Rothschild und dann für das Pro-.Falascha-Komitee
drei Forschungsreisen nach Abessinien unternahm und reiches Material über
die Falaschas sammelte. Das hauptsächliche Wohngebiet der Falaschas liegt
am Tana-See. Ihre ethnische Herkunft ist ungeklärt. Der Name «Falascha»,
äthiopisch fättäsä, bedeutet «Eingewanderte». Sie selbst nennen sich beta

Israel, «Haus Israels», oder qayla.
Der Vf. hat selbst im Jahre 1947 eine Reise nach Abessinien

unternommen und an Ort und Stelle viele Informationen gesammelt. In der
Einleitung gibt er einen Überblick über den Stand der Falascha-Forschung,
über den gegenwärtigen Zustand der Volksgruppe, über ihre Sitten und
Gebräuche, ihr religiöses Leben und ihre Literatur. Eine Besonderheit der
Falaschareligion ist, neben den Tieropfern, der Mönchsstand, der wohl auf
christliche Vorbilder zurückgeht und nach der Tradition der Falaschas
seit dem 15. Jhdt. bestehen soll. In Berichten aus dem vorigen Jahrhundert

(so Martin Flad, Kurze Schilderung der bisher fast unbekannten abessini-
schen Juden Basel-Stuttgart 1809) taucht immer wieder die Behauptung
auf, die Mönchsweihe der Falaschas beinhalte auch die Kastration. L.
erwähnt jedoch diese Sitte nicht.

Der Festkalender der Falaschas kennt wohl die meisten Feste des
jüdischen Jahres, hat daneben aber auch manche Eigenfeste.

Der zweite Teil des Buches ist der Literatur der Falaschas gewidmet.
Die Literatursprache ist Geez, das ja auch Kirchensprache der äthiopischen
Christen ist. An jüdischen Schriften kennen die Falaschas das Alte Testament

und einige Apokryphen und Pseudepigraphen. Die gesamte talmudische

und nachtalmudische Literatur ist ihnen hingegen völlig unbekannt.
Der Textauswahl geht jedesmal eine Einleitung voraus, die den Leser

mit dem behandelten Dokument vertraut macht. K. bringt Auszüge aus den
« Sabbatgeboten » (Te'ezaza Sanbat), dem Abba Elija (ein homiletischer
Text, der nichts mit der Elija-Apokalypse gemein hat), dem Buch Baruch
(«5. Baruch»), der Apokalypse des Oorogorios (die von den Falaschas als

prophetisches Buch angesehen wird), dem Testament Abrahams (im Stil der
«Testamente der zwölf Patriarchen»), dem Tod Moses (eine Art Midrasch),
sowie verschiedene Gebetstexte.

Ein reicher Fussnotenapparat, ein Index der biblischen Referenzen und
ein allgemeiner Index machen das Buch zu einem nützlichen Arbeitsinstrument.

K. H.

S. S. Cohon, Wath we Jews believe & A guide to Jewish practice for the

enlightened, modern Jews. Buchreihe: Collected Writings of Samuel S.

Cohon, Nr. 2. Royal Vangorcum Ltd., Assen 1971. 197 S. Broschiert 21

Gld.

Dieses Buch, dessen erster Teil bereits 1930/31 in The Jewish Layman,
der Monatsschrift der National Federation ofTemple Brotherhoods, erschienen

226



ist, und dann, ebenfalls im Jahre 1931, in Form eines Leitfadens durch die
Union of American Hebrew Congregations herausgegeben wurde, ist mehr als
ein praktisches Handbuch für Reformjuden. Dafür bürgt die Person des
Verfassers, des 1959 verstorbenen Nachfolgers von Dr. K. Kohler, des «Dogmati-
kers» der jüdischen Reformbewegung, als Professor für jüdische Theologie
am Hebrew Union College in Cincinnati. Kohler war der spiritus rector
der «Pittsburg Platform» gewesen, mit der sich das amerikanische
Reformjudentum im Jahre 1885 praktisch als vom traditionellen Judentum
weitgehend differenzierte selbständige Bewegung konstituiert hatte. S. S. Cohon
hatte seinerseits einen führenden Anteil an der Redaktion der von derselben
Bewegung 1937 angenommenen «Columbus Platform». Dazwischen liegen
entscheidende Entwicklungsjahre des Reformjudentums. Die «Columbus
Platform» bringt wieder eine Annäherung an traditionelle Positionen, ganz
besonders in der heute so aktuellen Israelsfrage (der zionistische Gedanke
war von Kohler heftig abgelehnt worden).

Die souveräne Beherrschung der Materie erlaubt es C., auf knappstem
Raum das Wesentliche über alle von ihm behandelten Fragen auszusagen:
Religion im allgemeinen, Judentum, Israel, Torah, Gott, Mensch. Der zweite
Teil ist dann der eigentliche Leitfaden jüdisch-religiöser Praxis im
Reformjudentum.

Besonders hingewiesen sei auf den stets irenisch-ausgewogenen Ton, mit
dem C. ohne Ausnahme alle Fragen behandelt, die in der Vergangenheit so
oft zu bitteren Auseinandersetzungen innerhalb verschiedener Fraktionen des
Judentums geführt haben. Hier sei als Beispiel nur sein abschliessendes
Urteil über die einzelnen Tendenzen angeführt (S. 40) :

Diese verschiedenen Richtungen östlichen und westlichen Judentums
unterscheiden sich wohl sehr voneinander, doch stellen sie alle wichtige
Aspekte des lebendigen Stromes unseres historischen Glaubens dar. Sie sind
das Produkt verschiedener wirtschaftlicher, politischer und kultureller
Einflüsse und wenden sich an verschiedene Mentalitäten und Temperamente.
Unter den gegenwärtigen Umständen sind sie noch alle notwendig. Darüber
hinaus müssen sie alle voneinander viel lernen. Deshalb können wir auf sie

mit Recht die Worte anwenden, die hinsichtlich des Streits der Schulen von
Hillel und Schammai geprägt wurden: «Jede von ihnen enthält Worte des
lebendigen Gottes». K. H.

W. Schochow, Deutsch-jüdische Geschichtswissenschaft. Eine Geschichte ihrer
Organisationsformen unter besonderer Berücksichtigung der Fachbibliographie.

Einzelveröffentlichungen der Historischen Kommission zu Berlin

beim Friedrich-Meinecke-Institut der Freien Universität Berlin, Band
3. Colloquium Verlag, Berlin 1969. 336 S. 68 DM.

Nach einer ganzen Reihe von Teilstudien über bestimmte Aspekte und
Perioden jüdischer Geschichte, die im Laufe der letzten Jahre und Jahr-

227



zehnte erschienen sind, geht der vorliegende Band auf organisations- und
methodengeschichtliche Probleme allgemeiner Natur ein.

Was die Bibliographie der Geschichte der Juden in Deutschland anbetrifft,

hat Prof. Dr. Guido Kisch schon 1931 in der Zeitschrift für die
Geschichte der Juden in Deutschland folgendes geschrieben (er greift im
Vorwort, S. VI, darauf zurück):

Um die Bibliographie der Geschichte der Juden in Deutschland ist es
schlecht bestellt, seitdem sich keine besondere Zeitschrift mehr ihrer Pflege
in Deutschland widmet. Die Aufgabe, eine Gesamtbibliographie des judai-
stischon Schrifttums zu schaffen, ist an Inhalt und Umfang überaus gross
und an Bedeutung ausserordentlich wichtig für die Pflege der Wissenschaft
des Judentums. Sie dürfte wohl bedeutsam genug erscheinen, um einen
Verhandlungsgegenstand auf dem geplanten Weltkongress der Wissenschaft
des Judentums zu bilden. Das Ziel könnte nur durch internationales
Zusammenwirken aller daran interessierten wissenschaftlichen Kreise erreicht
werden

Das vorliegende Werk geht insoferne über den damals entworfenen
Plan hinaus, als sich der Vf. die Aufgabe gestellt hat, die geschichtliche
Entwicklung der gesamten «Wissenschaft des Judentums» in ihren
Organisationsformen darzustellen. Die Arbeit zeigt somit die grossen Linien auf, die
es weiterzuverfolgen gilt, um eine Gesamtbibliographie des Judentums zu
schaffen, die natürlich in ihren Verzweigungen weit über Deutschland und
den deutschen Sprachraum hinausreicht, da sich ja im vorigen Jahrhundert
auch die «Wissenschaft des Judentums», von Deutschland ausgehend, praktisch

über die gesamte Kulturwelt verbreitet hat.
Nachdem der Vf. Thema und Umfang seiner Untersuchung skizziert hat,

behandelt er in einem ersten Teil des Buches, unter dem Titel «Anfang und
Aufbau», die Zeit bis 1933. Der zweite Teil ist unter dem Motto «Untergang
und Neubeginn» der «Zeit des Ungeistes» zwischen 1933 und 1945 gewidmet,
die den progressiven Zusammenbruch aller Bemühungen brachte. Das letzte
Kapitel gilt dann dem Neuanfang durch die deutschjüdische Emigration in
der Nachkriegszeit.

Ein Institutionen- und Bibliographienverzeichnis, ein Verzeichnis der
zitierten Autoren, sowie ein allgemeines Namen- und Sachregister machen
das Werk von S. auch zu einem bequemen Konsultationsinstrument für
einschlägige Fragen. K. H.

228


	Rezensionen

