Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 27 (1971)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

PUBLIKATIONEN UBER DEN CHASSIDISMUS

H. Rasivowicz, The World of Hasidisme. Valentine-Mitchell, London 1970.

271 8. £2.25.

Der Chassidismus als in Osteuropa im 18. Jahrhundert aufgetretene
jidische «Erweckungsbewegung» hat in der westlichen Welt hauptséchlich
durch die «Chassidischen Geschichten» von Martin Buber ein Interesse er-
weckt, das seither lebendig geblicben ist und immer wieder zu Publikationen
geflihrt hat. Gewiss existiert als Dokumentation tber die chassidische Be-
wegung Dubnows zweibiindige « Geschichte des Chassidismus», doch wird der
Verfasser bei aller historischen Akrimonie aus seiner rationalistischen
Grundeinstellung heraus dem wahren Wesen des Chassidismus nicht gerecht.
Und das Lebenswerk des anderen orossen Historikers des Chassidismus,
S. A. Horodezky, ist in hebriischer Sprache verfasst und so bis auf einen
kleinen Bruchteil — u. a. das bereits 1920 erschienene Buch «Religidse Stro-
mungen im Judentum, mit besonderer Beriicksichtigung des Chassidismus»
— auf das hebriisch lesende Publikum beschriankt geblieben. Auch andere,
mm Laufe der letzten Jahre in Israel erschienene, teilweise sehr seridse Pu-
blikationen tber dieses Thema sind so relativ wenig bekannt geworden.

Diese Liicke fiillt nun irgendwie das Buch von Rabbi Dr. Harry Rahi-
nowicz, der sich bereits durch sechs andere Werke, dié teilweise ebenfalls
die chassidische Welt zum Gegenstand haben, einen Namen gemacht hat.
R. ist Rabbiner an der Londoner Dollis Hill Synagogue und daneben auch
Dozent am Extra Muros Department der Universitidt London und am Jew’s
College, dem bekannten englischen Rabbinerseminar, an dem er selbst
seine Ausbildung erhalten hat.

Der besondere Wert der Darstellung des Chassidismus durch R. liegt darin,
dass er sich nicht auf eine rein historische Beschreibung beschrinkt. Ein
grosser Teil des Buches ist der Ausbreitung der Bewegung im 19. Jhdt. und
ihrem Schicksal im 20. Jhdt. gewidmet, als man befiirchten musste, es sei
durch das Verschwinden der jiidischen Zentren in Osteuropa das Ende des
Chassidismus gekommen. Dem war aber nicht so: um einige Chassidimrabbis,
die sich zu retten vermochten, scharten sich, vor allem in den Vereinigten
Staaten, neuerdings Glemeinden, die heute teilweise zu einem nicht zu unter-
schitzenden Faktor j tidisch-religiosen Lebens geworden sind.

Das 19. Jahrhundert ist die Zeit der Aufsplitterung des Chassidismus in
eine Unzahl von «Zaddikimdynastien» und «Hoéfer. Der spitere Chassidismus
bekennt sich ja, wie es schon M. Buber in seinem Roman «Gog und Magog»

221



tiberzeugend dargelegt hat, zu einer Vielfalt von «Wegen». Dieser Zustand
fithrte aber auch zu unangenehmen Rivalititen zwischen verschiedenen
«Dynastien», die in manchen Gegenden, wie z. B. in Karpathorussland
(Munkéez), richtig peinliche Formen angenommen haben. Hin einigendes
Band zwischen den Chassidimhauptern war aber andererseits ihr gemeinsamer
Kampf gegen die Haskala (¢Aufklarung»), der es allerdings auch mit sich
brachte, dass die berufenen Vertreter dieser «Erweckungsbewegung», die
im 18. Jahrhundert die osteuropéische Judenheit revolutioniert hatte, kaum
hundert Jahre spéter in den Augen der modern gesinnten Juden zu Sédulen des
«Obskurantismus» wurden.

Innerhalb dieser Vielfalt von Richtungen profilieren sich neuerdings einige
Fiihrergestalten, deren «Dynastien» dann einen nicht zu unterschitzenden
Einfluss auf das gesamte jiidische Leben Osteuropas ausiibten, wie die Rabbis
von Ger (Gora Kalwarija bei Warschau), Belz, Alexandrow, Biala und Ruzhin
(mit dem Sitz in Sadagora, Bukowina). Jede dieser Dynastien hatte eine
bestimmte Kategorie von Anhéngern. So sprach der Rabbi von Ger be-
sonders die Chassidim mit talmudischer Gelehrsamkeit an, der von Alex-
androw die «Hausviter», die Kaufleute und die breiten Massen. Auch die
allgemeine Entwicklung im Judentum ging an den Chassidim nicht voriiber.
So stand der méchtige und einflussreiche «Gerer Rebbe», den man auch den
«Kaiser der Chassidim» nannte, auf seiten der antizionistisch ausgerichteten
Agudat Jisrael und unterstiitzte tatkriftig mehrere Tageszeitungen dieser
Tendenz. Der «Belzer Rebbe» wiederum stand hinter einer anderen Interes-
senvertretung des orthodoxen Judentums, den Machsiger ha-dat, wihrend
manche «Alexander» Chassidim schon in der Friithzeit der Bewegung — es
war das damals eine Ausnahme in orthodox-jiidischen Kreisen — dem religi6-
sen Zionismus («Misrachi») nahestanden, inspiriert von fder brennenden
Zionsliebe ihres Meisters, R. Chanoch Cheinoch Levin. Daneben blieben
Sonderrichtungen, wie die des Chabad (Lubawitscher Chassidim), hochst
aktiv. Thnen sollte dann eine besondere Funktion bei der Rettung des
chassidischen Erbes aus dem allgemeinen Zusammenbruch zufallen.

Besonders aufschlussreich sind die Informationen, die R. uber den Zu-
sammenbruch und den Wiederaufbau chassidischen Lebens nach dem Welt-
krieg gibt. Das Buch ist allen, die den Chassidismus als lebendige jludische
Volkshewegung kennenlernen wollen, wiarmstens zu empfehlen. K. H.

R. ScHATZ-UFFENHEIMER, Ha-chassidut ke-mystiqa ... Qietistic Elements
in 18th Century Hasidic Tought). Magnes Press, Jerusalem 1968. 192
+ VI S. 6.

Das vorliegende Werk behandelt einen wichtigen Teilaspekt der chassi-
dischen Lehre. Obwohl er sich auf traditionelle Elemente, wie vor allem
die lurjanische Kabbala, stitzt, war der Chassidismus als « Erweckungsbe-
wegung» dennoch in den Augen der rabbinischen Autoritéten eine Gefahr

222



fir das Gesamtgefige des Judentums. Daraus erkliart sich der heftige
Abwehrkampf der Mitnagdim unter der Fiihrung der grossten talmudischen
Autoritit des ausgehenden 18. Jahrhunderts, Rabbi Elia von Wilna.

Frau Sch.-U. geht einem besonderen, «unorthodoxen» Element im
Chassidismus nach, ndmlich dem Einfluss des Quietismus, der sich grund-
sdtzlich gegen jeden religiosen und ethischen Aktivismus stellt, dem im
Judentum durch die zentrale Stellung des Ubens der Mizwot, der Gebote
der Torah als Ausdruck gottlichen Willens, eine ganz besondere Bedeutung
zukommt. So fithrt ja die quietistische Haltung zu einer volligen Um-
kehrung der traditionellen religiosen Wertskala.

In dankenswerter Weise zeigt Frau Sch.-U. auch die Parallelen auf, die
hinsichtlich des quietistischen Einflusses zu christlichen Strémungen dersel-
ben Zeitepoche (Ende des 18. Jhdts.) bestehen. Es ist verschiedentlich
auf eine gewisse Parallelitét zwischen chassidischen Vorstellungen und Lehr-
meinungen, wie sie z. B. im Kreis um Jakob Béhme zu finden sind, hinge-
wiesen worden. Die Gefahren, die dem Chassidismus von einer Uberbetonung
quietistischer Elemente drohten, wurden iibrigens von den Chassidimhéup-
tern rechtzeitig erkannt, und man vermied sorgfiiltig jede Ubertreibung in
dieser Richtung, um die chassidische Bewegung nicht aus dem Gesamtrahmen
des Judentums herausfallen zu lassen.

Der Ausgangspunkt fiir die quietistischen Tendenzen scheint die Lehre von
Rabbi Dov Béar, dem «Maggid von Mezritch», zu sein, dem nach dem Tode
des Ba’al Schem die Leitung der Gemeinde der Chassidim zufiel. Frau
Sch.-U geht auch jedesmal dem Ursprung chassidischer Grundkonzepte in der
dlteren Kabbala nach. Sie hat diese schwierige und durch die Fille an
einschligiger Literatur besonders zeitraubende Aufgabe mit grosser Kompe-
tenz gelost.

Eine kurze Ubersicht in englischer Sprache erlaubt auch dem des Hebriii-
schen nicht kundigen Leser, sich eine Vorstellung von dieser sauberen und
mit viel Kompetenz durchgefiihrten Arbeit zu machen, die einen wichtigen
Beitrag zum grundsitzlichen Verstédndnis des Chassidismus leistet. K. H.

J. M. MinTz, Legends of the Hastdim. An Introduction to Hasidic Culture
& Oral Tradition in the New World. The University of Chicago Press, Lon-
don 1968, 462 S. £ 5.65.

Der Vf., Associate Professor am Folklore Institute der Universitidt India-
na, zeigt an Hand einer Reihe von «chassidischen Geschichten», von denen
er viele selbst gesammelt hat, in welcher Weise sich in der Nachkriegszeit
chassidisches Leben in Amerika in den fir die chassidische Bewegung
charakteristischen Formen neu organisiert hat.

Als Gruppe stellen die Chassidim einen Sonderfall unter den Neuein-
wanderern dar: auf sie hatte der amerikanische melting pot keinen Ein-
fluss und sie sind auch zum Grossteil ausserhalb des American way of

223



life geblieben. Sie haben sich damit begniigt, in den Vereinigten Staaten
eine Stdtte zu finden, wo sie ihrem gewohnten Rhythmus geméss leben kon-
nen und ihre ganze Anstrengung war darauf gerichtet, den traditionellen
Rahmen nach Moglichkeit wiederherzustellen. Das mag, von aussen gesehen,
ein Anachronismus sein. Fur die Chassidim ist es die notwendige Voraus-
setzung, die «¢Judischkeit» und damit die chassidische Botschaft zu be-
wahren, nach ihr zu leben und sie den kommenden Generationen weiterzuge-
ben.

Gewiss kamen auch seit dem Beginn der grossen ostjlidischen Einwande-
rung in die Vereinigten Staaten, im letzten Drittel des vorigen Jahrhunderts,
immer wieder Chassidim dorthin. Ks gab auch chassidische Bethduser, aber
es kam doch nie zur Bildung von richtigen chassidischen Gemeinschaften,
wahrscheinlich deshalb, weil die « Rebbesy, die chassidischen Meister, fehlten.
So gingen denn diese chassidischen Elemente meist in der offiziellen
Orthodoxie auf, oder aber sie wurden, in der zweiten und dritten Generation,
von der Assimilation aufgesogen.

M. beschreibt zuerst die «friedliche Eroberung» einzelner New Yorker
Stadtviertel, wie Williamsburg, Crown Height, Boro Park u. a. durch Chas-
sidimgruppen. Teilweise kam es auch zur Grindung neuer Siedlungen, wie
New Square (anglisierte Form fiir Skvir in Russland) in der Néhe von
Spring Valley. In diesen chassidischen Wohnvierteln organiserte sich dann
das Leben nach den alten Normen, auch in beruflicher Hinsicht. Die
berufliche Abhiéngigkeit der Gemeindemitglieder voneinander und unter-
einander blieb sehr gross, da ja die Chassidim «weltliche» Schulbildung fiir
ihre Kinder meist strikt ablehnen und ithnen so viele Berufe verschlossen
bleiben.

Im Mittelpunkt des chassidischen Lebens steht auch in der neuen Umge-
bung der «Rebbe», ist doch der Chassidismus wesentlich vom persénlichen
Verhéltnis des einzelnen zum religiésen und spirituellen Fiihrer der Gemein-
schaft geprigt. Der Vf. gibt dann einen Uberblick iiber die bedeutendsten
«Zaddikim-Hofe» in Amerika, ihre Besonderheiten und ihre Beziehungen
zueinander. Die stirkste und gleichzeitig «geschlossenste» Gruppe sind die
Anhénger des Szatméarer Rebbe, der sich ebenso durch seine talmudische
Gelehrsamkeit wie durch seine Intoleranz auszeichnet und der auch im Kampf
gegen den «ungldubigen Zionismus» und den Staat Israel an erster Stelle
steht.

Die Anhénger des Lubawitscher Rebbe bilden innerhalb der chassidischen
Welt eine Art Gegenpol dazu. Sie stehen «weltlicher» Bildung nicht prinzi-
piell ablehnend gegeniiber — der gegenwirtige « Rebbe» hat sogar wihrend
einiger Jahre in Paris technische Studien getrieben — und ihre weltweite
«Missionstatigkeit» besteht vor allem darin, dass sie iiberall versuchen, Ju-
den fur die religiose Lebensfithrung zu gewinnen.

Der zweite Teil des Buches enthilt «chassidische Geschichten», teils aus
Europa, teils aus der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg. Hier als Beispiel

224



fiir die Weiterbildung des chassidischen Legendenschatzes eine Geschichte aus
dem Sinaikrieg (S. 375/76):

Der Belzer Rebbe war im voraus iiber die Sinaikampagne unterrichtet,
da vorher zwei Generale zu ihm kamen und ihm erzéhlten, dass die Aktion
beginnen und sie angreifen wiirden. An diesem Freitag abend — der Krieg
begann Freitag kurz vor Nacht — moge man dafiir beten, dass Gott die Juden
und Jerusalem beschiitze.

An diesem Freitag abend begann der Belzer Rebbe das Abendgebet zu
sprechen. Als er zum Achtzehngebet kam — gerade vor dem Achtzehngebet
—, hielt er an dieser Stelle inne und stand so, ich denke sechs oder sieben
Stunden. Er rithrte sich nicht und blieb am selben Platz. Nachher sprach er
das Achtzehngebet und ging in sein Zimmer, ohne in dieser Nacht irgend
etwas zu essen. Es dauerte sieben oder acht Stunden. Man sagt, dass die
Chassidim, die dort waren, wussten, dass sie (die Israelis) den Krieg in diesem
Moment gewonnen hatten. Ich meine, es handelte sich um etwas, was sie beim
Belzer Rebben nie gesehen hatten. Denn der Belzer betete gewohnlich schnel-
ler als irgendein anderer Rebbe. Zu Rosch Haschanah nahm ihm das ganze
Beten vielleicht zwei Stunden, oder eineinhalb. Er betete immer sehr schnell.
Und jetzt hielt er an und blieb am selben Platz stehen ... Er blieb dort
die ganze Nacht, bis zum Morgen. Er riihrte sich nicht vom Fleck wiéhrend
der Sinaiaktion.

Es ist bekannt, dass nicht Mosche Dayan selbst, sondern sein Assistent
mit einem anderen General einige Tage vorher zu ithm kamen, ihm erzéhlten,
dass die Sinaiaktion beginnen wiirde und dass er fiir sie beten solle. Denn der
Belzer Rebbe war in ganz Israel bekannt ... K. H.

3k E ]
*

W. Lesvavu, Falasha Anthology. The Black Jews of Ethiopia. Schocken
Books, New York 1969. 222 S. § 2.45.

Man muss dem Schocken-Verlag dankbar dafiir sein, dass er die 1951
zum erstenmal erschienene Falasha Anthology nun im Rahmen der Paperback-
Editions neu aufgelegt hat.

Die Falaschas oder «schwarzen Juden» Abessiniens stellen innerhalb des
Judentums eine Sondergruppe dar. So sind sie — zusammen mit den Sama-
ritanern — die einzigen, die noch am Opferdienst festhalten. Wohl tauchten
im Laufe der Jahrhunderte immer wieder grossteils legendére Berichte tiber
abessinische Juden auf. Richtig «wiederentdeckt» wurden sie jedoch erst in
der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts von dem englischen Forschungs-
reisenden James Bruce (vgl. T'ravels to Discover the Sources of the Nile in
the Years 1768 ..., Edinburg 1790). Seitdem haben sich immer wieder
Forschungsreisende und Gelehrte nach Abessinien begeben, um die Lebens-
umstinde, die Sitten und Gebriuche der Falaschas zu studieren. Besonders
bekannt wurde der Bericht von Jacques Faitlovich, der zuerst im Auftrag

225



von Baron Edmond de Rothschild und dann fiur das Pro-Falascha-Komitee
drei Forschungsreisen nach Abessinien unternahm und reiches Material tiber
die Falaschas sammelte. Das hauptsidchliche Wohngebiet der Falaschas liegt
am Tana-See. Thre ethnische Herkunft ist ungeklédrt. Der Name «Falaschav,
dthiopisch fdallisd, bedeutet «Eingewanderte». Sie selbst nennen sich beta
Israel, «Haus lsraels», oder gayla.

Der Vf. hat selbst im Jahre 1947 eine Reise nach Abessinien unter-
nommen und an Ort und Stelle viele Informationen gesammelt. In der Ein-
leitung gibt er einen Uberblick iiber den Stand der Falascha-Forschung,
iiber den gegenwirtigen Zustand der Volksgruppe, tiber ithre Sitten und Ge-
briauche, ihr religioses Leben und ihre Literatur. Kine Besonderheit der
Falaschareligion ist, neben den Tieropfern, der Monchsstand, der wohl auf
christliche Vorbilder zurtckgeht und nach der Tradition der Falaschas
seit dem 15. Jhdt. bestehen soll. In Berichten aus dem vorigen Jahrhun-
dert (so Martin Flad, Kurze Schilderung der bisher fast unbekannten abessini-
schen Juden ..., Basel-Stuttgart 1869) taucht immer wieder die Behauptung
auf, die Moénchsweihe der Falaschas beinhalte auch die Kastration. L. er-
wiahnt jedoch diese Sitte nicht.

Der Festkalender der Falaschas kennt wohl die meisten Feste des judi-
schen Jahres, hat daneben aber auch manche Eigenfeste.

Der zweite Teil des Buches ist der Literatur der Falaschas gewidmet.
Die Literatursprache ist Geez, das ja auch Kirchensprache der dthiopischen
Christen ist. An judischen Schriften kennen die Falaschas das Alte Testa-
ment und einige Apokryphen und Pseudepigraphen. Die gesamte talmudi-
sche und nachtalmudische Literatur ist ithnen hingegen vollig unbekannt.

Der Textauswahl geht jedesmal eine Einleitung voraus, die den Leser
mit dem behandelten Dokument vertraut macht. K. bringt Ausziige aus den
«Sabbatgeboten» (7Te’ezaza Sanbat), dem Abba Klija (ein homiletischer
Text, der nichts mit der Elija-Apokalypse gemein hat), dem Buch Baruch
(«5. Baruch»), der Apokalypse des Gorogorios (die von den Falaschas als
prophetisches Buch angesehen wird), dem Testament Abrahams (im Stil der
«Testamente der zwolf Patriarchen»), dem Tod Moses (eine Art Midrasch),
sowie verschiedene Gebetstexte.

Ein reicher Fussnotenapparat, ein Index der biblischen Referenzen und
ein allgemeiner Index machen das Buch zu einem niitzlichen Arbeitsinstru-
ment. K. H.

S. S. Conon, Wath we Jews believe & A gquide to Jewish practice for the
enlightened, modern Jews. Buchreihe: Collected Writings of Samuel S.
Cohon, Nr. 2. Royal Vangorcum Ltd., Assen 1971. 197 S. Broschiert 21
Gld.

Dieses Buch, dessen erster Teil bereits 1930/31 in The Jewish Layman,
der Monatsschrift der National Federation of Temple Brotherhoods, erschienen

226



ist, und dann, ebenfalls im Jahre 1931, in Form eines Leitfadens durch die
Union of American Hebrew Congregations herausgegeben wurde, ist mehr als
ein praktisches Handbuch fiir Reformjuden. Dafir biirgt die Person des Ver-
fassers, des 1959 verstorbenen Nachfolgers von Dr. K. Kohler, des « Dogmati-
kers» der judischen Reformbewegung, als Professor fir jiidische Theologie
am Hebrew Union College in Cincinnati. Kohler war der spiritus rector
der «Pittsburg Platform» gewesen, mit der sich das amerikanische Reform-
judentum im Jahre 1885 praktisch als vom traditionellen Judentum weit-
gehend differenzierte selbstéindige Bewegung konstituiert hatte. S. S. Cohon
hatte seinerseits einen fithrenden Anteil an der Redaktion der von derselben
Bewegung 1937 angenommenen «Columbus Platform». Dazwischen liegen
entscheidende Entwicklungsjahre des Reformjudentums. Die «Columbus
Platform» bringt wieder eine Annéherung an traditionelle Positionen, ganz
besonders in der heute so aktuellen Israelsfrage (der zionistische Gedanke
war von Kohler heftig abgelehnt worden).

Die souverine Beherrschung der Materie erlaubt es C., auf knappstem
Raum das Wesentliche iiber alle von ihm behandelten Fragen auszusagen:
Religion im allgemeinen, Judentum, Israel, Torah, Gott, Mensch. Der zweite
Teil ist dann der eigentliche Leitfaden judisch-religioser Praxis im Reform-
judentum.

Besonders hingewiesen sei auf den stets irenisch-ausgewogenen Ton, mit
dem C. ohne Ausnahme alle Fragen behandelt, die in der Vergangenheit so
oft zu bitteren Auseinandersetzungen innerhalb verschiedener Fraktionen des
Judentums gefiihrt haben. Hier sei als Beispiel nur sein abschliessendes
Urteil tiber die einzelnen Tendenzen angefiihrt (S. 40):

Diese verschiedenen Richtungen &stlichen und westlichen Judentums un-
terscheiden sich wohl sehr voneinander, doch stellen sie alle wichtige
Aspekte des lebendigen Stromes unseres historischen Glaubens dar. Sie sind
das Produkt verschiedener wirtschaftlicher, politischer und kultureller Ein-
fliisse und wenden sich an verschiedene Mentalititen und Temperamente.
Unter den gegenwirtigen Umsténden sind sie noch alle notwendig. Dariiber
hinaus miissen sie alle voneinander viel lernen. Deshalb konnen wir auf sie
mit Recht die Worte anwenden, die hinsichtlich des Streits der Schulen von
Hillel und Schammai gepriagt wurden: «Jede von ihnen enthilt Worte des
lebendigen Gottes». K. H.

W. ScrocHOW, Deutsch-jiidische Geschichtsuissenschaft. Eine Geschichte ihrer
Organisationsformen unter besonderer Beriicksichtigung der Fachbiblio-
graphie. Einzelveroffentlichungen der Historischen Kommission zu Ber-
lin beim Friedrich-Meinecke-Institut der Freien Universitit Berlin, Band
3. Colloquium Verlag, Berlin 1969. 336 S. 68 DM.

Nach einer ganzen Reihe von Teilstudien tuber bestimmte Aspekte und
Perioden jiidischer Geschichte, die im Laufe der letzten Jahre und Jahr-

227



zehnte erschienen sind, geht der vorliegende Band auf organisations- und
methodengeschichtliche Probleme allgemeiner Natur ein.

Was die Bibliographie der Geschichte der Juden in Deutschland anbe-
trifft, hat Prof. Dr. Guido Kisch schon 1931 in der Zedtschrift fiir die
Geschichte der Juden in Deutschland folgendes geschrieben (er greift im Vor-
wort, 3. VI, darauf zuriick):

Um die Bibliographie der Geschichte der Juden in Deutschland ist es
schlecht bestellt, seitdem sich keine besondere Zeitschrift mehr ihrer Pflege
in Deutschland widmet. Die Aufgabe, eine Gesamtbibliographie des judai-
stischen Schrifttums zu schaffen, ist an Inhalt und Umfang iiberaus gross
und an Bedeutung ausserordentlich wichtig fiir die Pflege der Wissenschaft
des Judentums. Sie dirfte wohl bedeutsam genug erscheinen, um einen
Verhandlungsgegenstand auf dem geplanten Weltkongress der Wissenschaft
des Judentums zu bilden. Das Ziel kénnte nur durch internationales Zu-
sammenwirken aller daran interessierten wissenschaftlichen Kreise erreicht
werden ...

Das vorliegende Werk geht insoferne iliber den damals entworfenen
Plan hinaus, als sich der Vf. die Aufgabe gestellt hat, die geschichtliche
Entwicklung der gesamten «Wissenschaft des Judentums» in ihren Organisa-
tionsformen darzustellen. Die Arbeit zeigt somit die grossen Linien auf, die
es weiterzuverfolgen gilt, um eine Gesamtbibliographie des Judentums zu
schaffen, die nattrlich in ihren Verzweigungen weit iiber Deutschland und
den deutschen Sprachraum hinausreicht, da sich ja im vorigen Jahrhundert
auch die «Wissenschaft des Judentums», von Deutschland ausgehend, prak-
tisch iiber die gesamte Kulturwelt verbreitet hat.

Nachdem der Vf. Thema und Umfang seiner Untersuchung skizziert hat,
behandelt er in einem ersten Teil des Buches, unter dem Titel «Anfang und
Aufbaur, die Zeit bis 1933. Der zweite Teil ist unter dem Motto « Untergang
und Neubeginn» der «Zeit des Ungeistes» zwischen 1933 und 1945 gewidmet,
die den progressiven Zusammenbruch aller Bemiihungen brachte. Das letzte
Kapitel gilt dann dem Neuanfang durch die deutschjiidische IImigration in
der Nachkriegszeit.

Ein Institutionen- und Bibliographienverzeichnis, ein Verzeichnis der
zitierten Autoren, sowie ein allgemeines Namen- und Sachregister machen
das Werk von S. auch zu einem bequemen Konsultationsinstrument fir
einschléagige Fragen. K. H.

228



	Rezensionen

