
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Daniel, der Menschensohn

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schon im vorhinein, also nicht erst bei der Erzeugung der
Judenfeindschaft aufeinander bezogen waren. Die Christlichkeit jener
Zeit war keine von der politischen und wirtschaftlichen Entwicklung

unberührte reine Religiosität, vielmehr - zumindest teilweise

- das Resultat einer gerade auch auf die wirtschaftliche
Entwicklung zurückzuführenden Rechristianisierung. Die wachsende
Unsicherheit führte zu einer wachsenden (Re-)Orientierung an
den alten Ordnungsmächten: an Kirche, Christentum und christlicher

Moral. Orientierte man sich annähernd ausschließlich an der
internalisierten christlichen Moral, so konnte mit dem Judentum
zugleich auch die Kirche und das Christentum in die Schußlinie

geraten (wie etwa bei Eugen Dühring), reichte die Orientierung
am Christentum weiter, ohne indessen die Anerkennung der Autorität

der organisierten Kirche miteinzuschließen, so konnte zwar
nicht das Christentum (als religiöse Instanz), wohl aber eben jene
organisierte Kirche zusammen mit dem Judentum angegriffen werden

(wie beispielsweise von Chamberlain), war man überzeugtes oder
doch integriertes Mitglied einer Kirche, so blieb auch diese
verschont und richtete sich die Feindseligkeit nur gegen das Judentum,

den jüdischen Liberalismus usf. (wie z. B. bei Rohling).

DANIEL, DER MENSCHENSOHN

Von Herbert Schmid, Kaiserslautern

In diesem Aufsatz wird die These vertreten, daß mit dem «der
aussah wie ein Menschensohn» (Dan 7,13), Daniel selbst gemeint
ist. Um diese These wahrscheinlich machen zu können, ist
zunächst die Entstehungsgeschichte des Buches Daniel zu
untersuchen.

192



§ 1. Die Entstehung der Legendensammlung Dan 1-7

Üblicherweise wird das Buch in die Legendensammlung Kap.
1-6 und in die apokalyptischen Visionen Kap. 7-12 eingeteilt1. Es

fragt sich aber, ob infolge des vieldiskutierten Sprachenwechsels
vom Hebräischen ins Aramäische (2,4b) und wieder ins Hebräische
(Kap. 8-12) die Kap. 2-7 - von den hebräischen Versen 2,1-4a sei

zunächst abgesehen - ursprünglich eine abgerundete Sammlung
aramäischer Legenden darstellten. Dafür spricht außer der aramäischen

Sprache der Tatbestand, daß sowohl in Kap. 2 als auch in
Kap. 7 das Schema von den vier Weltreichen in erweiterter Form
vorliegt. Überlieferungsgeschichtlich gehören zum jeweiligen Kern
des Schemas die Vorstellung von dem goldenen, silbernen, bronzenen

und eisernen Reich (2,31-33 a ; vgl. 2,36-40) bzw. die Vorstellung

von den vier Tieren (7,2-7ba; vgl. 7,11 b-12.17f.), die aus

zeitgeschichtlichen Gründen - man lebte sozusagen in einem bis

zur äußersten Grenze ausgedehnten 4. Reich - erweitert wurden,
wobei 7,7 b ß-8 weiter geht als 2,33 b. Literarisch sekundär sind
in Kap. 2 die Auffüllung Vers 40b, der Zusatz «und die Zehen» in
Vers 41 und die sich darauf beziehende Interpretation Vers 42.

Überlieferungsgeschichtlich gesehen scheint die Legende komplex zu sein.
Vers 28 hat seine direkte Fortsetzung in den Versen 3Iff. Haben
Daniel und seine Freunde einen himmlischen Traurnerrater und
Traumdeuter ersetzt? Die Aussage der babylonischen Weisen, daß

nur «Götter, deren Wohnung aber nicht bei den Menschen ist» (Vers
11), den Befehl Nebukadnezars erfüllen können, und die Feststellung,

daß dieser König Daniel huldigte und ihm Opfer darbrachte
(Vers 46), lassen derartige Vermutungen aufkommen. Es dürfte
jedoch keine Sicherheit zu erlangen sein.

Im Gegensatz zu den Exegeten, die die literarische Einheitlich-

1 Siohe die Einleitungen von O. Eißfcldt, G. Fohrer, zuletzt O. Kaiser,
Einleitung in das AT, 1969, S. 23Gff. (Lit.). Die folgenden Anmerkungen
wurden auf ein Minimum reduziert. Eine eingehende Auseinandersetzung
hätte den Rahmen dieses gedrängten Aufsatzes gesprengt. Vorausgesetzt
wird der Kommentar von O. Plöger, Das Buch Daniel, KAT 18, 1965

Plöger). Zur vielseitigen Problematik der Apokalyptikforschung siehe
die «Streitschrift» von K. Koch, Ratlos vor der Apokalyptik, 1970.

193



keit von Dan 7 vertreten2, lassen sich - abgesehen von den allgemein

als Glosse aufgefaßten Versen 21 f. - innerhalb der Rahmen-
verse 1 (Daniel in der 3. Person) und 28 (Daniel in der ersten
Person) drei Schichten nachweisen:

1. Überlieferungsgeschichtlich gehören zum Schema von den 4

Reichen die Kernverse 2-7 b a. Ähnlich wie in Kap. 2, doch mit der
Zuspitzung auf einen ganz bestimmten Herrscher, wurde das 4.

Reich verlängert durch die Dekade der Hörner und durch die

Aussagen über das «kleine Horn» (Verse 7b/3—8). Das Gericht über das
4. Tier und die übrigen Tiere beschreiben im Passiv die Verse

IIb und 12.

2. Die Interpretation der Vision (Vers 15ff.) setzt in Vers 26

direkt die Gerichtsszene Vers 9 f. voraus, in Vers 18 indirekt, weil
die «Heiligen des Höchsten» diejenigen sind, die als solche in den
«Rollen» eingetragen sind. Demnach gehört die eingeschobene
Gerichtsszene Vers 9f. zur zweiten Schicht, an die sich die Deutung
anschließt (Verse 15-19. 23-27).

3. Die Interpretation der Vision spielt nirgends auf die Himmelfahrt3

und Inthronisation des Menschensohnes an (Vers 13f.), die
die Gestalt des «Alten an Tagen» von Vers 9f. aufnimmt. In den
Versen 14 und 27 konkurrieren die Herrschaft des Menschensohnes
und die Herrschaft des Volkes der Heiligen des Höchsten. Es fragt
sich, worauf sich diese Herrschaften beziehen sollen, wenn die anderen

Reiche beseitigt bzw. entmachtet sind. Diese Unausgeglichenheit

spricht m. E. für die ursprüngliche Eigenständigkeit der ersten
Schicht. Es ist erwägenswert, ob die Verse 9f. und 13f. eine Einheit

bilden4. Warum wäre sie auseinandergerissen worden? Die
Vernichtung der Reiche in den Versen IIb. 12 entzöge dem
Menschensohn geradezu die Herrschaftsgrundlage. Es ist wahrschein-

2 U. a. Ziony Zevit, The Structure and Individual Elements of Daniel 7,

ZAW 80 (1968), S. 385-396.
3 Dazu siehe T. W. Manson, The Son of Man in Daniel, Enoch and the

Gospels, BJRL 32 (1950), S. 171-193, bes. S. 174.
4 So u. a. neuerdings C. Colpe, Der Begriff « Menschensohn », Kairos 11

(1969), S. 241-263, bes. S. 242ff; ders., Der Begriff «Menschensohn» und
die Methode der Erforschung messianischer Prototypen, Kairos 12 (1970),
S. 81-112.

194



Iicher, daß die Verse 9 f. eine geschickte Einschaltung in die
Verse 7-8. 11 b—12 (Vers IIa ist redaktionelle Überleitung wegen
dieses Einschubs) sind, und dann als Drittes die Verse 13f.
hinzukamen, wofür auch spricht, daß der Menschensohn in der zur zweiten

Schicht gehörenden Deutung nicht erklärt wird.
Dan 2 und 7 (erste Schicht als Kern) bilden den Rahmen der

aramäischen Legendensammlung, deren ältester Bestandteil die beiden

Einheiten 3, 31-4, 34 und 5, 1-6, 1 sind. Es ist wahrscheinlich5,

daß Kap. 3, 31-4, 34 ursprünglich in Erzählform gehalten
war, wie dies bei 4,16. 25-30 noch der Fall ist. Um der Legende
gewissermaßen einen staatsrechtlichen Anstrich zu geben, wurde sie

zum größten Teil in Ediktform umgegossen. Der Schluß besteht aus
den Dubletten 4,31 f. und 4,33f., wovon die letztere primär zu sein
scheint. Die Frage in 4,33 kann nicht ursprünglicher Abschluß
gewesen sein. Wenig passend ist, daß in 4,6 Nebukadnezar Daniel —

Beltsazzar als «obersten Würdenträger der Zeichendeuter» (vgl. 5,11)

anspricht und sich damit auf Dan 2,48 (der König hatte Daniel

zum «obersten Würdenträger der Weisen Babels» gemacht) bezieht.
Wenn schon Nebukadnezar alle Weisen Babels zur Traumdeutung
kommen läßt (4,3), warum sollte dann ausgerechnet deren Chef fehlen,

der nach Kap. 2 die ganze babylonische Konkurrenz geschlagen
hatte und am ersten in der Lage gewesen wäre, den zweiten Traum
des Monarchen zu deuten? Es ist anzunehmen, daß bei der
vermuteten Umformung der Erzählung 3, 31-4, 34 in Ediktform der

Bezug zu Kap. 2,48 hergestellt wurde. Auch Kap. 5,11 setzt in der

jetzt vorliegenden Fassung 2,48 voraus. Noch stärker sind die

Verflechtungen dieses Kapitels mit dem vorausgehenden: Daniel erinnert

«König» Belsazar an die siebenjährige Verstoßung seines

«Vaters» Nebukadnezar, die in Kap. 4,7-12. 13b. 14a6 (Traum) ; 4,16 bis

23; 24 (Deutung und Ratschlag) und 4,25-30. (31 f.). 33f. (Vollzug)
angekündigt und berichtet wird. Damit ist erwiesen, daß 3,31-4,34
und Kap. 5 aufeinander bezogen sind und zusammengehören. Kap. 2

wurde - überlieferungsgeschichtlich sekundär - vorausgestellt. Wie
steht es nun mit Kap. 7, dessen älteste erhaltene Schicht in den

5 So Plöger S. 73.
6 Vers 13a ist nicht ursprünglich. Er paßt nicht zum Bild und wird in

der Deutung nicht beachtet (vgl. Vers 20).

195



Versen 1. 2-7a. 7b-8. 11 b—12 vorliegt? In Anbetracht der
Tatsache, daß dieses Kapitel in dem einleitenden Vers 1, in dem Daniel
in der dritten Person erwähnt wird, in das erste Jahr Belsazars
datiert wird und Kap. 5 das Ende dieses Königs berichtet, müßte die
Reihenfolge sein: Kap. 7 (ursprünglicher Bestand) und dann Kap.
5; beiden vorausgegangen wären Kap. 2 (im 2. Jahr Nebukadne-
zars) und 3,31-4,34 (in einer späterer Regierungszeit). Um der
Sammlung einem Kap. 2 entsprechenden Abschluß zu geben (Schema

der vier Reiche), wäre dann Kap. 7 nachgestellt worden. Daß
Kap. 7 zur Gesamtsammlimg gehörte, legt m. E. die Glosse 4,13a
nahe, die wie Vers 14b aus dem Rahmen des Traumes herausfällt.
Wenn gesagt wird, daß das «Menschenherz» des babylonischen
Königs Nebukadnezar sich «verwandeln» und «ein Tierherz ihm
gegeben werden soll» (4,13a), so stellt dieses Interpretament eine

Umkehrung der in 7,4 ursprünglichen Feststellung «und ein
Menschenherz wurde ihm gegeben» dar. Der Löwe in diesem Vers

symbolisiert gemäß 2,37 f. das neubabylonische Reich, als dessen

Repräsentanten in Dan 2-4. 5 Nebukadnezar und Belsazar erscheinen.

Leicht nachweisbar ist, daß in den durch Kap. 2; 3,31-6, 1 und 7

gegebenen Aufriß die Kapitel 3,1-30 und 6,2-29 eingeschaltet wurden.

Kap. 3,1-30 fällt in die Zeit Nebukadnezars, Kap. 6,2ff. in die
Zeit des Darius I., während dessen Herrschaft der zweite Tempel
in Jerusalem gebaut wurde (520-516). Um des vorgegebenen Schemas

der vier Reiche willen, dessen erstes auf Grund des in der
Exilszeit lebenden Daniels mit dem neubabylonischen gleichgesetzt
wurde (vgl. 2,37f.), wurde der Perserkönig Darius zum Meder
erklärt (6,1). Dabei dürften auch Worte wie Jes 13,17; 21,1; Jer 51,
11.18 eingewirkt haben, die einen Untergang Babels durch die Meder
androhen. Die Zwischenschaltung der Meder zwischen Babyloniern
einerseits und Persern und Griechen andererseits zeigt sich auch in
5,28; peres geteilt) spielt auf die Perser an, die historisch das

babylonische Reich überwunden haben. Die Meder, deren Reich
Kyros II. im Jahre 553 in seine Herrschaft einbezogen hat, haben
in dem orakelhaften Mene' - mene' - teqel - ûparsîn keine
Textgrundlage (vgl. Kap. 1). Nachdem die historische Reihenfolge
bei Kap. 5, 1-6, 1 und 7 ohnehin nicht mehr gewahrt blieb, machte

196



es keine Schwierigkeiten, Darius in Kap. 6, 2ff. dem ersten Jahr
Belsazars in 7, 1 vorzuordnen. Abgesehen davon, daß gemäß dem

Vier-Reiche-Schema Darius, der Meder, auf den Babylonier Belsazar

folgte (6, 1), läßt sich insofern zwischen 6, 3 und 5, 7. 16. 29 eine

Beziehung herstellen, als Daniel unter Darius - in 6, 2ff. wird er
nicht mehr als «Meder» bezeichnet - einer der «drei (tltc)
Oberstatthalter» war, also ein Amt innehatte, das ihm mutatis mutandis

nach 5, 29 (sljt tltj übertragen worden war. Vielleicht geht
diese Formulierung überlieferungsgeschichtlich auf 6, 2 zurück. Die

Erklärung, in 5, 7. .16. 29 sei der «dritte Machthaber» nach dem

König und der Königin(mutter; vgl. 5, 10) gemeint, wirkt etwas
hausbacken.

Ähnlich wie Kap. 6, 2-29 stellt Kap. 3, 1-30 eine eigenständige
Einheit dar. In dieser Märtyrerlegende, die Plöger wie Kap. 6 eine

«Bewährung mit positivem Ausgang» nennt7, stehen drei Juden im

Mittelpunkt, die Nebukadnezar über die Verwaltung der Provinz
Babel eingesetzt hatte. Sie werden ausschließlich mit ihren
babylonischen Namen, Sadrach, Mesach und Abed Nego, genannt. Daniel

Beltsazzar kommt überhaupt nicht vor. Die Verbindung mit der

vorhergehenden Erzählung stellt 2, 49 her. Dieser Vers wurde wegen
der Einschaltung von 3,Iff. angehängt. Auffallend ist, daß die Drei
in 2, 49 wie in Kap. 3 mit ihren babylonischen Namen erwähntwerden,

Daniel hier aber seinen hebräischen trägt. M. E- wurden
die drei Märtyrer auf Grund der Einschaltung von 3, 1-30 mit den

Hananja, Misael und Asarja genannten Freunden Daniels
gleichgesetzt (vgl. 2,17). Die Verbindung von 2, 49 mit Vers 48 erweckt

nun den Eindruck, daß Nebukadnezar Daniel beschenkte, zum
Wesir über die Provinz Babel und zum obersten Würdenträger der

Weisen Babels machte, auf die Bitten des ausgezeichneten Traumdeuters

hin aber das Wesirat an Sadrach, Misael und Asarja
delegierte. Es fragt sich überhaupt, ob Daniel, der unter Nebukadnezar

und Belsazar (abgesehen von 5, 29; vgl. 8, 27) kein «politisches»
Mandat hatte, das administrative Amt (2, 48) angeboten wurde, um
es auf Sadrach, Mesach und Abed Nego übertragen lassen zu können.

Die beabsichtigte Einsetzung als Wesir über die Provinz Babel

wäre dann überlieferungsgeschichtlich sekundär. Erst unter Darius
Tä. 95.

~

197



und Kyros bekleidete Daniel ein derartiges Amt (vgl. 6, 29 und den

korrumpierten Vers 11,1: «Ich aber im ersten Jahr des Darius, des

Meders, mein Stehen Dienen) als Helfer und als Schutz für ihn»).
Das hebräisch verfaßte Kap. 1 stellt eine Einleitung dar. Auf

Grund des Sprachbefundes ist später zu erwägen, ob es von dem
Verfasser oder einem der Verfasser der hebräischen Kap. 8-12
stammt. In Dan 1 finden sich Hinweise auf die Legendensammlung

Kap. 2-7. Überlieferungsgeschichtlich heißt dies, daß diese

Sammlung auf die Gestaltung von Kap. 1 eingewirkt hat. In
diesem Sinne spielen die «Geräte des Gotteshauses» (1, 2) auf Kap.
5 an. Die Qibla in 6, 11 verrät die «zionistische» Orientierung
Daniels. 1, 6ff. kennt die Zuordnung der drei Gefährten Hananja,
Misael und Asarja zu Daniel, die darauf beruht, daß Kap. 3, 1-30
mit Kap. 2 verbunden wurde. Die besondere Befähigung Daniels
als eines Deuters von Gesicht und Träumen (1, 17) erinnert an
Kap. 2; 3, 31-4, 34. Daniel und seine Gefährten sind die überlegenen

Weisen (1, 19f.; Vers 20 ist wohl Glosse). Bei diesen

Übereinstimmungen dürfen aber die Unterschiede und zuzätzlichen
Traditionen nicht übersehen werden. Die dreijährige Ausbildungszeit am
Hofe Nebukadnezars (1, 5) läßt sich nicht vereinen mit dem «zweiten

Jahr der Herrschaft Nebukadnezars» (2, 1). Vor allem ist
beachtenswert, daß Daniel nach 1, 21 im königlichen Dienst bis zum
ersten Jahr des Kyros blieb. Das heißt gemäß Esra 1 und damit
gemäß der späteren Auffassung der aus der Golah nach Jerusalem

Zurückgekehrten, daß sich Daniel im Jahre der Befreiung repatriierte.

Es ist somit zwischen einem «Jerusalemer» Daniel, der
sobald als möglich heimkehrte, und einem «Diaspora-Daniel» zu
unterscheiden, mit anderen Worten: Die Gestalt des exilischen Daniel
wurde in der Legendenbildung Jerusalems und der Diaspora
verschieden aufgefaßt. In Dan 1 liegen weitere Jerusalemer Motive
vor: Durch eine Kombination vom Abfall Jojakims von Nebukadne-
zar nach drei Jahren (2 Kön 24, 1) und der chronistischen Aussage,
daß dieser babylonische König Jojakim in Ketten nach Babel brachte

und auch Tempelgeräte dorthin schaffen ließ (2 Chron 36, 6f.),
kam es zur Einnahme Jerusalems im «dritten Jahr der Regierung
Jojakims» (Dan 1, 1 f.). Daniel und seine Gefährten stammen -
distributiv verstanden - aus königlichem bzw. adligem Geschlecht

198



(1, 3). Die Erziehung der vornehmen Judäer am babylonischen Hof
unter dem Oberbeamten Aspenas und dem «Melsar» und das

erfolgreiche Bestreben der Gefangenen, sich nicht zu verunreinigen,
sind eigene Traditionen. Die Umbenennung Daniels in Beltsazzar
durch Aspenas (1, 7) steht im Widerspruch zu 5, 12 (vgl. 4, 5).

Die Entstehunggeschichte von Kap. 1. 2-7 läßt sich folgendermaßen

zusammenfassen :

Der älteste Kern sind die Legenden 3, 31-4, 34 und 5, 1-6, 1, die

schon eine Beeinflussung durch die Rahmenkapitel 2 und 7 verraten.
Möglicherweise stand die Urform von Kap. 7 ursprünglich zwischen

Kap. 3, 31-4, 34 und 5, 1-6, 1. In die Folge Kap. 2; 4f. 7 wurden

die Märtyrerlegenden 3 und 6, 2-29 eingearbeitet. Das

Einleitungskapitel 1 in hebräischer Sprache setzt einerseits die

Legendensammlung in aramäischer Sprache (Kap. 2-7) voraus, enthält
aber auch eigenständige Jerusalemer Traditionen. Möglicherweise
ersetzte Kap. 1 eine aramäische Einleitung der Legenden. Die
hebräischen Verse 2, 1-4 a werden am besten als eine Rückübersetzung

aus dem Aramäischen verstanden. Durch diese Brücke
sollten z. T. differierende Aussagen in Dan 1 und 2-7 miteinander
verbunden werden.

§ 2. Die Entstehung der apokalyptischen Visions¬

und Auditionssammlung Kap. 8-12

In Kap. 8 ist sowohl der Rahmen (Verse 1 und 27) als auch der

Inhalt, bestehend aus Vision (Verse 3-12), Dialog (Vers I3f.) und
der Überleitung (Verse 15-18) zur Interpretation (Verse 19-26;
Vers 26 bezieht sich auf Vers 13 f. in der 1. Person des Sehers

Daniel gehalten. 8, lb/5 bezieht sich auf Kap. 7, kaum auf 2, 19.

Der in Vers 10 dargestellte Vorgang im Rahmen der Vision findet
in der Deutung keine Erklärung. Die Tiere - Widder und Ziegenbock

- stimmen nicht mit den Tieren in 7, 2-8 überein. Die Symbolik

der Hörner in den Versen 3. 5-7 (20ff.) paßt besser als in
7, 7b-8. «Ohne Hand» in 8, 25 erinnert an 2, 34. 45. Das ganze

Kapitel S macht einen geschlossenen und ursprünglichen Eindruck.
Von besonderer Bedeutung ist, daß Daniel als «Menschensohn»

(Vers 17) und die Verfolgten als «Volk der Heiligen» (Vers 24) be-

199



zeichnet werden. Die Datierung in das dritte Regierungsjahr des

Königs Belsazar lehnt sich an die «Chronologie» der
Legendensammlung im Rahmen des Schemas von den vier Reichen an (vgl.
7, 1; 5, 1-6, 1). Dies gilt auch für die Einleitung des folgenden
Kapitels, wonach Darius (521-485), der Repräsentant des medi-
schen Reiches (vgl. 6, 1), ein Sohn des Xerxes (485-465) gewesen
sein soll. Allerdings ist auffallend, daß in dem Bild des Widders
mit den nacheinander gewachsenen Hörnern von unterschiedlicher
Größe das medoperische Reich als eine Einheit aufgefaßt wird
(8, 3. 20; vgl. 5, 28; 6, 9. 13. 16).

Bei Kap. 9 fällt auf, daß es keinen Schlußrahmen enthält. Es
ist noch zu erwägen, oh Kap. 11, 1-45, das ebenfalls in das 1. Jahr
des «Darius, des Meders» datiert ist, ursprünglich als Fortsetzung
gedacht war. Allgemein wird das deuteronomistische Bußgebet
(9, 4b-19) mit den überleitenden Versen 4a und 20 als Einschub
betrachtet. Plöger plädiert dafür, daß die Rezeption des Gebets auf
den Verfasser selbst zurückgeht8. Vers 17 spricht vom «verwüsteten
Heiligtum», kennt also noch nicht den Wiederaufbau nach 7

Jahrwochen gemäß 9, 25. Zu den apokalyptischen Phasen von 7, 62 und

M= 3% und 3 y2 Jahren) Jahrwochen ist zu sagen, daß sie nicht
mit dem Vier-Reiche-Schema übereinstimmen. Eng sind die
Verbindungen zum vorhergehenden Kapitel: 9, 21 bezieht sich auf die
Erscheinung Gabriels in 8, 15ff. ; der Begriff «Gesicht» in 9, 24 auf
Kap. 8. «Prophet» meint in 9, 24f. m. E. Jeremia (vgl. 9, 2). Des
weiteren ist die Verankerung von Dan 9 in den damals autoritativen

heiligen Schriften bemerkenswert. So erwähnt das Bußgebet die
«Thora» und die «Propheten». Wie Kap. 8 ist auch Kap. 9 in der
1. Person Daniels gehalten; es spricht alles dafür, daß beide Kapitel

von einer Hand stammen.
Anders verhält es sich mit Kap. 10. Der Rahmenvers 1 nennt

Daniel Beltsazzar in der 3. Person. Die Ansetzung in das dritte
Jahr des Ivyros läßt sich mit 6,29 vereinen, wonach Daniel
Erfolg hatte während der Regierung des Darius und des Persers

Kyros. Mit 1, 21 stimmt diese Ansetzung nicht überein. In 10, 2-21
(der Halbvers 21a ist eine Dublette zu 11, 2a) spricht Daniel in der
1. Person. Dennoch scheint sich nicht der Verfasser von Kap. 8f. zu

8 S. 139.

200



Wort zu melden, da z. B. nicht von Gabriel, sondern von einem

«Mann, gekleidet in Linnen» in Anlehnung an Ez 8, 2 ; 9, 2ff. ; 10, 2

die Rede ist, der zwar von Gott gesandt wurde, aber auffallend

selbständig agiert. Eigentlich erwartet man, daß auf Vers 14 die

Mitteilung dessen erfolgt, wie es dem Volk Daniels am Ausgang
der Tage ergehen wird. Diese Ankündigung kann sich nicht auf
Kap. 11 beziehen, da hier ein Geschichtsüberblick beginnend mit
der persischen Herrschaft und nicht eine Offenbarung über die

eigentliche Endzeit geboten wird; außerdem wird dieses Kapitel
folgendermaßen eingeleitet: «Ich aber, im ersten Jahr des Darius,
des Persers, mein Stehen als Helfer und Schutz für ihn; und nun
tue ich die Wahrheit kund: ...» (Vers 1-2a). Vermutlich liegt hier
ein Bericht Daniels vor, in dem der Seher dem König Darius die

zukünftige Geschichte offenbart. Sind mit den «Gewaltmenschen»

in II, 14 Meder (oder Perser) gemeint? Die eigentliche Weissagung

beginnt mit Vers 40. Die in 10, 14 angesagte Kundgabe über das

Ergehen von Daniels Volk am Ausgang der Tage liegt in 12, 1-4

vor9. Da das Auftreten Michaels (12, 1), der in Zusammenhang

mit dem «Fürsten des Reiches Persien» in 10, 13 zum ersten Mal

erwähnt wird, die Bedrohung des Gottesvolkes durch den in 10, 20

erwähnten «Fürsten von Jawan» voraussetzt, gehört auch 10, 15 bis

20. 21b zu der Einheit bestehend aus Kap. 10 und 12, 1-4. Durch
Vers 21a (in Anlehnung an 11, 2a) soll nun der Anschein erweckt
werden als sei das eingeschaltete Kap. 11 ein Teil der Offenbarung
durch den «Mann, gekleidet in Linnen».

Die Verse Dan 12, 5-13 machen den Eindruck eines Konglomerats.

Die einzelnen Teile umfassen die Verse 5-7. 8-9. 10. 11-12.

13. Es ist verhältnismäßig leicht zu bestimmen, ob die kleinen
Einheiten zu Kap. 10+12, 1-4 oder zu Kap. 11 gehören. Die Verse

5-7 haben ihr Vorbild in 8,13f. Durch den «Mann, gekleidet in
Linnen» sind sie deutlich mit 10, 4 verbunden. Da aber in 12, 5-7

der Fluß j'r und nicht nhr wie in 10, 4 genannt wird, dürfte 12,

9 Ist 12, 1-4 zusammengesetzt aus den Versen la und lb-3. 4? Von
den «Gelehrten» (mskljm) ist auch in 11, 33. 35 die Rede; dies könnte dafür

sprechen, daß 12, lb-3 Kap. 11 zuzuordnen ist, doch möchte ich von
einer Trennung zwischen Vers la und lb-3 absehen, da lb als Ausklang ein

Torso wäre.

201



5-7 ein Zusatz von anderer Hand zu Kap. 10+12, 1-4 sein, um
durch die Zeitbestimmung «Frist, Fristen und eine halbe» die escha-

tologische Terminfrage zu klären. Die Verse 8f. mit der Frage nach
dem endgültigen Ausgang sind ein weiterer Zusatz. Die Aufforderung

«geh, Daniel» setzt vielleicht den Tod des Sehers voraus. Die
Vorstellung vom Verborgen- und Versiegeltbleiben der Worte bis
zur Endzeit nehmen Termini aus dem ursprünglichen Abschlußvers
12, 4 auf. Die Anrede «Herr» erinnert an 10, 15ff.

Der Vers 12, 10 spielt deutlich auf 11, 35 an. In beiden Versen
ist von den «Gelehrten» (mskljm) die Rede, auch vom Sichten und
Läutern. Die Beantwortung der drängenden Terminfrage mit 1290

und 1335 Tagen paßt dazu (12, 1 If.). «Tamid» und «Greuel, der
verwüstet» findet sich auch in 11,35. Offensichtlich hat Daniel das
Ende nicht erreicht. Als eine Dublette zu 12, 9a sagt Vers 13: «Du
aber, geh zum Ende, ruh und steh auf (qwm statt qjs wie in 12, 2)

zu deinem Lose am Ende der Tage »

Die Untersuchung der Kap. 10-12 hat ergeben, daß einerseits
10, 1-20. 21 b+ 12, 1-4, erweitert durch 12, 5-7 und 12, 8f.
zusammengehören und andererseits Kap. 11 (im Anschluß an Kap. 9),
erweitert durch 12, 10. 11—12. 13 einen Komplex für sich bildet.
Wenn in der jetzt vorliegenden Form Kap. 10-12, besonders
eingeleitet durch 10, 1 (Daniel in der 3. Person) eine relative Einheit
bilden, so hängt dies damit zusammen, daß diese Kapitel einmal
eine Sammlung für sich darstellten10, vielleicht verfaßt und
redigiert von den in 10, 7 erwähnten Gefährten Daniels, die den Tod
ihres Offenbarungsempfängers überlebten. Ursprüngliche Visionen
und Auditionen aus der Hand «Daniels» liegen in den Kapiteln 8 und
9 vor. Von ihm, der sich in die Zeit Belsazars und des Darius
versetzte, stammt auch das Einleitungskapitel 1.

§ 3. Daniel und die Entstehung der Apokalyptik
im Frühjudentum

Der Daniel der Legenden (Kap. 2-7) trat in der Zeit des Nebukad-
nezar und Belsazar, der Repräsentanten des babylonischen Rei-

10 Vielleicht ein Flugblatt?

202



ches, und in der Zeit des Darius, des Repräsentanten des me-
dischen Reiches auf; nach 6, 29 wirkte er noch unter Kyros. Seine

Gefährten Sadrach Hananja, Mesach Misael und Abed Nego

Asarja lebten während der Regierungszeit Nebukadnezars.
Der Daniel der ursprünglichen apokalyptischen Kap. 8f. (vgl. 11)

ist für die Zeit Belsazars und des Meders Darius, des Sohnes des

Xerxes (9, 1), bezeugt. Damit stimmt gemäß der «Chronologie»
der Kap. 2-7 die Aussage in 1,21 überein, wonach Daniel bis ins

1. Jahr des Kyros im Staatsdienst blieb.
Der Daniel des Komplexes Kap. 10, 1-20. 21b; 12, 1-4. 5-7. 8f.

wird im 3. Jahr des Persers Kyros angesetzt, ebenfalls namentlich
nicht genannte Männer, die bei ihm waren (10, 7).

Es ist bis jetzt nicht gelungen, den Daniel der Exilszeit und
der exilisch-nachexilischen Zeit historisch nachzuweisen. Auf Grund
des alttestamentlichen Befundes - ein anderer liegt nicht vor - dürfte
dies auch nicht möglich sein. Für ausgeschlossen halte ich es, daß

Daniel etwas zu tun hat mit dem in Ez 14, 2 ff. nach Noah und vor
Hiob genannten Daniel als paradigmatischen Gerechten11, es sei

denn, dieser Passus im Buch Ez ist nachexilisch. Abwegig ist
auch der Bezug zu dem Daniel der ugaritischen Aqht-Erzählung.
Daß ein Daniel der Vorzeit im Judentum überlieferungsgeschichtlich

in die Exilszeit versetzt wurde, mag hie und da Anklang
finden, ist aber eine mehr als unwahrscheinliche Spekulation. Sollte

der weise Daniel in Ez 28, 3 mit dem Daniel des gleichnamigen
Buches identisch sein, so müßte ersterer ein anderer als der in Ez

14, 12ff. genannte sein, was kaum wahrscheinlich ist.
Eher ist es gerechtfertigt, Daniel mit dem gleichnamigen Priester

aus dem Geschlecht Ithamar in Esra 8, 2 und Neh 10, 6 in

Beziehung zu bringen. Dieser Priester aus dem Geschlecht Ithamar
war-aufdie Esra-Nehemia-Problematik braucht hier nicht eingegangen

zu werden - nach der biblischen Chronologie im 7. Jahr des

Artaxerxes I. (458) mit Esra aus der Golah-Diaspora nach Jerusalem

gekommen und hatte sich zur Zeit des Statthalters Nehemia,
also nach 444, schriftlich verpflichtet, die Thora Gottes zu halten.

n M. Noth («Noah, Daniel und Hiob in Ez XIV», TV 1, 1951, S. 251 bis

260) bestreitet S. 252 diesen Bezug, S. 253f. hält er ihn dann doch für
möglich.

203



Hinzuzufügen ist, daß für die gleiche Zeit ein Hananja, ein Misael
und ein Asarja bezeugt sind. Hananja war einer unter den «Häuptern

des Volkes», die sich auf die Thora schriftlich verpflichteten
(Neil 10, 24). Misael stand - als Priester oder Levit? - zur Linken
Esras, der die Thora verlas (Neh 8, 4). Asarja unterwies als Levit
das Volk in der Thora (Neh 8,7) ; nach Neh 10,6 hat sich ein Priester
Asarja neben Daniel und anderen schriftlich auf die Thora
verpflichtet. Nimmt man ein entsprechend hohes Alter für Daniel
(und seine Gefährten an), so könnte er die Zeit Nabunids und
Belsazars erlebt haben. Bezeichnend ist, daß der Daniel der Kap.
8f. in der Zeit Belsazars und des Darius angesetzt wird, jedoch
nicht in der Zeit Nebukadnezars. Sollte Daniel identisch sein mit
dem gleichnamigen Priester unter Esra und Nehemia, so wäre zu
erwägen, wieso Daniel nach 1,21 bis ins erste Jahr des Kyros in der
Golah war. Nach chronistischer Auffassung ist das 1. Jahr des Kyros
das Jahr der Freiheit und der Rückkehr (Esra 1). Entgegen anderer
Aussagen im chronistischen Geschichtswerk konnte die Meinung
aufkommen, daß sozusagen jeder anständige Exulant als zionistischer
Avantgardist sofort nach 539 heimgekehrt sei (vgl. Esra 2 und Neh
7). Dies hätte dann auch bei Daniel zutreffen müssen. Die Konstruktion

eines medischen Reiches unter Darius vor dem Perserreich unter
Kyros um des Viererschemas willen, kam dieser Tendenz entgegen.
Während Daniel in Dan 6 als Diasporajude am Hofe des Darius
gezeichnet wird, der loyal gegenüber Gott und König ist, bis er
auf Grund des «Gesetzes» Gott mehr als den Menschen gehorchen
muß, wird er durch die Erklärung des Darius zum Meder in die
Zeit des eigentlichen Exils versetzt. In der Legende kommt deutlich

zum Ausdruck, daß Daniel ein Mann der Diaspora ist, der
seiner zionistischen Pflicht durch die Qibla in Richtung Jerusalem

genügte, wo unter Darius I. - «historisch» kommt kein anderer Darius

in Frage - der Tempel wieder aufgebaut worden war. Kehrte
Daniel unter Artaxerxes I. mit Esra nach Jerusalem zurück, so ist
es verständlich, daß nicht nur Golah-Legenden (Kap. 2 ; 4f, ; 5 ; 7 ; vgl.
1), sondern auch Diaspora-Legenden entstanden. Soziologisch und
theologisch ist wichtig, daß in jedem Fall Daniel und seine
Gefährten Juden als Minderheit in einer andersartigen, nicht unbedingt

unfreundlichen, «heidnischen» Umwelt waren. Die Erwähnung

204



der Tempelgefäße (vgl. Kap. 5) und der Kaschrut in Kap. 1 würden
durchaus zu einem priesterlichen Daniel passen. Die Herkunft
Daniels und seiner Gefährten aus königlichem und adligem
Geschlecht deckt sich allerdings damit nicht (1, 3). Das Motiv ist hier,
daß der Großkönig Glieder des Königshauses und der Aristokratie
an seinen Hof fesseln wollte.

In den aramäischen Legenden erscheint Daniel als der der heidnischen

Konkurrenz überlegene Traum- und Schriftdeuter (Kap. 4f.),
als der überlegene Minister am Königshof (Kap. 6) und als der

einzigartige Traumerrater und Traumdeuter, der den futurologischen
Traum des Königs in einer Nachtvision erfährt (Kap. 2) und schließlich

selbst einen ähnlichen Traum hat, den er schriftlich fixiert
(7, 1-7 ba. llb-12). Es ist anzunehmen, daß es in der Golah und

Diaspora tatsächlich eine Konkurrenz von jüdischen und heidnischen

Weisen gegeben hat (vgl. Jes 44, 25; 47, 12f.). Freilich ist in
bezug auf Daniel historisch nichts greifbar. Konstitutiv ist, daß

Daniel in der Fremde der getreue und begnadete Exponent des

einen Gottes ist, den er selbst den «Gott meiner Väter» (2, 23) nennt.
Dieser eine Gott tut den heidnischen Königen (Kap. 4f. ; 2)

verschlüsselte Offenbarungen kund, die der Deutung durch den
jüdischen Charismatiker bedürfen.

Das zentrale Thema der Legenden ist die Gottesherrschaft. Dies

soll in der Reihenfolge der Entstehung der Legenden aufgezeigt
werden :

Kap. 4: Gott ist Herrscher über das Königreich der Menschen;

er kann es an den Niedrigsten delegieren (vgl. 14.22 ; vgl. 5,18.21). Er
tut sich dem König durch einen Traum kund. Die Vermittlung
zwischen oberer und unterer Welt innerhalb des Traumes geschieht
durch einen «Wächter», nämlich einen «Heiligen» (v. 10). Seine

Ansage gilt als Entscheid der Wächter und Heiligen (Plural), nach

Daniels Deutung ist er Beschluß des Höchsten (v. 21). In der

Ausführung sagt eine «Stimme vom Himmel» (v. 28) die sieben Zeiten

währende geistige Umnachtung des Königs an, bis dieser Gott als

den einen Herrscher erkennt. Eigenartig ist das Ineinander von

göttlicher Determination12 und menschlichem Handeln. Auf Grund

12 Siehe P. v. d. Osten-Sacken, Die Apokalyptik in ihrem Verhältnis zu

Prophétie und Weisheit, Theol Ex 157 (19G9), S. 480.

205



der Zeichen und Wunder preist Nebukadnezar den «König des

Himmels» (v. 34) und proklamiert der Ökumene die «ewige
Königsherrschaft» und die «Herrschaft» dieses höchsten Gottes (v. 33). Der
König konvertierte aber nicht auf Grund seiner Gotteserkenntnis.
Belsazar hat aus diesem Vorfall nichts gelernt (5, 22).

In Kap. 5 wird dem frevelhaften und götzendienerischen Belsazar,

dessen Odem in der Hand des einen Gottes ist, den er
verherrlichen müßte (Vers 22), durch eine orakelhafte Inschrift,
geschrieben von einer Hand aus der oberen Welt, das göttliche Gericht
angekündigt. Während Gott in Kap. 3, 31-4, 34 den hochmütigen
Nebukadnezar zeitweilig demütigte (vgl. 4, 34), überträgt er das

Reich in Kap. 5 auf die (Meder und) Perser.

In den eingeschobenen Märtyrerlegenden 3, 1-30 und 6, 2-29,
deren Unterschiede hier nicht herausgestellt zu werden brauchen,
greift Gott durch einen Engel (3, 25: «Gottessohn») zur Rettung
seiner Diener ein. Durch den Befehl Nebukadnezars darf der Gott
Sadrachs, Mesachs und Abed Negos nicht gelästert werden (3, 29).
Darius ordnete schriftlich an, «daß man im ganzen Bereich meiner
Herrschaft zittern und sich fürchten soll vor dem Gott Daniels,
denn er ist der lebendige Gott und bleibt in Ewigkeit, und seine

Königsherrschaft ist unzerstörbar und seine Herrschaft ohne Ende ;

er macht frei und errettet und tut Zeichen und Wunder am Himmel

und auf Erden ...» (6, 27f.).
Gemeinsam ist den Legenden Kap. 3-6, daß Gott in einer heidnischen

Umwelt durch Zeichen und Wunder seine Macht erweist. Der
Traum in Kap. 4 und die Inschrift in Kap. 5 sagen das unmittelbar
bevorstehende Eingreifen Gottes an. Anders verhält es sich in Kap.
2: Nebukadnezar träumte, weil er sich vor dem Einschlafen
Gedanken über die Zukunft machte. Durch denselben Traum will der
Gott im Himmel, der «Geheimnisse enthüllt» (Theodotion: apo-
kalypton mysteria; LXX: anakalypton mysteria), dem König
verschlüsselt kundtun, «was geschehen wird am Ende der Tage» (Vers
28f.). Über den Schlüssel der Deutung verfügt Daniel, dem auf
sein und seiner drei Gefährten Gebet hin in einer Nachtvision das
Geheimnis enthüllt worden war (Theodotion: to mysterion ape-
kalyphthe; Vers 19). Daniel preist den Gott, der Weisheit und
Kraft verleiht und das Tiefe und Verborgene enthüllt (Theodotion:

206



apokalyptei bathea kai apokrypha; Vers 22). Bedeutsam ist, daß

dem jüdischen Charismatiker unverschlüsselt das gleiche Geheimnis

wie vorher dem König offenbart wurde. Als Hermeneut vollzieht
er die Aufgabe eines göttlichen Boten (vgl. Vers 11) und wird
deswegen vom König entsprechend geehrt (Vers 46f.).

Während sich der Inhalt der Offenbarungen in Kap. 4f. auf die

unmittelbare Zukunft innerhalb der weiterlaufenden Geschichte
bezieht, umfassen Traum und Deutung in 2, 31-35. 37-45 die
Geschichte der vier Reiche vor dem eschatologischen Königtum des

Himmelsgottes. Wohl hat Gott dem König der Könige
Königsherrschaft, Stärke, Macht und Ehre gegeben (2, 37) - Nebukadne-

zar repräsentierte geradezu den Adam von Gen 1, 26ff. -, die
Geschichte der vier Reiche läuft determiniert ohne Eingreifen Gottes

ab, erst am Ende wird «der Gott des Himmels eine Königsherrschaft
aufrichten, die niemals zerstört wird, und diese Königsherrschaft wird
keinem anderen Volk übergeben; während sie alle die Königreiche
beseitigt, wird die selbst für alle Zeiten bestehen.» (v. 44). Es findet

also keine Delegation der Herrschaft statt wie etwa bei Ne-

bukadnezar (vgl. 2, 27 f.). Die Frage, ob das Gottesvolk in die escha-

tologische Gottesherrschaft integriert wird (vgl. Kap. 7), steht
überhaupt nicht zur Diskussion. Die Determination der Geschichte der

vier Reiche und die teleologische Ausrichtung auf die «basileia»

(Theodotion und LXX) Gottes sind Inhalt dieser Apokalypsis,
die auf Grund der in v. 43 erwähnten Heiraten in der Zeit Antio-
chus III. entstanden sein dürfte, dessen Tochter Kleopatra im
Jahre 193 mit Ptolemäus V. Epiphanes vermählt wurde (vgl.
11, 17)13.

Zwar erkennt Nebukadnezar im Gott Daniels und seiner Gefährten

den «Gott der Götter», den «Herrn der Könige» und den

«Enthüller der Geheimnisse» (Theodotion: apokalypton mysteria,
2, 47), ein offenkundiges Eingreifen Gottes in die Geschichte wird
aber nicht konstatiert, sondern erst für die Endzeit erwartet.
Daraus ist zu entnehmen, daß im großen und ganzen die Wirklichkeit

und Wirksamkeit Gottes in der Zeit der beginnenden seleuki-

dischen Herrschaft über Palästina auch zeichen- und wunderhaft

13 Die geschichtlichen Begebenheiten in Kap. 11 umreißt knapp A.
Bentzen, Daniel, HAT 1/19, 1937, S. 47ff.

207



kaum mehr erfahren, dafür für das Esehaton erwartet wurde. Die
Rezeption des Schemas von den vier Weltreichen und das Bewußtsein,

am Ende des letzten Reiches zu leben, ist die Prämisse der

Apokalyptik, die in Dan 7 und 8-12 weiterentwickelt wurde.
Zunächst ist auf Dan 8-12 einzugehen und die Verfasserfrage zu klären.

Das Schema der vier Reiche gemäß Dan 2-7 wurde insofern in
Dan 8-12 übernommen, als die Visionen Daniels in das 3. Jahr
Belsazars (8, 1), in das 1. Jahr des Darius, des Sohnes des Xerxes,
aus dem Geschlecht der Meder (9, 1; vgl. 1, 1) und in das 3. Jahr
des Perserkönigs Kyros datiert wurden. In den geschichtlichen
Aufrissen der Kap. 8f. ; 11; 10 und 12 kommt das Viererschema als
Ganzes nicht zum Tragen. Die apokalyptischen Phasen in Kap. 9

stimmen nicht mit ihm überein. Außerdem fällt auf, daß Gottes

Königsherrschaft expressis verbis in den Kap. 8-12 überhaupt nicht
vorkommt. Faßt man zunächst die aufeinander bezogenen Kap. 8 f.
ins Auge, so fällt einerseits ihre Abhängigkeit der Datierungen von
der «Chronologie» in Dan 2-7, andererseits ihre Originalität auf. Im
Hinblick auf den Verfasser von Kap. 8 f. bleibt m. E. nur der Schluß

übrig, daß sich derselbe mit dem legendären Daniel identifizierte
und sich unter seinem Namen als Apokalyptiker in die babylonische
und «medische» Zeit - also in die Exilszeit - versetzte.

Unter dieser Voraussetzung ist anzunehmen, daß er das hebräische

Einleitungskapitel (Dan 1) geschrieben, wobei er auf
eigenständige Überlieferungen zurückgriff, und die Legendensammlung
Kap. 2-7 (Kap. 7 im Grundbestand) in sein Werk inkorporiert hat.
Damit versuchte er, die Kreise in Jerusalem an sich und seine

Sache zu binden, die die Legenden pflegten. Es waren Juden, die
sich durch Legenden aus der Golah und Diaspora erbauen ließen
und an die Herrschaft des einen Gottes glaubten, der seine Macht
an Menschen delegiert, am Ende aber selbst seine Königsherrschaft

errichtet. Der pseudonyme Daniel ist selbst von den Legenden

beeinflußt worden. Was läßt sich dahingehend in Kap. 8f.
abgesehen von den Datierungen auf Grund des Viererschemas und
dem Bezug auf Kap. 7 in 8, lb/3 feststellen? Im allgemeinen ist^es
das Bewußtsein, unmittelbar vor der Endzeit zu stehen (8, 17. 19;

vgl. Kap. 2, bes. v. 28). Die Voraussage, daß der letzte König «ohne

Hand zerbrochen wird» (8,25b ß), nimmt 2, 34. 45 auf. Die Vermitt-

208



lung zwischen oberer und unterer Welt geschieht durch Engel (vgl.

3, 25; 4, 10; 6, 23); in 8, 16 und 9, 21 wird zum ersten Mal Gabriel

als Gottesbote und Hermeneut erwähnt. Hatte die Rezeption, der

volkstümlichen Legenden Kap. 2-7 den Zweck, die Leser und Hörer

dieser Geschichten für seine Sache zu interessieren, so läßt die

Aufnahme des «deuteronomistischen» Bußgebets 9, 4b-1914, das eine

Unheilssituation voraussetzt, eine ähnliche Absicht erkennen. Die

Schwerpunkte dieses Gebetes sind die «Phropheten», die «Thora»

und die Stadt Jerusalem mit dem «Volk des Landes» (Tn h rs), der

ursprünglich den Millo bewohnenden isrealitischen Stadtbevölkerung

(9, 12)15. Autoritativ ist, was «in der Thora Moses geschrieben

steht» (9, 13) und dem rechten (apokalyptischen) Verständnis

der Propheten (vgl. 9, 2; siehe Jer 25, 11 und 29, 10) entspricht.

Gott soll sein «Antlitz leuchten lassen» (vgl. Num 6, 25) über sein

«Heiligtum, das verwüstet ist (smm; 9, 17). Der Verfasser war

bestrebt, sich selbst durch das Studium der «Schriften» zu
legitimieren. Nach 70 Jahrwochen sollen ewige Gerechtigkeit gebracht

(Erfüllung der Thora!), Gesicht (Dan 8) und Prophet (Jer 25, 11

und 29, 10 entgegen 2 Chron 36, 20f. ; Sach 1, 12)16 besiegelt und

ein Hochheiliges (Tempel oder Altar) gesalbt sein (9, 24). Der Apo-

kalyptiker rezipierte die Frömmigkeit der Thora, der Propheten

und des kosmisch verstandenen Kultes. Sein Bemühen um die

Legitimierung seiner Sache läßt darauf schließen, daß er - sieht

man von den Vorformen in Dan 2 und 7 (und der Umweltapo-

kalyptik, die hier nicht behandelt werden kann) ab - eine originale

Persönlichkeit war. M. E. liegen der Vision in Kap. 8 und der Audi-

14 Siehe dazu O. H. Steck, Das Problem theologischer Strömungen in

nachexilischer Zeit, EvTheol 28 (1968), S. 445ff., bes. S. 453ff. In der

apokalyptischen Hermeneutik ist die strukturelle Analogie von einstiger

und jetziger Unheilssituation die Voraussetzung der Typologie, die durch

das eschatologische Bewußtsein, unmittelbar vor dem Ende zu stehen,

zu aktuellen Aussagen und Weissagungen führt.
« Siehe H. Schmid, Der Tempelbau Salomos in religionsgeschichthcher

Sicht, Festschrift K. Galling, 1970, S. 241-250, bes. S. 241-245.

16 Zur Spannung von «theokratischem» und

ständnis siehe O. Plöger, Theokratie und Eschatologie, > '

bes. S. 129ff. Allerdings können auch «theokratische» Priester Apokalypti er

werden

209



tion in Kap. 9 echte Erfahrungen zugrunde, die selbstverständlich
eine Beschäftigung mit einer Apokalyptik wie in Dan 2 und ein
intensives Schriftstudium zur Voraussetzung haben. Eine
religionspsychologische Betrachtungsweise wäre nicht nur gerechtfertigt,
sondern geradezu gefordert. Wenn der Terminus auch umstritten
ist, so möchte ich den Verfasser von Kap. 8f. als Charismatiker
bezeichnen.

Was ihn aktivierte, war das Eingreifen Antiochus IV. in den
Jerusalemer Kult, der wie jeder Tempelkult eine kosmische Dimension

hatte. Damit hängt wohl die schwerverständliche Aussage in
8, 10 zusammen. Läßt man einige Details außer acht, so hat das

«kleine Horn» folgendes getan: Das Tamid(opfer) entrissen, die
Städte seines Heiligtums umfunktioniert und die Wahrheit
(«Wahrheit» dürfte in 9, 13 auf Grund des Zusammenhanges mit
der «Thora» identisch sein; diese Gleichsetzung paßt auch liier) zu
Boden geworfen (8, 11 f.)17; er hat, wenn die Frevler ihr Maß voll
gemacht haben, Mächtige und das Volk der Heiligen vernichtet,
ist gegen den Fürsten der Fürsten aufgetreten (8, 23-25).

Am Ende der Phasen von 7 und dann 62 Jahrwochen wird
ein Gesalbter ausgerottet (Onias III. im Jahre 171)18 ; die Stadt

17 Plöger S. 120 übersetzt 8, 13 mit leichten Emenclationen : « Da hörte
ich einen Heiligen reden; es sprach (nämlich) ein Heiliger zu jemandem,

der fragte: <Wie lange gilt dieses Gesicht betreffend Tamidopfer
und vorwüstenden Frevel und Preisgabe von Heiligem und Mühsal und
Zertretung > »

18 J. C. H. Lebram, Apokalyptik und Hellenismus im Buche Daniel.
Bemerkungen und Gedanken zu Martin Hongels Buch über «Judentum und
Hellenismus», VT 20, 1970, S. 503-524, bezieht das «Verschwinden des
Gesalbten» in 9, 26 auf die Absetzung des Hohenpriesters Onias III. durch
Seleukus IV. im Jahre 177/6 (S. 514). Im übrigen finde ich meine Herausstellung

der «priesterlichen» Apokalyptik in Dan 8-12 durch diesen Aufsatz
Lebrams, der mir bei den abschließenden Arbeiten vor Augen kam, bestätigt.
Lobram faßt sein Ergebnis der Erklärung hauptsächlich von Dan 9

«vermutungsweise» folgendermaßen zusammen: «Der Anlaß der Okkupation
Jerusalems durch Truppen des Antiochos war politisch; es gab nämlich in den
führenden Kreisen der Stadt Freunde der Ptolemäer. Da die Besatzungstruppen

auf der Akra für Kidtus einen Altar auf dem Tempelgebiet errichteten,
hatte die politische Maßnahme kultische Folgen. Der Jerusalemer Tempel
galt als entweiht. Trotzdom gab es unter den Jerusalemer Priestern solche,

210



(wohl das Tempel-Quartier im unmittelbaren südlichen Anschluß an

den Tempelplatz) und das Heiligtum vernichtet Antiochus IV. Damit

wird die berit («Bund», d. h. die kultische Verpflichtung gemäß

der Thora) für viele eine Jahrwoche lang schwer; die Hälfte dei

Woche, d. h. 3% Jahre lang hören Schlacht- und Gabenopfer auf.

Das Schlimmste ist, daß 2300 Abende-Morgen (1150 Tage) oder

3y2 Jahre lang (bei Mondjahren 1176 Tage) die legitimen Opfer

aufhören und dafür auf dem hochheiligen Altar (vgl. 9, 24) andeie

Opfer dargebracht werden, zu deren Kennzeichnung in den jeweils

schwierigen aphoristischen Texten die Begriffe «Frevel» (ps A 12),

«verwüstender Frevel» (8, 13), «Greuel» und «Verwüster» (9, 27) vei

wendet werden. Durch den Eingriff des Königs, der sich durch

Unverfrorenheit und Intrigen auszeichnet (8, 23 b), werden auch

neben dem Heiligtum Stadt und Volk in Mitleidenschaft gezogen.

Auffallend ist, daß mit dem Eintreten des absoluten «Endes» durch

die Vernichtung des Verwüsters (9, 26f.) nicht die Errichtung des

Königtums Gottes oder dergleichen verbunden ist, sondern im we

sentlichen die Restitution des Kultes (8, 13f. ; vgl. 9, 24). Daiaus

ist der Schluß zu ziehen, daß der Verfasser am Kult interessierten

oder höchstwahrscheinlich priesterlichen Kreisen entstammte. Die

Überlieferungen des priesterlichen Propheten Ezechiel, die in diesen

Zirkeln besonders gepflegt wurden, haben ihn beeinflußt (vgl. 8, 15b

mit Ez 1, 28b-2, 2). Auf die Bezeichnung des Apokalyptikers als

des «Menschensohnes» ist noch zurückzukommen.

Stammen Kap. 8 und 9 vom Verfasser selbst und 10, 1-20. 21b,

12, 1-4. 5-7. 8f. einerseits und Kap. 11 (vom Verfasser?); 12, 10.

11 f. 13 andererseits von Schülern und Anhängern, so müßten sich

Spuren des Meisters in den anderen Komplexen nachweisen lassen.

Dabei ist es durchaus möglich, daß Kap. 10, 1-20. 21b, 12, 1 4 au

die, wie in gleichen Vorhältnissen auch an anderen Orten üblich, den Jahwekultus

weiter vollzogen. Für eine andere Gruppe, deren Umfang wir nicht

kennen, war der Kultus von nun an unrein und illegitim. Ihrer Überzeugung

nach waren die Opfer und kultischen Sühnungen mit der Errichtung
des «Greuels, der verwüstet» nicht mehr vorhanden und der wahre Kultus
sistiert. Diese Darlegung, die nur eine Vermutung ist, zeigt die Struktur des

Geschehens, wie sie sich dem Daniel präsentierte ...» (S. 513).

211



ein Erlebnis Daniels zurückgeht, das von den 10, 7 genannten
Gefährten schriftlich fixiert und mit der Einleitung 10, 1 versehen
wurde. Analogien zu Kap. 8f. beruhen auch darauf, daß die Tra-
denten ebenfalls priesterlichen Kreisen angehörten, in denen über
Ezechielüberlieferungen nachgedacht und spekuliert wurde. Dazu
gehört die Erscheinung des namenlosen «Mannes, in Linnen gekleidet»

(10, 5f.; 12, 6f.), die von Ez 1, 26f.; 8, 2; 9, 2 abhängt. In
9, 23 wird Daniel als hmwdwt («Bevorzugter») bezeichnet. Dieser

eigenartige «Titel» kehrt in 10, 11. 19 als 'js hmdwt («bevorzugter
Mann») wieder. Die «Wahrheit», die nach 8, 12 zu Boden geworfen
wurde, dürfte gemäß 9, 13 mit der Thora identisch sein. Eine neue,
verläßliche «Wahrheit» ist «das Gesicht von den Abenden und
Morgen» (8, 26; vgl. v. 14), das in schriftlicher Form der Verläßlichkeit

der Thora an die Seite gestellt werden soll. In diesem Sinne
ist auch das enthüllte «Wort» (10, 1) Wahrheit. In 10, 21b ist von
der «Schrift der Wahrheit» die Rede, doch bezieht sich diese gemäß
11, 2 a auf Kap. 11. Die Aufforderung an Daniel, die Worte zu
verbergen und die Rolle zu versiegeln bis zur Endzeit (12, 4) hat ein
gewisses Vorbild in 8, 26 b; dies gilt auch für den Anhang 12, 8f.
12, 5-7 lehnt sich an 8, 13f. an. Die Zeitangabe «Frist, Fristen und
halbe (Frist)» (12, 7) nimmt die Angabe der 2300 : 2 1150 Tage
(8, 14), umgesetzt in eine halbe Jahrwoche (3% Jahre) gemäß
9, 27 auf. Wenn die Angabe der 2300 Abende-Morgen durch den

Heiligen (vgl. 4, 10) in 8, 26 von Gabriel bestätigt wurde, so bedurften

die 3 y2 Fristen in 12, 7 keiner Bestätigung, da sie hier von
dem «Mann, gekleidet in Linnen» selbst in Form eines Schwures bei
dem Ewiglebenden ausgesagt wurden.

In Kap. 11 lehnen sich die Verse 3 f. an das Bild von 8, 8 an.
Die Vermählungen Antiochus II. Theos mit Berenike, Tochter
Ptolemäus II. Philadelphos im Jahre 252 (11, 6) und die Ptolemäus
V. mit Keopatra, Tochter Antiochus III. des Großen im Jahre 193

(11, 17) erinnern an 2, 4313. Im Anschluß an 8, 9 ist in 11, 16. 41

vom «Pracht»-Land die Rede (vgl. Ez 20, 6, 15). Sbj darf in 8, 9

nicht gestrichen werden, da sonst nur vom Süden Ägypten und
dem Osten, aber nicht von Palästina die Rede ist. Die Eingriffe
Antiochus IV., des «Verächtlichen» in den Jerusalemer Kult gemäß
11, 2 Iff., präzisieren und vervollständigen die entsprechenden

212



Aussagen in Kap. 8f. Die Grundlage von 11, 1-39 dürfte
Tempelhistoriographie sein. Die Weissagung 11, 40-45 geht allerdings weit
über das hinaus, was Daniel «wußte». Von der Errichtung eines

Gottesreiches ist allerdings auch hier nicht die Rede. Die Angaben

von 1290 und 1335 Tagen sind notgedrungene Verlängerungen des

Termins von 1150 Tagen (12, llf.; vgl. 8, 14).

Der Bereich diesseits des Endes wird lediglich in 12, lb-3 (13)

überschritten. In der Zeit der letzten Bedrängnis erhebt sich Michael

(vgl. 10, 13. 21b) zugunsten der Glieder des Gottesvolkes. Aber nur
die werden gerettet, die sich aufgezeichnet finden in der Rolle.

Man möchte fragen, ob die Frommen eine Mitgliederliste (Steuerliste

führten (vgl. Jes 4, 3 ; Ps 69, 29), die mit dem Buch des Lebens

der oberen Welt (vgl. Ex 32, 32) gleichgesetzt wurde, oder aus dem

Generalkatalog die allerdings sehr zahlreichen Frevler (vgl. 8, 23;

11, 32; 34. 39) strichen. «Die vielen der Entschlafenen des Landes

des Staubes» (der Unterwelt; vgl. Jes 26, 19) sind alle Toten

des Jerusalemer Tempelstaates. Es können nicht die «Vielen» von

10,34 gemeint sein, die sich heuchlerisch, d. h. aus anderen als

religiösen Gründen den Makkabäern anschlössen und im Kampf
umkamen, weil in 12, 2 b offensichtlich partitiv zwischen denen,

«die zum ewigen Leben» und denen, «die zur ewigen Schmach»

(vgl. Jes 66, 24) aufwachen, unterschieden wird. Eine dritte Kategorie

der Auferweckten bilden die «Gelehrten», «die die vielen zur

Gerechtigkeit geführt haben»19. Nach 11, 33-35 handelt es sich um

solche Gelehrten, die sich nicht den rabiaten Makkabäern anschlössen.

Die auferweckten Gelehrten werden verglichen mit dem Glanz

der Himmelsfeste und mit den (leuchtenden) Sternen. Trotz dieses

kosmischen Vergleichs fehlt in Dan 12, lb-3 die universale

Eschatologie mit einem neuen Kosmos, wie sie sich etwa in Jes 66

findet. Auch von einem eschatologischen Tempelstaat ist keine Rede,

obgleich das Buch Ez, das mannigfaltig auf Dan 8-12

eingewirkt hat, dafür einen Entwurf in den Kapiteln 40-48 anbietet.

Welches sind die Gründe dafür, daß über den Bereich jenseits des

10 Bemerkenswert ist, daß hier auf eine Aussage über den Gottesknecht

(Jes 53, 11) angespielt wird.

213



absoluten Endes nichts gesagt wird? Man könnte annehmen,
die Situation nach dem Eingriff Antiochus IV. in den Kult sei

dermaßen akut gewesen, daß zu Jenseitsspekulationen keine Zeit blieb.
Die umständliche Schilderung des Offenbarungsvorganges in Kap.
10 und die detaillierte Historiographie als vaticinium ex eventu
im Kap. 11 sprechen jedoch gegen den Zeitmangel. Der tiefere Grund
ist der, daß die Hierokratie im großen und ganzen uneschatolo-

gisch war (vgl. das chronistische Geschichtswerk)16. Es hat eine

Aversion auf priesterlicher Seite gegen eine Gottes- und auch

Messiasreichtheologie bestanden. Vielleicht wirkte der Fehlschlag
der auf Serubbabel und Josua konzentrierten messianischen Erwartungen

z. Z. des Wiederaufbaus des Tempels (vgl. Hag 2, 20 ff. ;

Sach 4 und 6, 9ff.) und die Nichterfüllung der eschatologischen
Konzeption Ez 40-48 abschreckend. Wenn der pseudonyme Priester
Daniel (Kap. 8f.), der die aramäische Sammlung Kap. 2-7 mit
einer Einleitung versehen (Kap. 1) und aus den Legenden (bes. Kap.
2) den apokalyptischen Ansatz (Vier-Reiche-Schema) übernommen
hat, nicht die Vorstellungen von der Gottesherrschaft und der
Delegation der Macht an einen irdischen Vertreter rezipierte,
obgleich er an den die Legenden pflegenden Kreisen interessiert

war, so spricht das dafür, daß Hierokratie und Gottesreich-
Eschatologie unvereinbar waren. Der Mangel an Aussagen über
das Ende hinaus wird dadurch kompensiert, daß in den Visionen

von der oberen Welt als Vorbild der gegenwärtigen und zukünftigen

irdischen Geschehnisse die Zukunft bereits präsent ist. Der

Kampf unten ist entschieden durch die Angelologie (10, 1-20. 21 b. ;

12, la). Auf Grund dieser Struktur priesterlichen Denkens
bestand eine Entwicklungsmöglichkeit «vom Kultus zur Gnosis»20,

aber auch auf dem Hintergrund vorliegender Eschatologie (Dan 2

und 7) die Entwicklungsmöglichkeit zur priesterlichen Apokalyptik.
Zum Schluß dieses Abschnittes sei noch darauf hingewiesen, daß

sich der vermutliche priesterliche Verfasser von Kap. 8f. umso
leichter mit dem Daniel der Legenden identifizieren konnte, wenn
dieser tatsächlich Priester gewesen war (Esra 8, 2; Neh 10, 7). Eine

ganz andere Ausprägung der Apokalyptik findet sich in Dan 7.

20 Siehe J. Maier, Vom Kultus zur Gnosis, 1964.

214



§ 4. Das Reich Gottes, des Gottesvolkes und des Menschensohnes

In den Legenden ist die Rede von Gottes Königsherrschaft, von
seiner Herrschaft (mlkwt' und sltn' in 3, 33 ; 4, 31; 6, 27), die immer
währen.

Diese Herrschaft erstreckt sich über die «Königsherrschaft der

Menschen» (mlkwt'nws'; 4, 14. 22. 29; 5, 21; vgl. 2, 47).
Der «Gott des Himmels» kann die «Königsherrschaft, die Stärke,

die Macht und die Ehre » (mlkwt', hsn', tapp' jqr'; 2, 37; vgl. 5, 18)

auf einen Menschen übertragen (vgl. 4, 14. 22. 29; 5, 21), er vermag
die Königsherrschaft auch zu entziehen (4, 28), zeitweilig oder für
immer (Dan 5, 1—6, 1). «Er nimmt Könige weg und setzt sie ein»

(2, 21), sogar «den niedrigsten der Menschen» kann er über das

Reich der Menschen setzen (4, 14).

Am Ende der vier Reiche wird der « Gott des Himmels » ein « Königreich»

(mlkw) errichten, das im Gegensatz zu den vier Reichen

niemals zerstört wird, und die «Königsherrrschaft» (mlkwt wird
keinem «anderen Volk» übertragen werden (2, 44), auch nicht dem

Gottesvolk, von dem hier nicht die Rede ist und das nach dem

Gesamtzusammenhang nicht in Frage kommt. Das eschatologische

Telos ist die Theokratie im eigentlichen, absoluten Sinn. Anders

verhält es sich in Dan 7.

In der ältesten Schicht (7, 2-7 b a. 11 b-12) verkörpern vier Tiere

vier Könige bzw. Königreiche, wobei das in Betracht kommende

zweite, dritte und vierte Tier nicht mit denen von Kap. 8

übereinstimmt. Dem 3. Tier wurde «Herrschaft» (sltn: v. 6) verliehen;

dies trifft auch für die anderen zu, da nach v. 12 den drei ersten

«ihre Herrschaft» genommen wurde. Das vierte Tier wurde gleich

vernichtet. Der Prozeß des Richtens wird passivisch ausgedrückt.

Während in Kap. 2 die Herrschaft der vier Weltreiche mit dem

babylonischen beginnt, entsteigen die Tiere in Dan 7 (sukzessive)

dem «großen Meer», umfassen also die Weltgeschichte von Anfang

an. Ist Dan 2 (vgl. v. 43) zu Beginn des 2. Jh. entstanden, so geht

der Zusatz v. 7 b />-8 in die Zeit des Antiochus IV. zurück. Die

Vorstellung von dem «anderen kleinen Horn» hat ihr Vorbild in

8,9, wo sie gut zum Gesamtbild paßt. Die 10 Hörner sind aus Kap.
11 ermittelt. Mit Alexander dem Großen werden dort 10 Könige

215



und als 11. König Antiochus IV. erwähnt. Die neun nach Alexander

sind: Ptolemäus I. Lagi und Seleukus I. Nikator (11, 5), Antiochus

II. Theos (11, 6), Ptolemäus III. Euergetes und Seleukus II.
Kallinikos (11, 7-9), Antiochus III. der Große und Ptolemäus IV.
Philopator (11, 10-19), Ptolemäus V. Epiphanes (11, 13-19) und
Seleukus IV. Philopator (11, 20). Allerdings hat Antiochus IV.
Epiphanes (vgl. 11, 2Iff.) nicht die drei vorausgehenden Könige in
dieser Reihenfolge beseitigt (7, 8). Nimmt man aber mit 0. Plöger
21 an, daß mit den drei verdrängten Königen der letztgenannte
Seleukus IV. und dessen Söhne Demetrius und Antiochus gemeint
sind, so fügen sich diese Drei einigermaßen in das Bild 7, 8 ein.
Gemäß Dan 2 müßte die älteste Schicht von Dan 7 eine Aussage
über die Errichtung der eschatologischen Gottesherrschafft enthalten

haben. Oder war schon hier - anders als in 2, 44 - von einer
eschatologischen Machtübertragung an das Gottesvolk die Rede

(vgl. 7, 17f.) M. E. ist das unwahrscheinlich, da überhaupt keine
selbständigen Mächte mehr vorhanden sind. Eine zeitweilige
Herrschaft (vgl. 7, 12) wäre nicht «endzeitlich».

Erstaunlich ist, daß in 7, 8 - auch in den davon abhängigen
Versen IIa. 20.25 - nicht von einem Eingriff' Antiochus IV. in den
Jerusalemer Kult die Rede ist, sondern von den Augen «wie
Menschenaugen» und dem «Großmaul».

Nur in 11, 36 wird auf die gewaltigen Reden («er wird Wunderbares

reden wider den Gott der Götter») dieses Königs angespielt.
In der zweiten eingearbeiteten Schicht (7, 9f. 15-19. 23-27) wird

zunächst die himmlische Gerichtsszene geschildert. In den «Rollen,
die geöffnet werden» (7, 10), sind diejenigen aufgezeichnet, die «Heilige

des Höchsten» (7, 18. 22. 25; vgl. 21. 27) genannt werden. Das
Vorbild findet sich in 12, lb-2. Sie sind das «Volk», das gerettet
wird, dessen Tote zum ewigen Leben erwachen. Der Terminus
«Heilige» geht auf 8, 25 («Volk der Heiligen») zurück. Die hebrai-
sierende Gottesbezeichnung «Höchster» (Tjwnjn) schließt sich an 3,

26. 32; 4, 14. 21 f. 29. 31 (vgl. 7, 25) an; besonders instruktiv ist 3, 26,

wo die Märtyrer Sadrach, Mesach und Abed Nego «Diener des

höchsten Gottes» genannt werden.

ai S. 116f.

216



Neu ist, daß die «Heiligen des Höchsten» die «Königsherrschaft»
(mlkwtr) für immer empfangen (7, 18. vgl. Vers 22). Vers 27 lautet:

«Und die Königsherrschaft (mlkwt") und die Herrschaft
(sltn') und die Größe der Königreiche (mlkwt) unter dem

ganzen Himmel wird dem Volk der Heiligen des Höchsten gegeben
werden. Seine (nämlich des Volkes) Königsherrschaft ist eine ewige

Königsherrschaft (mlkwt dm) und alle Herrschaften (sltnf)
werden ihm dienen und gehorchen.» Wenn Vers 27b auch an die
auf Gott und seine Herrschaft bezogenen Aussagen in 3, 33; 4, 31 ;

6, 27 erinnert, so betrifft er hier das «Volk der Heiligen des Höchsten».

Mit anderen Worten: nach den vier Reichen erhält das
Gottesvolk durch den göttlichen Gerichtsentscheid die absolute und
ewige Herrschaft.

Diese Erwartung ist gewaltig, wenn man bedenkt, in welcher

Lage sich die «Heiligen» nach Vers 25 und dem Einschub 21 f.
befanden: Antiochus IV. redete Worte gegen den Höchsten, rieb seine

Heiligen auf, versuchte die (kultischen)22 Zeiten - was nach 2, 21

Gott zusteht - und das Gesetz die Thora) zu ändern; in
Anlehnung an 12, 7 sind ihm die Heiligen ausgeliefert auf «Zeit und
Zeiten und Teil einer Zeit» 31/, Jahre). Noch verzweifelter sieht

es nach der Glosse Vers 21 f. aus: bis zum Stattfinden des Gerichts

überwältigte das Horn die Heiligen im Kampf ; dann wird den Heiligen

die richterliche Gewalt (djn') und die Königsherrschaft (mlkwff)
gegeben.

Es ist zu betonen, daß diese Aussagen absolut kein Vorbild in
den priesterlichen Kapiteln 8-12 haben; sie überbieten Dan 2 bei

weitem, passen aber zur Struktur der Herrschaftsvorstellungen der

Legenden Kap. 2 ff. Dabei ist beachtenswert, daß Einzelheiten aus

Kap. 8-12 übernommen werden, wie die 10 Könige aus Kap. 11,

das «kleine Horn» (7,8)aus8,9; die «Reden »desselben aus 11, 36, die

«Heiligen» aus 8, 25, die «Rollen» im Anklang an 12, 1. Dieser
Befund läßt die Frage aufkommen, ob in der dritten Schicht (7, 13f.)
bei dem «der aussah wie ein Menschensohn» (kbr 'ns) ebenfalls

ein Rückgriff vorliegt.

22 Sonst enthält das ganze Kap. 7 keinen Bezug auf den Kult, der in den

Kap. 8-12 eine so große Rolle spielt!

217



Die Frage ist dahingehend zu beantworten, daß die «imperiali-
tischen» Apokalyptiker den Titel «Menschensohn» aus 8, 17

aufnahmen, wo es in bezug auf Gabriel heißt: «Und er kam zu der
Stelle, wo ich Daniel) stand, und bei seinem Kommen erschrak
ich und fiel auf mein Antlitz; er aber sprach zu mir: <Versteh,
Menschensohn (bn 'dm), daß sich das Gesicht auf die Endzeit
bezieht!)» Dieser Vers steht mit seinem Kontext in ezechielischen
Traditionen (vgl. 1, 28; 43, 3). Im allgemeinen wird darauf
hingewiesen, daß «Menschensohn» das einzelne Individuum meint und die

Niedrigkeit desselben im Gegenüber zu Gott23 oder bei Dan 8, 17

im Gegenüber zu Gabriel zum Ausdruck bringt. Es fragt sich

jedoch, ob sich damit der Bedeutungsbereich erschöpft. Schon
Ezechiel nimmt als Prophet und als von Gott installierter Wächter
eine repräsentative Aufgabe wahr: «Menschensohn, zum Wächter
habe ich dich bestellt für das Haus Israel!» (Ez 3, 17; vgl. 33, 7).
Des weiteren ist zu erwarten, daß die apokalyptischen «Imperialisten»

in Dan 7, 13f. einen Terminus aufnehmen, der in die Konzeption

von der Herrschaft Gottes und des Gottesvolkes paßt. Dies
ist beim «Menschensohn» der Fall, denn in Ps 8, 5ff. wird die

Gattung Mensch und vor allem der Menschensohn als ihr
Repräsentant in königlichen Kategorien24 gezeichnet: «Du ließest ihm
wenig mangeln an einem Gott, mit Ehre und Herrlichkeit hast
du ihn gekrönt (6), du hast ihn zum Herrscher über die Werke
deiner Hände gemacht, alles hast du unter seine Füße getan» (7).

Der Einwand, in Dan 7, 13f. ginge es nicht um den Menschensohn

sondern um ein Wesen, das «aussieht wie ein Menschensohn»,

besticht nicht, da sich das vergleichende «Wie» auf die
Unscharfe des Schauens und nicht auf die Gestalt des Geschauten
bezieht. So sieht Nebukadnezar im brennenden Ofen vier Männer,
wovon einer ein Engel ist (3, 28). Von ihm sagt der König in Vers
25, daß er «einem Gottessohn (br Thjn) gleiche»25. Im übrigen
paßt der Terminus «Menschensohn» im Sinne des königlichen Re-

23 So z. B. W. Zimmerli, Ezechiel, BK 13/1, 1956ff., S. 70f. (zu Ez 2, 1).
24 Siehe W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8. ThZ 25 (1969), S. 1-15,

bes. S. lOff.
25 Besonders beachtenswert ist die Korrelation, die Plöger S. 65 f. zwischen

dem «Gottessohn» und dem «Menschensohn» herausstellt.

218



Präsentanten recht gut zu Dan 7, 13f. : Der Menschensohn kommt
mit den Wolken des Himmels von der Erde3 und wird vor den

aus den Versen 9f. bekannten «Alten an Tagen» gebracht; der

Menschensohn empfängt «Herrschaft» (sltn), «Ehre» (jqr) und

«Königsherrschaft» (mlkw) (vgl. 2, 37); seine «Herrschaft» und

«Königsherrschaft» sind ewig, wie die Gottes gemäß 3, 33; 4, 31 und

6, 27 oder die des «Volkes der Heiligen des Höchsten» gemäß 7, 27.

Wenn es in 7, 14a/? noch heißt, daß «alle Völker, Nationen und

Zungen ihm dienen» (vgl. 7, 21bß), so wird das Bestehen der

Reiche vorausgesetzt. Die Machtverleihung an den Menschensohn

ist gleichsam auch eine Proklamation an «alle Völker, Nationen

und Zungen» (vgl. Dan 3, 4. 7. 29; 4, 1 ; 6, 25).

Mit dem «Menschensohn» in 7, 13f. ist der pseudonyme Daniel

gemeint (vgl. 8, 17), der priesterliche Kreise als apokalyptischer
Charismatiker um sich scharte (vgl. 10,7), der aber auch durch die

Aufnahme der aramäischen Legenden mit ihrer Gottesreich-Theo-

logie diejenigen Kreise an sich und seine Sache binden wollte, die

diesen Legenden anhingen. Diese «Heiligen des Höchsten»

glaubten selbst, daß sie das Erbe der gerichteten Königreiche
antreten (7, 21 f. 27). Nach dem Tode Daniels (vgl. 12, 13) verkündeten

sie in der Zeit der schwersten Bedrängnis durch eine

eingeschobene Vision die Thronbesteigung ihres Repräsentanten, des

Menschensohnes Daniel (7, 13f.). Sie gingen damit weit über das

hinaus, was Daniel und seine priesterlichen Anhänger über das

«Ende» aussagten (Dan 8-12).
Die Menschensohnvorstellung in Dan 7, 13f. nähert sich damit

der Messianologie, zumal der exilische Daniel aus königlichem

Geschlecht stammen sollte (1, 3). Es ist nicht verwunderlich, wenn

später Menschensohn und Messias gleichgesetzt wurden. Dennoch

darf nicht übersehen werden, daß zwischen der «imperialistischen»

Apokalyptik in Dan 7 und der kultisch orientierten Apokalyptik
mit ihrer Zurückhaltung gegenüber dem Bereich jenseits des Endes

unterschieden werden muß. Die «imperialistische» Apokalyptik
vergißt in der Bedrängnis der Zeit, daß die vier Reiche entmachtet

bzw. vernichtet sind (7, IIb. 12). Sie sieht in der oberen Welt

die Zukunft des Menschensohnes und ihre eigene garantiert. Dieser

Glaube erhielt ihre Existenz, ohne daß zum Schwert gegriffen wurde.

219



Abschließend sei noch angemerkt, daß Apokalyptik als Denken

zum Ende hin und vom Ende her in der Bedrängnis der Zeit nicht
ausschließlich auf diese oder jene Kreise beschränkt werden kann.
Die Entstehung der Apokalyptik im Frühjudentum schließt sich -
natürlich unter alttestamentlichen Voraussetzungen - an
«heidnische» Apokalyptik an, was symptomatisch in Dan 2 dadurch
zum Ausdruck kommt, daß Daniel den Traum Nebukadnezars
nachträumt bzw. ihn und die Deutung in einem Nachtgesicht
erfährt. Die Vermittlung der Umweltapokalyptik erfolgte durch
die Diaspora, die in Dan 2-7 eine große Rolle spielt. Die
Apokalyptik in Dan 2 gründet auf der determinierten Abfolge der
Menschenreiche und dem Hereinbrechen - ohne Menschenhand -
des absoluten Gottesreiches.

Die davon angeregte priesterliche Apokalyptik wurde durch den

Eingriff Antiochus IV. in den Jerusalemer Kult ausgelöst. Am
Ende der apokalyptischen Phasen wird das profanierte Heiligtum
wieder zu seinem Recht kommen. Die Geschichte unten ist
präfiguriert durch angelologische Vorgänge in der oberen Welt, von
denen der sich mit Daniel identifizierende Apokalyptiker durch
Visionen und Auditionen erfährt. Dieser Charismatiker ist Haupt
eines apokalyptischen Kreises.

Die apokalyptischen Gruppen der Gottesreich-Theologie erwarten,

daß ihnen im Endgericht die Herrschaft übertragen wird. In
dieser imperialistischen Apokalyptik wird schließlich das Haupt
der priesterlichen Apokalyptiker als der zum Himmel aufgefahrene
Menschensohn zum Herrscher über alle Mächte geschaut.

Der Glaube, daß die letztgültige Entscheidung zugunsten der

pluralistischen Gemeinschaft der Getreuen bereits gefallen ist, erhält
das Gottesvolk in der höchsten Bedrängnis. Auch die Getreuen,
die den Tod erlitten, gehen ins Leben ein ; die Abgefallenen jedoch
erwachen zu ewiger Schmach. Eine Rechtfertigung der Sünder
kommt nicht in den Blick, obgleich schon in Dan 12, 3 auf den

Gottesknecht angespielt wird (Jes 53, II)26.

26 Von den in diesem Aufsatz gewonnenen Ergebnissen, besonders von
der Identifikation des Menschensohnes mit Daniel her wäre es verlockend, auf
den Mensehensohn in äthHen 37-71; 4 Esra 13 und auf den Menschensohn
Jesus einzugehen, doch fehlt hierzu der Raum.

220


	Daniel, der Menschensohn

