
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Aus der hebräischen Poesie

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER HEBRÄISCHEN POESIE

MOSE IBN EZRA

Kol ma'"seh '"doncij

Übersetzt und erklärt von Johann Mateh, Köln

1 Wie gewaltig ist das ganze Werk des Herrn!
Er selber bleibt verborgen, doch Ihn künden seine Taten
und die Sprache Seiner Wunder zeugt für Ihn:
Alles hat der Herr gemacht - um Seinetwillen!

5 Welche Hoffnung oder Aussieht bleibt dem Weltbewohner,
kehrt er flügellos hinfliegend heim als Hauch,
Unglück alle seine Tage, seine Nächte Trauer?
Wird im Grabe wer gerecht? Man verdorrt wie eine Motte!
Gilt je ein Mensch als rein vor seinem Schöpfer?

10 Träume sind des Menschen Jahre und der Tod ihr Deuter.
Noch sitzt er im trauten Heim, bricht sein Ende auf ihn ein,
voller Scham im Angesicht, mit zerriss'nem Herzen,
kommt er, um Erbarmen flehend, dass man ihn erhöre,
und er wäscht in Seiner Gnade Flecken wie in Lauge aus

15 an dem Tag da sich ein jeder vor dem anderen verbirgt.

Darf ein Sohn, der Schande bringt, seine Augen noch erheben?
Und wie bringt er seine Worte vor im Anblick seines Herrn
solang ihm die Sünde ins Gesicht geschrieben steht?
Und kommt er stumm daher - sieht Er dennoch sein Sinnen,

20 weil Er auf dos Menschen Woge Seine Augen richtet.

Wer die Sünden lässt, dem sühnt Er seine Schuld,
wer nach dem Tau Seiner Vorgebung dürstet, dem stillt Er den Durst.
Er führt zu Seinem Bethaus Seine Söhne,
entsühnt Sein Land in aller und in Seinen Augen

25 und lässt mich Ihn und Seine Wohnstatt schauen

177



Zu Mose ibn Ezra (ca. 1065 bis nach 1135 in Spanien) vgl. bereits
Judaica 21, 1965, S. 66; 22, 1966, S. 1, 65; 25, 1969, S. 55-61. Das
hier übersetzte Gedicht, ein «Pizmon», ist Teil einer grösseren
liturgischen Komposition, einer Qerobah, und blieb in einzelnen
lokalen Riten im gottesdienstlichen Gebrauch, vgl. I. Davidson,
'Ôsar has-sîrâh wehap-pijjût II, New York 1929 (repr. 1970), Kaf
354. Die Übersetzung folgt dem Text bei H. Brody-M. Wiener,
Anthologia Hebraica, Leipzig 1922, S. 132f., und S. Bernstein,
Mosäh 'ibn 'Ezrâ', Sîrê haq-qodäs, Tel Aviv 1956/7, S. 270f. Eine
ältere deutsche Übersetzung befindet sich bei L. Dukes, Moses ben

Esra, Altona 1839, S. 45.

Das fünfstrophige Lied, in dem die Anfangsbuchstaben der
Strophen 2, 3 und 4 den Namen MSH (Mose) bilden, ist im
Silbenmetrum verfasst, d. h. es zählen nur die vollen Silben, nicht die
Swa- und Hateflaute. Die einzelnen Verszeilen enthalten 9 Silben,
geteilt in 5 und 4. Die Strophenschlüsse reimen auf -ehu, die erste
Strophe auf -hu (-ehu), die zweite auf -bei, die dritte auf -ter, die
vierte auf -najw, die letzte ebenfalls auf -najw. Auch die Halbzeilen
haben Reim. Dieser Innenreim lautet in Strophe 2 auf -ebär, in
Strophe 3 auf -mim, in Strophe 5 auf -ato.

Vgl. z. B. Zeile 5-6:

mah tiqwäh wesebär/ Esôken tebäl
jâ'ûf belî 'ebär / wejäsöb häbäl

Oder Zeile 10-11 :

senôt 'ädäm halômîm / ümäwät pôter
wejiskôn bêt selômîm / weqissô hôter

Nur in der ersten Strophe ist der Reim des dälät (der ersten
Halbzeile) unterschiedlich, ZI. 1 und 4 enden auf '°dondj, Zeile 2

und 3 auf -ajw.
Im Einklang mit der überwiegenden Meinung der jüdischen

Theologie des Mittelalters konstatiert der Dichter in der 1. Strophe,
dass Gott selber, sein Wesen, verborgen bleibt, er also nur an seinen

Wirkungen erkennbar ist. Das «nur» ist hier allerdings nicht am

178



Platz, denn die wunderbaren Taten Gottes sprechen eine so gewaltige

Sprache, dass sich der Mensch (Str. 2) ihnen gegenüber als ein
äusserst nichtiges Geschöpf vorkommt und zu einer radikal
pessimistischen Einschätzung seines Daseins gelangt. Was der Mensch
in seinem kurzen, aber oft an Unglück reichen Leben erlangt, ist
nicht viel, und liegt er erst einmal im Grab, so hat er auch keine
Möglichkeit mehr, etwas zu erreichen. Daher erhebt sich die
resignierende Frage: Wer könnte vor dem Schöpfer schon als rein
gelten? Der Sinn eines solchen Lebens ist schlechterdings verborgen.

Erst mit dem Tod (Str. 3) erfährt das Leben seine Deutung,
wie ein Traum, nachdem er ausgeträumt worden ist. So ist der
Mensch ganz und gar auf Gottes Erbarmen angewiesen, wenn ihn
der Tag des Gerichts ereilt. Dann tritt er (Str. 4) mit leeren Händen
und beschämt vor seinen Richter, vor dem kein Leugnen oder
Verhehlen nützt, weil er alles durchschaut. Aber dieser Richter ist
der gerechte Gott, der die Schwäche des Menschen kennt und daher
Mitleid und Erbarmen fühlt. Er kommt dem Umkehrwilligen
verzeihend entgegen und führt «seine Söhne» an die verheissene Stätte
des Heils, wo sie ihn «schauen» dürfen. «Seine Söhne» sind zunächst
natürlich die Söhne Israels, denen die Heimführung nach Zion und
der Wiederaufbau des Tempels verheissen ist, aber damit erschöpft
sich die Aussage dieser letzten Strophe wohl nicht. Die traditionelle,
kollektiv-heilsgeschichtliche Erfüllung, die hier auf den ersten Blick
beschrieben erscheint, dürfte zugleich Metapher für die im Mittelalter

weitverbreitete neuplatonisch-individualistische Heilserwartung

sein, nach der es sich um die Heimkehr der Seele zu ihrem
Ursprung und um eine rein «geistige» Schau der Gottheit handelt.
Beide Auffassungen stehen in der mittelalterlichen Literatur häufig
nebeneinander, ohne dass der Widerspruch zwischen den beiden
konstatiert bzw. aufgelöst würde.

Für Mose ibn Esra vgl. z. B. das Gedicht Kol han-nefasim
(Bernstein, a. a. 0. Ill) u. a.

Zu einzelnen Zeilen:

ZI. 1 Vgl. Ex 34,10; Ps 66,3.
ZI. 2 Vgl Ps 66,5. Statt ûmif "alo lesen 3 Textzeugen (s. Bernstein,

179



a. a. 0., S. 400) ûrnif 'aläjw und den Plural jôdî 'uhû, was
in Str. 1, ZI. 2-3 einen Innenreim ergäbe. Die Übersetzung
folgt dieser Lesart. Zur Sache vgl. z. B. Mose ibn Esras
Gedicht 'Attäh 'adôn (s. Bernstein, a. a. 0., S. 130), Str. 5:
«Du bist verborgen, aber wirst erkannt durch Dein Werk».

ZI. 4 Zitat Prov 16,4 (als Strophenschluss).
ZI. 6 Vgl. etwa Hi 20,8, dort aber vom Gottlosen, hier vom ver¬

wehenden Lebenhauch des Menschen überhaupt.
ZI. 7 Vgl. Koh 2,23.
ZI. 8 Vgl. Hi 13,28.
ZI. 9 Nach Hi 4,17 (als Strophenschluss).
ZI. 10 Das Leben als Traum und der Tod als Deuter (pôter, vgl.

Gen 40f.): S. Bernstein, a.a.O., S. 400 verweist auf das

Gedicht B':lebäbmär, in seiner Ausgabe S. 43, wo in Strophe 2

die angemessene Würdigung der Werke Gottes als unmöglich

bezeichnet wird, weil das Menschenleben wie ein Traum
sei, dessen Deutung erst mit dem Tode sich ergibt. In etwas
anderem Zusammenhang erscheint der Gedanke bereits in
Samuel han-Nagids Gedicht Jedîdî hol &notäkä, s. Judaica
27, 1971, S. 65: «Mein Freund, all deine Jahre sind nur
Schlummer und ihr Glück und Unglück Träume» - weshalb
es sinnlos sei, «Verborgenem» nachzugrübeln.

ZI. 11 Wörtlich: bricht, gräbt durch; vgl. Hi 24,16.
ZI. 15 Nach Gen 31,49 (als Strophenschluß). Gemeint ist der Tag

des Gerichts.
ZI. 16 Schande bringt: mahpîr ûmab'îs. Vgl. auch 'älohim 'el nôrcd,

Bernstein, a. a. O. S. 147ff., ZI. 19f.
ZI. 18 Vgl. Jes 3,9. Wörtlich : Solang seine Sünde nicht von seinem

Gesicht weicht.
ZI. 19 stumm, d. h. die Sünde nicht bekennend.
ZI. 20 Nach Hi 34,21 (als Strophenschluss); vgl. Prov. 5,21 f.
ZI. 24 Das durch Sünde verunreinigte Land wird durch den Kult

entsühnt; vgl. Num 35,33 als krasses Beispiel für solche
Verunreinigung.

ZI. 25 Zitat II Sam 15,25 (als Strophenschluss).

180



MOSE IBN EZRA

Kol han-nefusîm

Übersetzt und erklärt von Johann Maier, Köln

1 Alle Seeion sehnen sich nach ihrem Urgrund,
denn die Menschenseolc ist ein Gotteslicht.

Gehauen aus dem Glänze Seiner Herrlichkeit,
streben und trachten die Seelen, einzutreten in Seinen Rat,

5 sie schöpfen aus der Quelle Seiner Hand ihr Leben.

Ihr Grund ergießt als Lichtstrom sich aus Seinem Grund,
denn die Menschenseele ist ein Gotteslicht

Text: S. Bernstein, Mosäh 'ibn cEzrâ', Sîrê qodäs, Tel Aviv 1956/7,
Nr. 102 (S. 111). Vgl. I. Davidsohn, 'Ôsar has-sîrâh wehap-pijjût,
II, 1929 (repr. 1970), Ivaf 310. Die Zuschreibung an Mose ibn Ezra
ist nicht gesichert (vgl. S. Bernstein, a. a. 0. S. 368).

Ohne das Metrum der spanischen Schule, also in der Form
rhythmischer Zeilen des alten Pijjut, gliedert sich das 7-zeiIige Gedicht
in drei durch den Reim unterschiedene Abschnitte. Zln. 1-2 haben
den Endreim x-dam, ZI. 3-5 den Endreim x-obu bzw. x-awwu, und
ZI. 6-7 wieder wie ZI. II. x-dam, da sie mit denselben Worten
auslauten. Die Zeilen teilen sich ferner in Halbzeilen mit Reim, ZI. 1-2
und ZI. 7 auf x-him, ZI. 3-5 und ZI. 6 auf x-do. Sieht man davon ab,
daß ZI. 2 und ZI. 7 gleich lauten, so ist kein weiteres sicheres
formales Schema zu erkennen, es sei denn, dass die Silbenzahl 31 in
jeder Kolumne nicht zufällig ist und daß die ZI. 3-5 jeweils 4 + 5

Silben aufweisen. ZI. 6, die ja schon durch den Reim der Halbzeile
mit dem Block ZI. 2-5 verbunden ist, könnte mit der Silbenzahl
5 + 4 zu ZI. 3 im Chiasmus gesehen werden, zumal ZI. 6b im Rhythmus

ganz mit 3 a übereinstimmt, ebenso mit 2 a und 7 a.

181



ZI. 1 Vgl. (zum Ganzen) auch aus dem Gedicht 'Iwwetah nafm
(Bernstein a. a. 0. Nr. 62) die Str. 1 :

«Meine Seele verlangt nach dem Ort ihrer Ruhe,
verzehrt nach dem Ort ihres Ursprunges sich

und sehnt sich darnach, zu den heiligen Stätten
hinzuwandern, bei Tag und bei Nacht.»

«sehnen sich» (ninhîm), nach I Sam 7,2 nach geläufigem
mittelalterlichen Sprachgebrauch.
«Urgrund» (jesod): eigentlich nur «Grund», «Ursprung»,
hier aber im Sinne des letzten Ursprungs, vgl. später z. B.
Jehuda Alcharizi (gest. 1230), Tahkemônî, Einleitung (ed.
J. Zamura, Tel Aviv 1951/2, S. 5): häsab 'otah min h/ij-fsôd

haq-qadmôn (er meisselte sie aus dem Ur-Grund).
Diese Rede vom «Grund» stammt aus Hiob 4,19, wo sie

sich aber auf Sterbliche bezieht : ,aMr bä-äfar fsôdam (deren
Ursprung im Staube liegt). Im Pijjut wurde dieser Vers oft
zum Ausdruck der Niedrigkeit des Menschen im Vergleich
zu Gott verwendet. So hat auch Mose ben Maimon (gest.
1204), der als Aristoteliker keine unsterbliche Seele

anerkannte, mit dem Vers wiederholt (v. a. Môreh Nebûkîm III,
13) seine geringere Einstufung des Menschen im Vergleich
zu den separaten Intelligenzen begründet und auf Grund
dessen bestritten, dass die Schöpfung insgesamt (also auch
über der Mondsphäre) um des Menschen willen geschaffen
sei. Anders Abraham ibn Ezra (gest. 1163), der die
neuplatonische Seelenlehre vertrat. Er deutete Hiob 4,18 auf die
unkörperlichen, geistigen Wesen, «aus denen die Seelen der
Menschen gehauen werden», und v. 19 auf die Körper der
Menschen, die ja aus dem Staub geformt wurden (Gen 2,7).

ZI. 2 Zitat Prov. 20,27: ner 'alohîm niëmat 'adam. Abraham ibn
Ezra (z. St.) erklärt: «In übertragener Rede, denn die Seele

emaniert aus Seinem Licht». Das Bild von der Leuchte
(eigentlich Ausdruck für eine kultische Leuchte, vgl. I Sam

3,3) kam der neuplatonischen Emanationsvorstellung eben
besonders entgegen.

ZI. 3 miz-zîw kebôdô nefäMm nähasdbü. Die Verbindung des (ara¬

mäischen) zîw mit kabod begegnet zum 1. Mal Jes 66,11 und

182



in Qumran (1 QS 19,13,1) und ist im Pijjut geläufig. Für
hier vgl. Salomo ibn Gabiroi, Ketär Malkût XXIX (Judaica
18, 1962, S. 33):
«Wer erfasst Deine Stärke,
als Du aus Deiner Herrlichkeit Schein (zîw)
den reinen Glanz erschaffen,
aus dem Fels des Felsen gehauen,
aus dem reinen Steinbruch gebrochen ...»
Die «Herrlichkeit» Gottes, der Icabod, ist seine lichtglanz-
umhüllte Selbstmanifestation, wie sie in der (kultischen
Theophanie (Jes 6; Ez 1-3 etc.) beschrieben ist, also die

Erscheinung des thronenden Gottes. Der «Thron der
Herrlichkeit» gilt in der Haggadah als Ursprungsort der Seelen
und auch als Aufbewahrungsort für die Seelen der verstorbenen

Gerechten. Vgl. dazu auch Salomo ibn Gabirol,
Ketär malkût XXVII (a. a. 0. S. 31).
«Gehauen», von häsab, hauen, meisseln. In der Haggadah
oft für die Erschaffung der Engel, die aus Feuerflammen
gehauen sind (vgl. Ps 29,7). Von da übertrug sich die Wendung

auf den Ursprung der Seele, vgl. Midrasch Tanchuma,
Wajjiqrä' 8: «. denn die Seele des Menschen steigt empor
zu dem Ort, von dem sie ausgehauen wurde». Vgl. Salomo
ibn Gabirol, Ketär Malkût XXV (a. a. 0. S. 30) über Engel,
XXIX (a. a. 0., S. 33) über die Seele. Für die mittelalterlichen

Neuplatoniker bot sich damit eine Möglichkeit, die

Zuordnung der Seele zu den unkörperlichen, geistigen Wesen

auszudrücken, weshalb der Ausdruck auch in der Poesie

stereotyp wiederkehrt. Vgl. Salomo ibn Gabirol a. a. 0.
(s. oben); Jehudah Alcharizi, a. a. 0. (ZI. 1). Für Mose ibn
Ezra vgl. Middejämäjwe£änäj (S. Bernstein, a. a. 0. Nr. 68),
ZI. 16: milc-kcbôd hä- el gezüräh. Im übrigen passte dies gut
zu der geläufigen neuplatonischen Steinbruchmetapher.

ZI. 4 weläbo' bcsôdô ji$'"fû jit'awwû. Zum Ausdruck vgl. etwa
Gen 49,6. Die Seele strebt zu ihrem Ursprung, der auch die
Quelle ihrer Erkenntnis ist, zurück, endgültig erreicht sie

dieses Ziel mit dem körperlichen Tod, vorläufig in Ekstase
und Traum. Vgl. dazu Mose ibn Ezras 'Iwwetäh nafëî, a. a. 0.

183



(Zu ZI. 1, Anfang), Str. 2:
«Schaut durch Augen der Erkenntnis die Schönheit
der Herrlichkeit, wenn sie flügellos hinschwebt
zu ihr, hinstrebt zu ihr und staunend betrachtet,
im Abenddämmern, im Dunkel der Nacht.»

ZI. 5 ûmim-meqôr judo hajjim jis'alm. Unterstreicht noch einmal
mit den Bildern der Quelle und des Schöpfens den emana-
torischen Zusammenhang und zugleich auch die Abhängigkeit

der Seele von ihrem Ursprung.
ZI. 6 ufnähar mîsôdô jûsaq jcsôdam. Greift einen Ausdruck in Hiob

22,16 auf, ihn völlig anders anwendend. Wie S. Bernstein,
a. a. 0. S. 368 bemerkt, spielt der Dichter mit dem Wort
nahm, Strom, das an das ähnliche nehämh (Lichtschein)
erinnert. Beides dient im Neuplatonismus als Bild für die
Emanation. Vgl. aus Mose ibn Ezras 'A'îrah §enat 'hn (S.

Bernstein, a. a. 0. Nr. 45):
«Aus Deiner Herrlichkeit Erscheinung

hast Du mich mit Vernunft begabt,
aus Deiner Hoheit Überfluss

hast Du die Seele mir verlieh'n,
bis ich einst zu Dir wiederkehre ...»

ZI. 7 Noch einmal Zitat Prov. 20,27.

ZU DEN URSACHEN DES ANTISEMITISMUS
IM DEUTSCHEN KAISERREICH VON 1870/71

Von Hermann Greive

Die folgenden Überlegungen sind einem Gegenstand gewidmet,
der in den letzten fünfundzwanzig Jahren verhältnismäßig häufig
behandelt worden ist, zumeist freilich mit dem Blick auf die Ent-

184


	Aus der hebräischen Poesie

