
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Hebräische Maqamendichtung in Spanien (III)

Autor: Dittmann, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


the gravest questions about the Christian faith and the Christian
Churches which we would simply evade by demanding or expecting
from others, at a safe distance of time, a readiness for martyrdom
which we probably cannot identify in ourselves.

To recapitulate :

1. The primary weakness of the Church was not moral but
intellectual. Its Gospel, unlike that of the National Socialists, had no
cutting edge.

2. Politically, the Churches were naive to a degree. And when

insight finally came their exaggerated respect for authority inhibited

them from even contemplating the thought of resistance.
3. The heavy weight of traditional structures and institutions

prevented the Churches from fostering any real solidarity of commitment

and action.

HEBRÄISCHE MAQAMENDICHTUNG
IN SPANIEN (III)

Von Herbert Dittmann, Köln

2.2.14 Kalonymos ben Kalonymos

geb. 1286 in Aries, gest. nach 1328 in Aries führte wie
manche seiner jüdischen Zeitgenossen ein Wanderleben und stand
in regem Verkehr mit vielen Großen seiner Zeit122. Als Bearbeiter

122 So begab er sich 1319 mit Empfehlungen und wissenschaftlichen
Aufträgen des Königs von Neapel, Robert von Anjou, über Avignon (Papst)
nach Rom, wo er zum Freundeskreis des berühmten 'Immanuel ben Slomoh
gehörte.

146



und Übersetzer wissenschaftlicher Werke aus dem Arabischen und
als ethisch-satirischer Dichter ist er besonders bekannt geworden.

Sein bedeutendstes Werk, das auch seinen Dichterruhm begründete,

ist der 'Äbän bôhan123, eine Art Sittenspiegel. Der erste Teil,
der die Einleitung und die Satiren enthält, ist in Reimprosa (ohne
besondere Kapiteleinteilung) abgefaßt und steckt voller Wortspiele
und Parodien auf biblische Redewendungen und talmudische
Sprichwörter. Der zweite Teil, der zum Verständnis wichtig ist, ist
in einfacher, flüssiger Prosa geschrieben. Das Buch wurde 1323 in
Katalonien vollendet und ist zehn angesehenen Männern der
Gemeinden in Besalû, Gerona, Barcelona und Tarragona gewidmet.

Den Rahmen bildet ein Dialog zwischen dem Autor und seinem
Herzen. Er klagt sich an, den Freuden der Welt nachgelaufen zu
sein; besonders gutem Essen, feurigem Wein und schönen Frauen
sei er verbunden gewesen. Das Herz soll jetzt endlich den Ernst
des Lebens erkennen, das ja genügend Pflichten mit sich bringt.
Schon vom Knabenalter an hat ja gerade der jüdische Mann besonders

viele auf sich zu nehmen, und die heilige Wissenschaft gar
plagt ihn bis ans Lebensende. «Und daß die Lichtbahn er nun würdig

auch beschließt, - Treibt Metaphysik er und wird gar Kabba-
list, - Dort oben schwelgt er an des Weltgeist's Thronen - In zehn

geheimnißvollen Emanationen, - Wo alles Lichtes, aller Wärme
Urquell loh't, - Als Brennpunkt der gepriesenen <Sephirot>124.»
Um vieles leichter ist doch da das Los der Frau, seufzt Kalonymos
in einem parodierten liturgischen Gebet und geht dann dazu über,
das Leben seiner Generation satirisch zu betrachten. Er spart dabei
nicht an Witz und Spott, wenn er ihre Feste beschreibt und ihre
Art, sich zu geben. Alle nehmen sich furchtbar wichtig, ob Arzt,
Rabbiner, Poet oder Grammatiker. Von einem solchen
«Silbenstecher» sagt er sehr treffend: «Er bringet viele Stunden zu und

123 «Prüfstein»; vgl. Jes. 28, 16. - Ausgabe: A. M. Habermann, Qâlônîmôs
bän Qâlônîmôs, 'Äbän bohan, Tel Aviv 1956. - Übersetzung: W. A. Meisel,
Der Prüfstein. Sittenspiegel des Kalonymos, Budapest 1878.

124 Meisel, Prüfstein, S. 52. Bei den zehn Safirot handelt es sich um
qabbalistisehe Vorstellungen von den schöpferischen Kräften des Göttlichen.
Die Bücher Jesirah, Bahir und Zohar differieren in ihren Angaben darüber.
Nach dem letzten sind es: Krone, Weisheit, Verstand, Gnade, Gericht,
Erbarmen (oder Herrlichkeit), Ewigkeit, Pracht, Fundament und Reich.

147



lange Tage - Mit Arbeit, Grübelei'n und schwerer Plage, - Bis er
es klar und gründlich eruirt, - Ob einem Buchstaben mit Recht
gebührt - Ein Dagesch-Zeichen, das er in sich hat, - Ob er sich's
angemaßt nur durch Verrath. Warum man Laute mit dem
Gaumen spricht, - Und And're gleichsam von den Lippen bricht, -
Wieso sie gegenseitig sich vertreten - und helfen in der Sprachorgane

Nöthen: - Darüber ist ein Druckwerk ihm gelungen - Mit
kritisch tiefen Anmerkungen125.» Aus dem satirischen Teil erwächst
eine Untersuchung von großem Ernst über das Streben und Trachten

der Menschen, die die Flüchtigkeit des irdischen Daseins
aufzeigt. Hier ergeben sich thematische Parallelen zum Barlaam-
Stoff126 und Andeutungen von Zeitereignissen127. - Von der weiten
Verbreitung des Buches zeugen die Handschriften und zahlreichen
Drucke.

2.2.15 Jishaq Policar

lebte in der 1. Hälfte des 14. Jahrhunderts in Kastilien,
vermutlich in Avila. Sein Werk 'Ezär had-dät128 ist eine Erwiderung
auf die Angriffe des zum Christentum übergetretenen jüdischen
Gelehrten Abner von Burgos, der heftig in die Glaubensdisputationen

der damaligen Zeit eingriff. Harmlose Rabbis wurden gegen
ihren Willen aufgespürt und aus der Verborgenheit ihrer Bücherhöhlen

ans Licht gezogen. Sie waren gezwungen, in Gegenwart von
Königen und Fürsten ihre religiösen Lehren zu verteidigen.

Die «Glaubenshilfe» stellt in ihrer Einleitung fünf Arten von
Gegnern vor (Abtrünnige, Philosophen, Astrologen, Abergläubische
und Ungläubige) und behandelt in den sich anschließenden fünf
Teilen in Dialogform die entsprechenden Themen. Der zweite

125 Meisel, Prüfstein, S. 166 und 167.
126 Kalonymos bringt z. B. die Parabel vom Mann in der Grube, die bei

ibn Hasdaj fehlt.
127 1306 JudenVertreibung aus Frankreich, 1315 Rückkehr, 1317

Talmudverbrennung in Toulouse, 1320/1321 Verfolgungen.
128 «Glaubenshilfe.» - Ausgabe: G. Belasco, Jishaq Policar, 'Ezär had-

dät, London 1906.

148



Dialog (Wîkkûah hat-tôrânî 'im haf-fîlôsôf, Disput des Gesetzestreuen

mit dem Philosophen) ist in Maqamenform geschrieben und
entwickelt sich in zwei Partien129.

Der Erzähler war in Jerusalem Zeuge einer heftigen Kontroverse

über Glauben und Philosophie zwischen einem Greis und
einem Jüngling. Der eine fordert striktes Einhalten der Gebote, der
andere ihre Vereinbarkeit mit der Wissenschaft. Da keine Einigung
erzielt werden kann, wird der Streit dem König vorgelegt, der
entscheidet, daß Religion und Philosophie zusammengehören, denn
diese treibe die geistige Entwicklung voran und jene leite den
Menschen zur rechten Tat an. Das Urteil ist in der Form einer
Parodie auf die offiziellen Gerichtsentscheide gehalten. Nach
Zusammenfassung der Argumente entwickelt sich zwischen dem Erzähler
und einem Philosophen eine weitere Diskussion. Sie erörtern die
Ansichten verschiedener arabischer Philosophen über den freien
Willen, die Ewigkeit der Materie und Gottes Beteiligung am
Ablauf des Weltgeschehens. Der bessere Entwurf ist es - so schließen

sie - den Glauben an Fortdauer und Beständigkeit des schöpferischen

Aktes aufrechtzuerhalten, als zu behaupten, Gottes
Wirkvermögen habe mit dem Ausgang der Schöpfungswoche ein Ende
gefunden. Der Akt des Gebetes sei daher logisch und trage die

Möglichkeit der Erfüllung in sich.

Policar schreibt seine «Glaubenshilfe» unter Einfügung von
Gedichten in lebendigem, kraftvollem Stil, gewürzt mit Witz,
Humor und Sarkasmus. Neben Vertrautheit mit biblischen und
talmudischen Redensarten läßt er dabei auch seine solide
Gelehrsamkeit erkennen.

2.2.16 Sem Tob Ardutiel130

wurde am Ende des 13. Jahrhunderts in Carrion de los Condes

(Provinz Palencia) geboren und lebte in der Zeit von 1330-1345 in
Soria. Er verkehrte am Hof des Königs Pedro I. von Kastilien

129 Darauf macht 6. Belasco, Isaac Pulgar's «Support of the Religion»,
in: JQR XVII, London 1905, S. 26-56, besonders aufmerksam.

130 Zur Namensform vgl. Millâs, Desinencias S. 129.

149



(1350-1369), unter dessen Regierung sich die Lage der Juden
äußerst günstig gestaltet hatte. In die spanische Literaturgeschichte
ging er mit seinen Consejos y documentes, die er Pedro I. widmete,
als Santo(b) de Carrion ein.

Seine Werke zeugen von großer Wortkunst und poetischer
Begabung, was ihm auch den Namen hap-pajjät (der Dichter)
eintrug. Im Jahre 1345 verfaßte er in Reimprosa mit eingestreuten
metrischen Versen die Humoreske Milhamôt hä-'et weham-mispä-
rajim131, eine phantastische und ironische Geschichte132, in der er
schildert, wie er im bitterkalten Winter desselben Jahres

zurückgezogen in seinem dicht verschlossenen Haus in Soria lebte. Wegen
der großen Kälte konnte er nicht einmal mehr schreiben, da die

Tinte im Faß gefroren und die Feder beim Eintauchen krumm
geworden sind. Aus seiner Not befreit ihn schließlich die Schere mit
dem Vorschlag, die Buchstaben doch aus dem Papier auszuschneiden,

anstatt sie aufzuschreiben Nach getaner Arbeit entwickelt
sich zwischen Schere und Feder ein Streitgespräch, das zugunsten
der letzteren endet. Voll Stolz und Freude veranstaltet sie mit ihren
Freunden von der «Gilde der Schreibrohre» ein Gelage und feiert
ihren Triumph. - Zwar ist die dichterische Höhe der Erzählung
etwas unterschiedlich, doch besticht sie durch ihre frische, elegante
und leichtfüßige Art.

2.2.17 Maimon Galipapa

lebte gegen Ende des 14. Jahrhunderts in Spanien, vielleicht in
Katalonien133. Von ihm sind drei Satiren bekannt, davon zwei in

131 «Streit der Feder und der Schere.» - Ausgabe: H. Schirmann, Has-
siräh hä-'ibrit II/2, S. 529-540. - Übersetzung: F. Dlaz Esteban, El
«Debate del Câlamo y las Tijeras» de Sem Tob Ardutiel, Don Santo de
Carrion; in: Revista de laüniversidad de Madrid 18/19, Madrid 1969, S. 61-102.

132 Es könnte sich hier um eine Parodie auf die Feder- und Schwert-
Literatur handeln.

133 In einer lateinischen Urkunde aus dem Jahre 1353 (vgl. F. Baer, Die
Juden im christlichen Spanien, Band I, Berlin 1929, S. 345) wird in Lérida
ein Maymonus Gallipapa erwähnt, was natürlich noch nicht beweist, daß
dies unser Dichter war. - In Schümanns «Verzeichnis der hebräischen
Maqamen-Dichter» ist er noch als Nr. 50 aufgeführt.

150



Maqamenform, während die dritte, Midjenê 'issah (Streit der Frau),
in einfacher Prosa mit eingestreuten Gedichten geschrieben ist.

2.2.17.1 Ma'amarê hâ-rôfe'îm134. Diese Satire ist zugleich eine

Parodie, denn sie ahmt die unter den Juden im Mittelalter verbreiteten

Aphorismen des Hippokrates nach. Wie diese ist sie in fünf
Abschnitte eingeteilt, aber mit den ironischen Bezeichnungen:
Pforte der Leerheit, des Spottes, der Torheit, des Betrugs und -
zu guter Letzt noch - des Friedens. Wie in den Aphorismen des

Hippokrates jeder Abschnitt mit der Formel «Also spricht
Hippokrates» eingeleitet wird, eröffnet Galipapa seine Pforten mit der

Wendung «Also spricht der Feind». Er hält darin den Ärzten ihren
Leichtsinn, Übermut und Stolz vor und geißelt mit scharfen Hieben
ihre Arzneien, Kuren und Tricks135. Scharfsichtigkeit und große
literarische Begabung kann man ihm dabei nicht absprechen.

2.2.17.2 Nädär 'almänäh136. Galipapa beschreibt hier die
vergnügliche Geschichte einer lustigen Witwe, die nach dem Tode ihres
Mannes die Netze eilig nach einem neuen auswirft. Die Erzählung
erinnert an Petronius Arbiters Matrone von Ephesus, an ibn Zaba-
rahs Witwe von Rom u. ä. m.

2.2.18 Bonsenyor ibn Jahja

Lebte im 14./15. Jahrhundert in Spanien oder der Provence. Er
verfaßte die Melîsat sehôq hâ-'isqâqî137, eine Beschreibung des

Schachspiels in Reimprosa.

134 «Sprüche der Ärzte.» - Ausgabe: I. Davidson, Selos halâsôt
mejûhâsôt lerabbî Josef Zaba'räh, New York 1904. (Damals hatte Davidson
diese Satiren noch ibn Zabarah zugeschrieben, schon nicht mehr jedoch in
seiner Ausgabe des Sepher Shaashuim 1914, S. XCIX—CI, und der
Ausgabe 1925, S. 73.)

135 \y;e (jie Gestalt des vertrottelten Lehrers ist die des ärztlichen Scharlatans

eine in der jüdischen Satire immer wieder auftauchende Figur, vgl. z. B.
al-Harizi im Tahkomoni, Falaquera im Mebaqqes und Kalonymos im Eben
bohan.

136 «Gelübde der Witwe.» - Ausgabe: H. Schirmann, Has-sîrâh hâ-'ibrît
- • II/2, S. 548-550.

137 «Über das Schachspiel.» - Ausgabe: M. Letteris, Bonsenyor ibn

151



2.2.19 Jehudah Daranda138

Lebte um 1400 in Aragon, wahrscheinlich u. a. auch in Zaragoza,
da er zum Dichter- und Freundeskreis Vidal Benvenists139 gehörte.
Sein Name ist in der Haläsäh selûhâh140 nicht genannt141, wohl

Jahja, Melî§at sehôq hâ-'isqâqî, Preßburg 1838. - Eine deutsche Übersetzung
von Ludimagister erschien 1743.

138 Vielleicht auch «d'Aranda» zu lesen. Dann könnten Aranda de Duero
(Provinz Burgos) oder Aranda de Moncayo (Provinz Zaragoza) gemeint
sein.

139 Zu den komplizierten Verwandtschaftsverhältnissen der Familie
Caballeria, zu denen auch die verschiedenen und kaum identifizierbaren
Labi's und Benvenistes gehören, vgl. F. Vendrell Gallostra, Aportaciones
documentales para estudio de la fämilia Caballeria, in: Sefarad III, Madrid
1943, S. 115-154.

140 «Ausgelassenes Spottlied.» - Ausgabe: M. Rabinovitz, Halä§äh, in:
Mizrah uMa'aräb II, Jerusalem 1929, S. 419-421; und A. M. Habermann,
Haläsäh selühäh, in: Mizrah uMa'aräb III, Jerusalem 1930, S. 145-147.

141 In Schirmanns «Verzeichnis der hebräischen Maqamen-Dichter» unter
Nr. 26 als Anonymos aufgeführt. Der Text, den Rabinovitz nach einer
Handschrift aus Rußland herausgegeben hat, nennt die beiden Namen
«Vidal ibn al-'Arabi» (S. 420) und «Vidal ibn Bensenet» (oder ähnlich zu
lesen, vgl. S. 421), ist aber im ganzen schlecht erhalten und nicht an allen
Stellen zu entziffern. Habermann gibt auf S. 415 seiner Ergänzungen und
Varianten aus der Hs. Porges, einem sefardischen Manuskript, das besser
und authentischer als die Hs. Rabinovitz ist, für die beiden genannten
Namen «Vidal ibn Labi'» und «Vidal Bcnbesti» an. Er erklärt sie als Bezeichnungen

ein und desselben Mannes - beide Namen konnten anscheinend
wechselweise gebraucht werden, vgl. F. Baer, Die Juden im christlichen
Spanien, Band I, Berlin 1929, S. 797, 835 und 839 - und zwar dessen, von dem
die Zusätze zu dem Werk des unbekannten Autors stammen. Daß trotz der
genannten Namen dieser eigentliche Autor unbekannt bleibt, stellen Rabinovitz

(S. 419) und Habermann (S. 145) übereinstimmend fest. Schirmann
bezeichnet nun in Has-sîrâh hä-'ibrit II/2, S. 594 die Maqame als das

gemeinsame Werk von Vidal ibn al-Rabi, Vidal ben Benvenist und Jehudah
Darandah. Der erste sei einer der jüdischen Großen von Zaragoza, der zweite
der Dichter Vidal Benvenist und der dritte ein sonst unbekannter Autor. -
Bei armen, unbekannten Poeten war es nicht ungewöhnlich, daß sie ein
Werk anonym einer bekannten Persönlichkeit zudachten; ebenso war es

dann üblich, daß der so Geehrte es mit seinem Namen und seinen dichterischen

Bemerkungen zierte. Habermann zufolge stammen diese weiter-

152



jedoch der von Vidal ihn al-Rabi (oder Labi' und Vidal Benvenist,
von denen sehr passend angefügte Teile der Maqame stammen.

Die Erzählung berichtet von einem gewissen Abraham, der in
seiner Jugend ein Frauenheld und - vielleicht noch mehr - ein

Frauenliebling war. Er erfreute sich so sehr der weiblichen Gunst,
daß er deswegen in aller Munde war; ganz besonders die jungen
Damen hatten ihn kennen und schätzen gelernt. Mit zunehmendem
Alter jedoch zeigten sich bei ihm Mängel und Fehlleistungen, und
die Kunde von dieser Schmach machte unaufhaltsam die Runde.
Wo er sich auch sehen ließ, sang man Spottlieder hinter ihm her.
Er war schließlich «der Mann, den die Weiber umgebracht hatten».
Alle, sogar seine Freunde, zogen sich zurück, um nicht mit ihm
gleichgesetzt und selbst Zielscheibe des ausgelassenen Spottes zu
werden.

Das Ganze ist in Reimprosa mit Gedichten geschrieben und so

scharf und geschliffen im Ausdruck, daß eine Ähnlichkeit nur noch
mit den Maqamen 'Immanuels von Rom gegeben ist. Der Autor
beherrscht alle Feinheiten und Delikatessen der Sprache und setzt
sie auch ohne Hemmungen ein, um den Gegenstand seiner Spottlust

der Lächerlichkeit preiszugeben. Vielleicht bediente er sich
schon eines bestimmten Genres und kannte nichtjüdische Dichtungen

ähnlicher Art.

2.2.20 Vidal Benvenist

Die Persönlichkeit Vidal Benvenists ist angesichts mehrerer

Träger dieses Namens, die zur gleichen Zeit lebten, nicht sicher zu
fassen142. Der Dichter Vidal Benvenist war anscheinend derjenige,

führenden Zusätze von Vidal Benvenist, nach Schirmann, der im Gegensatz
zu seinem «Verzeichnis ...» jetzt von einem gemeinsamen Werk spricht,
von Vidal ihn al-Rabi (ein um 1400 und 1416 erwähnter Arzt axis Zaragoza,
vgl. Baer, Die Juden I, S. 722 und 835) und Vidal ben Benvenist. Ob so
oder so: in beiden Bällen bleibt für den unbekannten Autor des größten
Teils der Maqame ein Name übrig: Jehudah Daranda. Das beweist zwar
noch nicht seine Autorschaft, läßt sie aber doch als wahrscheinlich erscheinen.

142 Es kommen dafür in Frage: 1. Vidal Benvenist, der Dichter; 2. Vidal

153



der um 1365/75 geboren wurde, in Zaragoza lebte und vor 1456

starb. Er erhielt durch seinen Freund und Lehrer Slomoh de Piera
zusammen mit Josef ibn Labi' und Slomoh Bonafed eine gründliche
literarische Ausbildung und war Mitglied eines Kreises von Dichtern

und Literaten in Zaragoza, dem auch Christen angehörten.
Seine Werke sind im Gegensatz zu denen anderer Dichter seiner

Zeit frisch und plastisch, besonders in den Naturschilderungen und
Satiren. In ihnen zeigt er sich von der Ausgelassenheit gewisser
christlicher Stände - vor allem des Hofes - beeinflußt und verfährt
dementsprechend mit der Wahl seiner Themen durchaus nicht
zimperlich. Ein farbiges Beispiel dafür bietet seine Maqame 'Efär
weDinäh143.

'Efer, ein ebenso reicher wie auch schon alter Kracher, hält sich
noch für einen jungen Hirsch fofär), obwohl er doch schon trocken
wie Staub fäfar) ist. Tollkühn wie ein Hirsch im Spätjahr wirbt
er um Dinah, ein junges Mädchen aus armem Haus. Er gewinnt
ihren Vater für sich mit dem Versprechen, ihr den Scheidebrief
und die Freiheit zu geben, falls er sich zuviel zugetraut hätte. Die
Festfeier wird durch eine Burleske gewürzt, und anschließend schildert

der Autor mit großem Humor ' Efers Bemühen in der
Hochzeitsnacht. Der alte Knasterbart fühlt seine Schuld - wenn auch
ein wenig spät - und fürchtet, daß seine Blamage nun stadtbekannt
würde. Sein schlauer Diener jedoch gibt ihm eine Medizin, die seine
Kräfte auffrischen soll. In der Aufregung schluckt 'Efer zuviel

Benvenist, das Haupt der jüdischen Gemeinde in Zaragoza am Anfang des
15. Jahrhunderts; 3. Vidal Benvenist, der zum Christentum konvertierte
und den Namen Gonzalo annahm (auch die beiden letzten dichteten). Vgl.
F. Vendrell, Aportaciones ; F. Baer, Die Juden im christlichen Spanien I,
Berlin 1929, und die Artikel in den verschiedenen Lexika. Nach F. Vendrell
und F. Baer sind Nr. 1 und 3 identisch; die Konversion dürfte auch der
Grund sein, der zum Zerwürfnis mit seinem Dichterkollegen Bonafed führte.
Es ist wahrscheinlich, daß beide noch übrigbleibenden Träger dos Namens
Vidal Benvenist an der Disputation von Tortosa 1413-1414 teilnahmen.
Zur Unterscheidung hat es sich eingebürgert, den ersten mit «Vidal
Benvenist», dem spanischen Namen, und den zweiten mit «Josef ben Labi'»,
dem hebräischen Namen, den beide gleichermaßen trugen, zu bezeichnen.

143 «'Efer und Dinah.» - Ausgabe: Die letzte Ausgabe erfolgte am Ende
des 16. Jahrhunderts (ca. 1580) in Saloniki unter dem Titel Mislê 'Efär.

154



davon und stirbt unter großen Schmerzen. Der Stadtpräfekt zieht
sein Vermögen als Strafe für alle Beteiligten ein.

Der letzte Zug deutet darauf hin, daß Vidal ein Geschehnis aus
seiner Umgebung zum Anlaß für diese Satire genommen hat. Ihr
Typ war ihm schon von Jehudah Darandas Schrift her bekannt,
vielleicht auch von 'Immanuels Maqamen, sicherlich aber aus der
christlichen, weltlichen Literatur Spaniens und Italiens. Für fromme
Gemüter aber hängt er seinen Figuren zum Schluß noch ein
allegorisches Mäntelchen um, so daß auch die Moral nicht leer ausgeht.
Trotzdem und trotz seines literarischen Wertes erlebte das Werk
als Druck nur drei Auflagen, und zwar alle im 16. Jahrhundert,
weil sich danach die Einstellung der jüdischen Leser zu dieser

Gattung radikal änderte.

2.2.21 Slomoh Bonafed

gehörte demselben Dichterkreis - der letzte seiner Art in Spanien

- wie Vidal Benvenist an. Er wurde im letzten Drittel des

14. Jahrhunderts in Katalonien geboren, lebte in Zaragoza und
anderen Städten des Ebrotales und starb nach 1445. Mit Hasdaj
Crescas und Profiat Duran war er befreundet und ebenso wie
ersterer ein Gegner der aristotelischen Philosophie. Seine Stärke
und Schwäche zugleich bildete seine satirische Begabung, von der
auch die in Reimprosa abgefaßten Schriften zeugen.

2.2.21.1 'Iggärät 'äl 'Astrûq Rêmôk144. Dieser Brief an den

getauften Talmudgelehrten Astruc Remolc aus Fraga (Aragon),
der seinen Freund Bonafos zum Übertritt zum Christentum zu
überreden versuchte, stellt eine scharfe Polemik gegen die christliche

Religion dar. Bonafos hatte nur vorsichtig und ausweichend

geantwortet, um so gründlicher tat es dann Bonafed für ihn. Er
unterzieht die christlichen Dogmen (Menschwerdung, Erbsünde,
HostienWandlung usw.) einer beißenden Kritik und sucht ihre Ver-

144 «Brief an Astrue Remok.» - Ausgabe: Jishaq 'Aqrîs, Qöbäs wikkûhîm,
hrsg. von A. Geiger, Breslau 1844 (ohne Seitenzählung).

155



nunftwidrigkeit und Unhaltbarkeit zu beweisen. Die Schrift wirkt
durch ihren sehr geschickten Musivstil und die Art, wie sie dem
Gegner die bittersten Pillen zu schlucken gibt.

2.2.21.2 Pûlmôs benikbedê Saragosa145. Seine scharfe Zunge
trug Bonafed aber nicht nur Freunde, sondern auch Feinde von
solchem Einfluß ein, daß er Zaragoza verlassen mußte. Von
Beleihte (Aragon) aus, wo er neue Freunde um sich sammelte, schoß

er seine Giftpfeile gegen die Großen von Zaragoza ab, besonders

gegen den gebürtigen Sizilianer Josef ben Jesu"ah, der in der
Gemeinde zu Ansehen gekommen war. Seine Satiren146 und Epigramme
gegen ihn und die anderen Gegner sind so scharf und sarkastisch,
ja taktlos und unverschämt, daß er seinem wilden Temperament
offenbar ungehemmt freien Lauf gelassen hatte. In seinen Taqqanot-
Parodien spottete er sogar über rabbinische Vorschriften, obwohl
er im Grunde doch ein strenggläubiger Jude war und blieb.

2.2.22 Mattatjah

Mit Mattatjah, der in der 1. Hälfte des 15. Jahrhunderts lebte,
endet die Reihe der hebräischen Maqamendichter in Spanien. Sein
voller Name ist bis jetzt unbekannt, denn es ist nicht erwiesen, daß

er jener Mattatjah ben Mose haj-Jishari war, der an der Disputation

von Tortosa teilnahm. Seinen beiden Maqamendichtungen ist
jedenfalls nur der Name Mattatjah zu entnehmen.

2.2.22.1 'Ahîtûb weSaImôn147. Von einer fernen, märchenhaften
Insel kommen drei Boten, um die wahre Religion zu suchen. Im

145 «Polemik gegen die Großen Zaragozas.» - Ausgabe: H. Schirmann,
Hap-pûlmôs säl Selomoh Bônâfêd benikbedê Saragosa, in: Kobez al yad IV
(XIV), Jerusalem 1946, S. 9-64.

146 Die Stücke 1, 2, 3, 6 und 9 sind in Reimprosa mit wenigen Versen
geschrieben. Als Anhang fügt Schirmann noch eine Parodie Bonafeds in
Reimprosa auf die taqqänöt der Großen von Zaragoza hinzu. (Stück 4 bringt
übrigens das berühmte Gedicht, in dem Bonafed sich mit dem von den
Zaragozanern ebenfalls verfolgten Slomoh ibn Gabirol vergleicht.)

147 «Ahitub und Salmon.» - Teilausgabe bei H. Schirmann, Has-siräh
hä-ribrit II/2, S. 648-658.

156



Laufe ihrer Nachforschungen tritt einer zum Judentum, einer zum
Christentum und einer zum Islam über. Nach ihrer Rückkehr
entwickelt sich vor ihrer Herrscherin ein großer Glaubensdisput148,
der auf eine Verteidigung des Judentums hinausläuft - ein Thema,
das zur damaligen Zeit nicht nur aktuell, sondern sogar lebensnotwendig

war! - Die Tatsache, daß die Schrift nur in askenazischen

Kopien erhalten und die Metrik ihrer Gedichte etwas nachlässig
gehandhabt ist, genügt noch nicht dafür, in Mattatjah einen
Askenazen zu sehen.

2.2.22.2 Begidat haz-zeman149 ist eine Satire auf solche, die
das Studium weltlichen Gewinnes wegen aufgeben. In gut gewählten

Redewendungen erzählt der Autor von Leid und Armut, die
ihn zwangen, die Torah im Stich zu lassen, und von seinen
Enttäuschungen auf der Suche nach Reichtum. Die Trennung von der
Torah kleidet er parodistisch in die Form eines Scheidebriefes und
den Vertrag, den die Zeit zwischen ihm und dem Alter entwirft, in
die Form eines HeiratsVertrages. Das Werk, das autobiographische
Züge trägt, ist, obwohl schon 1430 begonnen, 1450 noch immer in
Arbeit. Es stellt im ganzen eine allegorische Lebensgeschichte mit
ihren Höhen und Tiefen dar, die erst im Alter sich klärt.

2.3. Typen der Maqame

Vier Jahrhunderte lang schrieben hebräische Dichter in Spanien

- ein Großteil von ihnen ging daneben einem «ordentlichen» Beruf
nach, um nicht von der wechselnden Gunst und Laune eines Mäzens

abhängig zu sein - ihre kunstvollen Erzählungen und unterhaltenden

Belehrungen im Stil der Maqamen. Novellen (z. B. : ben EFazar)
und Romane (ibn Zabarah), Legenden (Barlaam und Josaphat)
und Fabeln (Kalilah und Dimnah), Belehrung (Falaquera) und
Erbauung (Mattatjah), Satire (ibn Sabbetaj) und Polemik (Bona-
fed) bildeten den Bereich ihrer Anwendung. Geboren aus der Freude

148 Vgl. zu diesem Thema auch den Religionsdisput der Barlaam-Legende.
140 «Treulosigkeit der Zeit.» - Ausgabe: Mattatjah, Begîdat haz-zeman,

Offenbach 1714.

157



am Wort, dem blitzenden Gedanken und dem kraftvollen Bild,
hatte sich dieser Stil schon bald den größten Teil der gehobenen
Prosa erobert150. Die Thematik war so weit gespannt, daß sie neben

eigentlich hebräischen auch arabische, indische, antike und christliche

Stoffe aufnehmen und verarbeiten konnte, und die Komposition

so frei, daß sie mit Helden, Erzählern, Gedichten und Zitaten
äußerst großzügig verfahren durfte. Gemeinsam jedoch war allen

Sammlungen die Absicht, geistreich und scharfsinnig zu
unterhalten oder in anregender Form zu belehren und dabei ein wahres
Feuerwerk der Wortkunst abzubrennen.

150 Die künstlerische Schwierigkeit der Maqame könnte ein «dicker Hund»
- erstaunlicherweise zugleich ein «Windhund» - aus einer alten Parabel vom
Treiben eines Narren aus Sevilla anschaulich verdeutlichen; vgl. Miguel do
Cervantes Saavedra, El ingenioso hidalgo Don Quixote do la Mancha, Madrid
(Afrodisio Aguado) 1956, S. 574 (im prölogo al lector der segunda parte).

REZENSIONEN

J. Newman, Halachic Sources. From the Beginning to the Ninth Century.
Pretoria Oriental Series, Edited by A. Van Selms. Bd. 3. E. J. Brill, Leiden
1969. 268 S. 48 Old.

Es gibt Bücher, deren Titel mehr verspricht als er tatsächlich hält. In einer
Weise gilt das für den vorliegenden Band: Es handelt sich um eine fleißige,
saubere Darstellung der Entwicklung der Halacha (religionsgesetzliche
Entscheidung) im streng traditionellen Sinn, ausgehend vom rabbinischen Grundprinzip

der auf dem Sinai geoffenbarten zwei Torot, der schriftlichen und der
mündlichen. Auch für die innerhalb der halachischen Deduktion auftretenden
Widersprüche begnügt sich der Vf. mit den klassischen Antworten der
rabbinischen Tradition. In dieser und vieler anderer Hinsicht ging bereits E. H.
Weiss in seiner fünfbändigen Geschichte der Tradition, Dor dor we-dorscliaw
(1871-1891), viel weiter.

Es wäre interessant gewesen, die Entwicklung einer ganz bestimmten
Tradition in den verschiedenen Traditionsquellen zu verfolgen, doch war das, wie

158


	Hebräische Maqamendichtung in Spanien (III)

