Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Hebraische Magamendichtung in Spanien (I11)
Autor: Dittmann, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

the gravest questions about the Christian faith and the Christian
Churches which we would simply evade by demanding or expecting
from others, at a safe distance of time, a readiness for martyrdom
which we probably cannot identify in ourselves.

To recapitulate:

1. The primary weakness of the Church was not moral but
intellectual. Its Gospel, unlike that of the National Socialists, had no
cutting edge.

2. Politically, the Churches were naive to a degree. And when
insight finally came their exaggerated respect for authority inhibit-
ed them from even contemplating the thought of resistance.

3. The heavy weight of traditional structures and institutions
prevented the Churches from fostering any real solidarity of commit-
ment and action.

HEBRAISCHE MAQAMENDICHTUNG
IN SPANIEN (III)

Von HERBERT DirTMany, Koln

2.2.14 Kalonymos ben Kalonymos

geb. 1286 in Arles, gest. nach 1328 in Arles (?), fiithrte wie
manche seiner jiidischen Zeitgenossen ein Wanderleben und stand
in regem Verkehr mit vielen GroBlen seiner Zeit122. Als Bearbeiter

122 So begab er sich 1319 mit Empfehlungen und wissenschaftlichen
Auftragen des Konigs von Neapel, Robert von Anjou, iiber Avignon (Papst)
nach Rom, wo er zum Freundeskreis des beriithmten ‘Tmmanuel ben Slomoh

gehorte.

146



und Ubersetzer wissenschaftlicher Werke aus dem Arabischen und
als ethisch-satirischer Dichter ist er besonders bekannt geworden.
Sein bedeutendstes Werk, das auch seinen Dichterruhm begriin-
dete, ist der *Abén bohan!23, eine Art Sittenspiegel. Der erste Teil,
der die Einleitung und die Satiren enthilt, ist in Reimprosa (ohne
besondere Kapiteleinteilung) abgefal3t und steckt voller Wortspiele
und Parodien auf biblische Redewendungen und talmudische
Sprichworter. Der zweite Teil, der zum Verstindnis wichtig ist, ist
m einfacher, fliissiger Prosa geschrieben. Das Buch wurde 1323 in
Katalonien vollendet und ist zehn angesehenen Miannern der Ge-
meinden in Besal, Gerona, Barcelona und Tarragona gewidmet.
Den Rahmen bildet ein Dialog zwischen dem Autor und seinem
Herzen. Er klagt sich an, den Freuden der Welt nachgelaufen zu
sein; besonders gutem Issen, feurigem Wein und schénen Frauen
sel er verbunden gewesen. Das Herz soll jetzt endlich den Ernst
des Lebens erkennen, das ja geniigend Pflichten mit sich bringt.
Schon vom Knabenalter an hat ja gerade der jiidische Mann beson-
ders viele auf sich zu nehmen, und die heilige Wissenschaft gar
plagt ihn bis ans Lebensende. «Und daf} die Lichtbahn er nun wiir-
dig auch beschlieit, — Treibt Metaphysik er und wird gar Kabba-
list, — Dort oben schwelgt er an des Weltgeist’s Thronen — In zehn
geheimniBBvollen Emanationen, — Wo alles Lichtes, aller Warme
Urquell loh’t, — Als Brennpunkt der gepriesenen <Sephirot)124.»
Um vieles leichter ist doch da das Los der Frau, seufzt Kalonymos
in einem parodierten liturgischen Gebet und geht dann dazu iiber,
das Leben seiner Generation satirisch zu betrachten. Er spart dabei
nicht an Witz und Spott, wenn er ihre Feste beschreibt und ihre
Art, sich zu geben. Alle nehmen sich furchtbar wichtig, ob Arzt,
Rabbiner, Poet oder Grammatiker. Von einem solchen «Silben-
stecher» sagt er sehr treffend: «Er bringet viele Stunden zu und

128 ¢ Priifstein»; vgl. Jes. 28, 16. — Ausgabe: A. M. Habermann, Qalénimdos
bén Qalonimos, *Abin bohan, Tel Aviv 1956. — Ubersetzung: W. A. Meisel,
Der Priifstein. Sittenspiegel des Kalonymos, Budapest 1878.

124 Meisel, Priifstein, S. 52. Bei den zehn Sefirot handelt es sich um
qabbalistische Vorstellungen von den schopferischen Kriften des Gottlichen.
Die Biicher Jesirah, Bahir und Zohar differieren in ihren Angaben dariiber.
Nach dem letzten sind es: Krone, Weisheit, Verstand, Gnade, Gericht,
Erbarmen (oder Herrlichkeit), Ewigkeit, Pracht, Fundament und Reich.

147



lange Tage — Mit Arbeit, Griibelei’'n und schwerer Plage, — Bis er
es klar und griindlich eruirt, — Ob einem Buchstaben mit Recht
gebiihrt — Ein Dagesch-Zeichen, das er in sich hat, — Ob er sich’s
angemaflt nur durch Verrath. ... Warum man Laute mit dem
Gaumen spricht, — Und And’re gleichsam von den Lippen bricht, —
Wieso sie gegenseitig sich vertreten — und helfen in der Sprach-
organe Nothen: — Dariiber ist ein Druckwerk ihm gelungen — Mit
kritisch tiefen Anmerkungen!?.» Aus dem satirischen Teil erwéchst
eine Untersuchung von groBem Ernst iiber das Streben und Trach-
ten der Menschen, die die Fliichtigkeit des irdischen Daseins auf-
zeigt. Hier ergeben sich thematische Parallelen zum Barlaam-
Stoff126 und Andeutungen von Zeitereignissen!??. — Von der weiten
Verbreitung des Buches zeugen die Handschriften und zahlreichen
Drucke.

2.2.15 Jishaq Policar

lebte in der 1. Halfte des 14. Jahrhunderts in Kastilien, ver-
mutlich in Avila. Sein Werk “Ezéir had-dat!2 ist eine Erwiderung
auf die Angriffe des zum Christentum iibergetretenen jiidischen
Gelehrten Abner von Burgos, der heftig in die Glaubensdisputa-
tionen der damaligen Zeit eingriff. Harmlose Rabbis wurden gegen
ihren Willen aufgespiirt und aus der Verborgenheit ihrer Biicher-
hohlen ans Licht gezogen. Sie waren gezwungen, in Gegenwart von
Konigen und Fiirsten ihre religiosen Lehren zu verteidigen.

Die «Glaubenshilfe» stellt in ihrer Einleitung fiinf Arten von
Gegnern vor (Abtriinnige, Philosophen, Astrologen, Abergliubische
und Ungldubige) und behandelt in den sich anschlieBenden fiinf
Teilen in Dialogform die entsprechenden Themen. Der zweite

125 Meisel, Prufstein, S. 166 und 167.

126 Kalonymos bringt z. B. die Parabel vomm Mann in der Grube, die bei
ibn Hasdaj fehlt.

127 1306 Judenvertreibung aus Frankreich, 1315 Riickkehr, 1317 Talmud-
verbrennung in Toulouse, 1320/1321 Verfolgungen.

128 ¢(Glaubenshilfe.» — Ausgabe: G. Belasco, Jishaq Policar, ‘Ezéar had-
dat, London 1906.

148



Dialog (Wikktah hat-térani “im haf-filos6f, Disput des Gesetzes-
treuen mit dem Philosophen) ist in Magamenform geschrieben und
entwickelt sich in zwei Partien1%®.

Der Erzihler war in Jerusalem Zeuge einer heftigen Kontro-
verse iiber Glauben und Philosophie zwischen einem Greis und
einem Jiingling. Der eine fordert striktes Einhalten der Gebote, der
andere ihre Vereinbarkeit mit der Wissenschaft. Da keine Einigung
erzielt werden kann, wird der Streit dem Konig vorgelegt, der ent-
scheidet, dafl Religion und Philosophie zusammengehdren, denn
diese treibe die geistige Entwicklung voran und jene leite den
Menschen zur rechten Tat an. Das Urteil ist in der Form einer
Parodie auf die offiziellen Gerichtsentscheide gehalten. Nach Zusam-
menfassung der Argumente entwickelt sich zwischen dem Erzahler
und einem Philosophen eine weitere Diskussion. Sie ertrtern die
Ansichten verschiedener arabischer Philosophen iiber den freien
Willen, die Ewigkeit der Materie und Gottes Beteiligung am
Ablauf des Weltgeschehens. Der bessere Entwurf ist es — so schlie-
en sie — den Glauben an Fortdauer und Bestdndigkeit des schopfe-
rischen Aktes aufrechtzuerhalten, als zu behaupten, Gottes Wirk-
vermogen habe mit dem Ausgang der Schopfungswoche ein Ende
gefunden. Der Akt des Gebetes sei daher logisch und trage die
Mébglichkeit der Erfiilllung in sich.

Policar schreibt seine «Glaubenshilfe» unter Einfiigung von
Gedichten in lebendigem, kraftvollem Stil, gewiirzt mit Witz,
Humor und Sarkasmus. Neben Vertrautheit mit biblischen und
talmudischen Redensarten ld6t er dabei auch seine solide Gelehr-
samkeit erkennen.

2.2.16 Sem Tob Ardutiel %

wurde am Ende des 13. Jahrhunderts in Carriéon de los Condes
(Provinz Palencia) geboren und lebte in der Zeit von 1330-1345 in
Soria. Er verkehrte am Hof des Konigs Pedro I. von Kastilien

120 Darauf macht (. Belasco, Isaac Pulgar’s «Support of the Religion»,
in: JQR XVII, London 1905, S. 26-56, besonders aufmerksam.
130 Zur Namensform vgl. Mill4s, Desinencias . .., S. 129.

149



(1350-1369), unter dessen Regierung sich die Lage der Juden
aullerst giinstig gestaltet hatte. In die spanische Literaturgeschichte
ging er mit seinen Consejos y documentos, die er Pedro I. widmete,
als Santo(b) de Carrién ein.

Seine Werke zeugen von grofler Wortkunst und poetischer
Begabung, was ihm auch den Namen hap-pajjat (der Dichter) ein-
trug. Im Jahre 1345 verfafite er in Reimprosa mit eingestreuten
metrischen Versen die Humoreske Milhamét ha-‘et weham-mispa-
rajim 13!, eine phantastische und ironische Geschichte!®2, in der er
schildert, wie er im bitterkalten Winter desselben Jahres zuriick-
gezogen in seinem dicht verschlossenen Haus in Soria lebte. Wegen
der grolen Kilte konnte er nicht einmal mehr schreiben, da die
Tinte im Fal} gefroren und die Feder beim Eintauchen krumm ge-
worden sind. Aus seiner Not befreit ihn schlieB3lich die Schere mit
dem Vorschlag, die Buchstaben doch aus dem Papier auszuschnei-
den, anstatt sie aufzuschreiben . .. Nach getaner Arbeit entwickelt
sich zwischen Schere und Feder ein Streitgesprich, das zugunsten
der letzteren endet. Voll Stolz und Freude veranstaltet sie mit ihren
Freunden von der «Gilde der Schreibrohre» ein Gelage und feiert
ihren Triumph. — Zwar ist die dichterische Hohe der Erzahlung et-
was unterschiedlich, doch besticht sie durch ihre frische, elegante
und leichtfiillige Art.

2.2.17 Maimon Galipapa

lebte gegen Ende des 14. Jahrhunderts in Spanien, vielleicht in
Katalonien3%. Von ihm sind drei Satiren bekannt, davon zwei in

131 «Streit der Feder und der Schere.» — Ausgabe: H. Schirmann, Has-
sirah ha-‘ibrit ... I1/2, S. 529-540. — Ubersebzung: F. Diaz Esteban, El
«Debate del Calamo y las Tijeras» de Sem Tob Ardutiel, Don Santo de Car-
rién; in: Revista de la Universidad de Madrid 18/19, Madrid 1969, S. 61-102.

132 Ks konnte sich hier um eine Parodie auf die Feder- und Schwert-
Literatur handeln.

133 Tn einer lateinischen Urkunde aus dem Jahre 1353 (vgl. F. Baer, Die
Juden im christlichen Spanien, Band I, Berlin 1929, 8. 345) wird in Lérida
ein Maymonus Gallipapa erwihnt, was nattuirlich noch nicht beweist, daB
dies unser Dichter war. — In Schirmanns «Verzeichnis der hebrdischen
Magamen-Dichter» ist er noch als Nr. 50 aufgefiihrt.

150



A DTV -

Magamenform, wihrend die dritte, Midjené ’is$ah (Streit der Frau),
in einfacher Prosa mit eingestreuten Gedichten geschrieben ist.

2.2.17.1 Ma’amaré ha-réfe’im124. Diese Satire ist zugleich eine
Parodie, denn sie ahmt die unter den Juden im Mittelalter verbrei-
teten Aphorismen des Hippokrates nach. Wie diese ist sie in fiinf
Abschnitte eingeteilt, aber mit den ironischen Bezeichnungen:
Pforte der Leerheit, des Spottes, der Torheit, des Betrugs und —
zu guter Letzt noch — des Friedens. Wie in den Aphorismen des
Hippokrates jeder Abschnitt mit der Formel «Also spricht Hippo-
krates» eingeleitet wird, eriéffnet Galipapa seine Pforten mit der
Wendung «Also spricht der Feind». Er hilt darin den Arzten ihren
Leichtsinn, Ubermut und Stolz vor und geiBelt mit scharfen Hieben
ihre Arzneien, Kuren und Tricks!3®. Scharfsichtigkeit und grofle
literarische Begabung kann man ihm dabei nicht absprechen.

2.2.17.2 Nidér “almanah!3¢, Galipapa beschreibt hier die ver-
gniigliche Geschichte einer lustigen Witwe, die nach dem Tode ihres
Mannes die Netze eilig nach einem neuen auswirft. Die Erzéhlung
erinnert an Petronius Arbiters Matrone von Ephesus, an ibn Zaba-
rahs Witwe von Rom u. . m.

2.2.18 Bonsenyor ibn Jahja

Lebte im 14./15. Jahrhundert in Spanien oder der Provence. Er
verfallite die Melisat seh6éq ha-’iSqaqil®?, eine Beschreibung des
Schachspiels in Reimprosa.

134 (Spriiche der Arzte.» — Ausgabe: I. Davidson, Selof halasét
mejihasot lerabbi Josef Zaba’rah, New York 1904. (Damals hatte Davidson
diese Satiren noch ibn Zabarah zugeschrieben, schon nicht mehr jedoch in
seiner Ausgabe des Sepher Shaashuim 1914, S. XCIX-CI, und der Aus-
gabe 1925, S. 73.)

135 Wie die Gestalt des vertrottelten Lehrers ist die des drztlichen Scharla-
tans eine in der jiidischen Satire immer wieder auftauchende Figur, vgl. z. B.
al-Harizi im Tahkemoni, Falaquera im MebaqqeS und Kalonymos im Eben
bohan.

136 «Gelitbde der Witwe.» — Ausgabe: H. Schirmann, HaZ-8irah ha-‘ibrit
.. TI/2, 8. 548-550.

187 «Uber das Schachspiel.» — Ausgabe: M. Letteris, Bonsenyor ibn

151



2.2.19 Jehudah Daranda38

Lebte um 1400 in Aragén, wahrscheinlich u. a. auch in Zaragoza,
da er zum Dichter- und Freundeskreis Vidal Benvenists!3® gehorte.
Sein Name ist in der H2lasah selihah!%® nicht genannt!4l, wohl

Jahja, Melisat sehoq ha-"i8qaqi, PreBburg 1838. — Eine deutsche Ubersetzung
von Ludimagister erschien 1743.

138 Vielleicht auch «d’Aranda» zu lesen. Dann kénnten Aranda de Duero
(Provinz Burgos) oder Aranda de Moncayo (Provinz Zaragoza) gemeint
sein.

139 7Zu den komplizierten Verwandtschaftsverhéltnissen der Familie
Caballeria, zu denen auch die verschiedenen und kaum identifizierbaren
Labi’s und Benvenistes gehoéren, vgl. F. Vendrell Gallostra, Aportaciones
documentales para estudio de la familia Caballeria, in: Sefarad 111, Madrid
1943, S. 115-154.

140 ¢ Ausgelassenes Spottlied.» — Ausgabe: M. Rabinovitz, H#lasah, in:
Mizrah uMa‘erab II, Jerusalem 1929, S. 419-421; und A. M. Habermann,
Healasah seltthah, in: Mizrah uMa‘arab 111, Jerusalem 1930, S. 145-147.

141 In Schirmanns « Verzeichnis der hebréischen Magamen-Dichter» unter
Nr. 26 als Anonymos aufgefithrt. Der Text, den Rabinovitz nach einer
Handschrift aus RuBland herausgegeben hat, nennt die beiden Namen
«Vidal ibn al-’Arabi» (S. 420) und «Vidal ibn Bensenet» (oder @hnlich zu
lesen, vgl. S. 421), ist aber im ganzen schlecht erhalten und nicht an allen
Stellen zu entziffern. Habermann gibt auf S. 415 seiner Ergénzungen und
Varianten aus der Hs. Porges, einem sefardischen Manuskript, das besser
und authentischer als die Hs. Rabinovitz ist, fiir die beiden genannten
Namen « Vidal ibn Labi’» und «Vidal Benbesti» an. Er erklirt sie als Bezeich-
nungen ein und desselben Mannes — beide Namen konnten anscheinend
wechselweise gebraucht werden, vgl. F. Baer, Die Juden im christlichen Spa-
nien, Band I, Berlin 1929, 5. 797, 835 und 839 — und zwar dessen, von dem
die Zusétze zu dem Werk des unbekannten Autors stammen. Daf3 trotz der
genannten Namen dieser eigentliche Autor unbekannt bleibt, stellen Rabino-
vitz (S. 419) und Habermann (S. 145) tibereinstimmend fest. Schirmann
bezeichnet nun in Hag-8irah ha-‘ibrit ... II/2, 8. 594 die Maqgame als das
gemeinsame Werk von Vidal ibn al-Rabi, Vidal ben Benvenist und Jehudah
Darandah. Der erste sei einer der judischen GroBen von Zaragoza, der zweite
der Dichter Vidal Benvenist und der dritte ein sonst unbekannter Autor. —
Bei armen, unbekannten Poeten war es nicht ungewohnlich, daf} sie ein
Werk anonym einer bekannten Personlichkeit zudachten; ebenso war es
dann iblich, daB3 der so Geehrte es mit seinem Namen und seinen dichteri-
schen Bemerkungen zierte. Habermann zufolge stammen diese weiter-

152



jedoch der von Vidal ibn al-Rabi (oder Labi’ ?) und Vidal Benvenist,
von denen sehr passend angefiigte Teile der Magame stammen.

Die Erzihlung berichtet von einem gewissen Abraham, der in
seiner Jugend ein Frauenheld und - vielleicht noch mehr — ein
Frauenliebling war. Er erfreute sich so sehr der weiblichen Gunst,
daBl er deswegen in aller Munde war; ganz besonders die jungen
Damen hatten ihn kennen und schitzen gelernt. Mit zunehmendem
Alter jedoch zeigten sich bei ihm Méngel und Fehlleistungen, und
die Kunde von dieser Schmach machte unaufhaltsam die Runde.
Wo er sich auch sehen lie3, sang man Spottlieder hinter ihm her.
Er war schliefilich «der Mann, den die Weiber umgebracht hattenn».
Alle, sogar seine Freunde, zogen sich zuriick, um nicht mit ihm
gleichgesetzt und selbst Zielscheibe des ausgelassenen Spottes zu
werden.

Das Ganze ist in Reimprosa mit Gedichten geschrieben und so
scharf und geschliffen im Ausdruck, daB eine Ahnlichkeit nur noch
mit den Magqamen ‘Immanuels von Rom gegeben ist. Der Autor
beherrscht alle Feinheiten und Delikatessen der Sprache und setzt
sie auch ohne Hemmungen ein, um den Gegenstand seiner Spott-
lust der Lacherlichkeit preiszugeben. Vielleicht bediente er sich
schon eines bestimmten Genres und kannte nichtjiidische Dichtun-
gen dhnlicher Art.

2.2.20 Vidal Benvenist

Die Personlichkeit Vidal Benvenists ist angesichts mehrerer
Triger dieses Namens, die zur gleichen Zeit lebten, nicht sicher zu
fassen42. Der Dichter Vidal Benvenist war anscheinend derjenige,

fiihrenden Zusiitze von Vidal Benvenist, nach Schirmann, der im Gegensatz
zu seinem «Verzeichnis ...» jetzt von einem gemeinsamen Werk spricht,
von Vidal ibn al-Rabi (ein um 1400 und 1416 erwihnter Arzt aus Zaragoza,
vgl. Baer, Die Juden ... I, S. 722 und 835) und Vidal ben Benvenist. Ob so
oder so: in beiden Fillen bleibt fiir den unbekannten Autor des groBten
Teils der Magame ein Name iibrig: Jehudah Daranda. Das beweist zwar
noch nicht seine Autorschaft, 148t sie aber doch als wahrscheinlich erschei-
nen.

142 Es kommen dafiir in Frage: 1. Vidal Benvenist, der Dichter; 2. Vidal

153



der um 1365/75 geboren wurde, in Zaragoza lebte und vor 1456
starb. Er erhielt durch seinen Freund und Lehrer Slomoh de Piera
zusammen mit Josef ibn Labi’ und Slomoh Bonafed eine griindliche
literarische Ausbildung und war Mitglied eines Kreises von Dich-
tern und Literaten in Zaragoza, dem auch Christen angehorten.

Seine Werke sind im Gegensatz zu denen anderer Dichter seiner
Zeit frisch und plastisch, besonders in den Naturschilderungen und
Satiren. In ihnen zeigt er sich von der Ausgelassenheit gewisser
christlicher Stiinde — vor allem des Hofes — beeinflult und verfahrt
dementsprechend mit der Wahl seiner Themen durchaus nicht
zimperlich. Ein farbiges Beispiel dafiir bietet seine Maqame “Eféir
weDinah 143,

‘Efer, ein ebenso reicher wie auch schon alter Kracher, halt sich
noch fiir einen jungen Hirsch (“ofdr), obwohl er doch schon trocken
wie Staub (“afar) ist. Tollkithn wie ein Hirsch im Spédtjahr wirbt
er um Dinah, ein junges Midchen aus armem Haus. Er gewinnt
ihren Vater fiir sich mit dem Versprechen, ihr den Scheidebrief
und die Freiheit zu geben, falls er sich zuviel zugetraut hétte. Die
Festfeier wird durch eine Burleske gewiirzt, und anschliefend schil-
dert der Autor mit grofem Humor “Ifers Bemiihen in der Hoch-
zeitsnacht. Der alte Knasterbart fiihlt seine Schuld — wenn auch
ein wenig spat — und fiirchtet, dafl seine Blamage nun stadtbekannt
wiirde. Sein schlauer Diener jedoch gibt ihm eine Medizin, die seine
Krifte auffrischen soll. In der Aufregung schluckt ‘Efer zuviel

Benvenist, das Haupt der jlidischen Gemeinde in Zaragoza am Anfang des
15. Jahrhunderts; 3. Vidal Benvenist, der zum Christentum konvertierte
und den Namen Gonzalo annahm (auch die beiden letzten dichteten). Vgl.
F. Vendrell, Aportaciones . ..; F. Baer, Die Juden im christlichen Spanien I,
Berlin 1929, und die Artikel in den verschiedenen Lexika. Nach F. Vendrell
und F. Baer sind Nr. 1 und 3 identisch; die Konversion durfte auch der
Grund sein, der zum Zerwiirfnis mit seinem Dichterkollegen Bonafed fiihrte.
Es ist wahrscheinlich, da} beide noch ubrigbleibenden Triger des Namens
Vidal Benvenist an der Disputation von Tortosa 1413-1414 teilnahmen.
Zur Unterscheidung hat es sich eingebiirgert, den ersten mit «Vidal Ben-
venist», dem spanischen Namen, und den zweiten mit «Josef ben Labi’»,
dem hebriischen Namen, den beide gleichermalen trugen, zu bezeichnen.

143 «‘Efer und Dinah.» — Ausgabe: Die letzte Ausgabe erfolgte am Ende
des 16. Jahrhunderts (ca. 1580) in Saloniki unter dem Titel Mislé ‘Efar.

154



davon und stirbt unter groflen Schmerzen. Der Stadtpréifekt zieht
sein Vermogen als Strafe fiir alle Beteiligten ein.

Der letzte Zug deutet darauf hin, dal3 Vidal ein Geschehnis aus
seiner Umgebung zum Anlaf} fiir diese Satire genommen hat. Thr
Typ war ihm schon von Jehudah Darandas Schrift her bekannt,
vielleicht auch von ‘Immanuels Magamen, sicherlich aber aus der
christlichen, weltlichen Literatur Spaniens und Italiens. Fiir fromme
Gemiiter aber hangt er seinen Figuren zum Schlufl noch ein alle-
gorisches Mintelchen um, so daf3 auch die Moral nicht leer ausgeht.
Trotzdem und trotz seines literarischen Wertes erlebte das Werk
als Druck nur drei Auflagen, und zwar alle im 16. Jahrhundert,
weil sich danach die Einstellung der jidischen Leser zu dieser
Gattung radikal dnderte.

2.2.21 Slomoh Bonafed

gehorte demselben Dichterkreis — der letzte seiner Art in Spa-
nien — wie Vidal Benvenist an. Er wurde im letzten Drittel des
14. Jahrhunderts in Katalonien geboren, lebte in Zaragoza und
anderen Stddten des Ebrotales und starb nach 1445. Mit Hasdaj
Crescas und Profiat Duran war er befreundet und ebenso wie
ersterer ein Gegner der aristotelischen Philosophie. Seine Stérke
und Schwiche zugleich bildete seine satirische Begabung, von der
auch die in Reimprosa abgefaliten Schriften zeugen.

2.2.21.1 ’lIggiriat “dl *AstrGq Rémok!*4. Dieser Brief an den
getauften Talmudgelehrten Astruc Remok aus Fraga (Aragém),
der seinen Freund Bonafos zum Ubertritt zum Christentum zu
iiberreden versuchte, stellt eine scharfe Polemik gegen die christ-
liche Religion dar. Bonafos hatte nur vorsichtig und ausweichend
geantwortet, um so griindlicher tat es dann Bonafed fiir ihn. Er
unterzieht die christlichen Dogmen (Menschwerdung, Erbsiinde,
Hostienwandlung usw.) einer beilenden Kritik und sucht ihre Ver-

144 (Brief an Astruc Remok.» — Ausgabe: Jishaq ‘Aqris, Qobis wikk{thim,
hrsg. von A. Geiger, Breslau 1844 (ohne Seitenzihlung).

155



nunftwidrigkeit und Unhaltbarkeit zu beweisen. Die Schrift wirkt
durch ihren sehr geschickten Musivstil und die Art, wie sie dem
Gegner die bittersten Pillen zu schlucken gibt.

2.2.21.2 Palmoés benikbedé Saragosal#®. Seine scharfe Zunge
trug Bonafed aber nicht nur Freunde, sondern auch Feinde von
solchem Einflul ein, dal} er Zaragoza verlassen muflte. Von Bel-
chite (Aragon) aus, wo er neue Freunde um sich sammelte, schof3
er seine Giftpfeile gegen die Grollen von Zaragoza ab, besonders
gegen den gebiirtigen Sizilianer Josef ben JeSu‘ah, der in der Ge-
meinde zu Ansehen gekommen war. Seine Satiren 46 und Epigramme
gegen ihn und die anderen Gegner sind so scharf und sarkastisch,
ja taktlos und unverschimt, daf} er seinem wilden Temperament
offenbar ungehemmt freien Lauf gelassen hatte. In seinen Tagqanot-
Parodien spottete er sogar iiber rabbinische Vorschriften, obwohl
er im Grunde doch ein strenggldubiger Jude war und blieb.

2.2.22 Mattatjah ...

Mit Mattatjah, der in der 1. Hilfte des 15. Jahrhunderts lebte,
endet die Reihe der hebraischen Maqamendichter in Spanien. Sein
voller Name ist bis jetzt unbekannt, denn es ist nicht erwiesen, dal3
er jener Mattatjah ben MosSe haj-Jishari war, der an der Disputa-
tion von Tortosa teilnahm. Seinen beiden Magamendichtungen ist
jedenfalls nur der Name Mattatjah zu entnehmen.

2.2.22.1 *Ahitib weSalmén!?’. Von einer fernen, marchenhaften
Insel kommen drei Boten, um die wahre Religion zu suchen. Im

145 ¢Polemik gegen die Grollen Zaragozas.» — Ausgabe: H. Schirmann,
Hap-ptilmds &il Selomoh Bénaféd benikbedé Saragosa, in: Kobez al yad 1V
(X1V), Jerusalem 1946, S. 9-64.

146 Die Stiicke 1, 2, 3, 6 und 9 sind in Reimprosa mit wenigen Versen
geschrieben. Als Anhang fiigt Schirmann noch eine Parodie Bonafeds in
Reimprosa auf die taqqinét der GroBlen von Zaragoza hinzu. (Stick 4 bringt
iibrigens das berithmte Gedicht, in dem Bonafed sich mit dem von den
Zaragozanern ebenfalls verfolgten Slomoh ibn Gabirol vergleicht.)

147 ¢ Ahitub und Salmon.» — Teilausgabe bei H. Schirmann, Has-$irah
ha-‘ibrit ... II/2, S. 648-658.

1566



Laufe ihrer Nachforschungen tritt einer zum Judentum, einer zum
Christentum und einer zum Islam iiber. Nach ihrer Riickkehr ent-
wickelt sich vor ihrer Herrscherin ein grofler Glaubensdisput 48,
der auf eine Verteidigung des Judentums hinauslduft — ein Thema,
das zur damaligen Zeit nicht nur aktuell, sondern sogar lebensnot-
wendig war! — Die Tatsache, dal die Schrift nur in askenazischen
Kopien erhalten und die Metrik ihrer Gedichte etwas nachléissig
gehandhabt ist, geniigt noch nicht dafiir, in Mattatjah einen
Agkenazen zu sehen.

2.2.22.2 Begidat haz-zéman!?® ist eine Satire auf solche, die
das Studium weltlichen Gewinnes wegen aufgeben. In gut gewahl-
ten Redewendungen erzihlt der Autor von Leid und Armut, die
ihn zwangen, die Torah im Stich zu lassen, und von seinen Ent-
tduschungen auf der Suche nach Reichtum. Die Trennung von der
Torah kleidet er parodistisch in die Form eines Scheidebriefes und
den Vertrag, den die Zeit zwischen ihm und dem Alter entwirft, in
die Form eines Heiratsvertrages. Das Werk, das autobiographische
Ziige tragt, ist, obwohl schon 1430 begonnen, 1450 noch immer in
Arbeit. Es stellt im ganzen eine allegorische Lebensgeschichte mit
ihren Hohen und Tiefen dar, die erst im Alter sich klart. .

2.3. Typen der Magame

Vier Jahrhunderte lang schrieben hebriische Dichter in Spanien
— ein GroBteil von ihnen ging daneben einem «ordentlichen» Beruf
nach, um nicht von der wechselnden Gunst und Laune eines Mézens
abhiingig zu sein — ihre kunstvollen Erzihlungen und unterhalten-
den Belehrungen im Stil der Magamen. Novellen (z. B.: ben El'azar)
und Romane (ibn Zabarah), Legenden (Barlaam und Josaphat)
und Fabeln (Kalilah und Dimnah), Belehrung (Falaquera) und
Erbauung (Mattatjah), Satire (ibn Sabbetaj) und Polemik (Bona-
fed) bildeten den Bereich ihrer Anwendung. Geboren aus der Freude

148 Vgl. zu diesem Thema auch den Religionsdisput der Barlaam-Legende.
149 «Treulosigkeit der Zeit.» — Ausgabe: Mattatjah, Begidat haz-zeman,
Offenbach 1714.

157



am Wort, dem blitzenden Gedanken und dem kraftvollen Bild,
hatte sich dieser Stil schon bald den gréten Teil der gehobenen
Prosa erobert%. Die Thematik war so weit gespannt, daf} sie neben
eigentlich hebraischen auch arabische, indische, antike und christ-
liche Stoffe aufnehmen und verarbeiten konnte, und die Kompo-
sition so frei, dal3 sie mit Helden, Erzédhlern, Gedichten und Zitaten
dullerst groBziigig verfahren durfte. Gemeinsam jedoch war allen
Sammlungen die Absicht, geistreich und scharfsinnig zu unter-
halten oder in anregender Form zu belehren und dabei ein wahres
Feuerwerk der Wortkunst abzubrennen.

150 Die kiinstlerische Schwierigkeit der Magame kinnte ein «dicker Hund»
- erstaunlicherweise zugleich ein « Windhund» — aus einer alten Parabel vom
Treiben eines Narren aus Sevilla anschaulich verdeutlichen; vgl. Miguel de
Cervantes Saavedra, El ingenioso hidalgo Don Quixote de la Mancha, Madrid
(Afrodisio Aguado) 1956, S. 574 (im prélogo al lector der segunda parte).

REZENSIONEN

J. NewmaN, Halachic Sources. From the Beginning to the Ninth Century.
Pretoria Oriental Series, Edited by A. Van Selms. Bd. 3. E. J. Brill, Leiden
1969. 268 S. 48 Gld.

Es gibt Biicher, deren Titel mehr verspricht als er tatséchlich hélt. In einer
Weise gilt das fiir den vorliegenden Band: Es handelt sich um eine fleiBige,
saubere Darstellung der Entwicklung der Halacha (religionsgesetzliche Ent-
scheidung) im streng traditionellen Sinn, ausgehend vom rabbinischen Grund-
prinzip der auf dem Sinai geoffenbarten zwei Torot, der schriftlichen und der
miindlichen. Auch fiir die innerhalb der halachischen Deduktion auftretenden
Widerspriiche begniigt sich der Vf. mit den klassischen Antworten der rab-
binischen Tradition. In dieser und vieler anderer Hinsicht ging bereits E. H.
Weiss in seiner funfbéandigen Geschichte der Tradition, Dor dor we-dorschaw
(1871-1891), viel weiter.

Es wiire interessant gewesen, die Entwicklung einer ganz bestimmten Tra-
dition in den verschiedenen Traditionsquellen zu verfolgen, doch war das, wie

158



	Hebräische Maqamendichtung in Spanien (III)

