Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 27 (1971)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bekannter wurde dieses Werk unter dem Titel *Oheb nagim 2.
Der Erzéhler, der in Anspielung auf die Bedeutung von «Bonet»
als Tobijah auftritt, berichtet von einem gottlosen Konig, der zur
Freude der Unverniinftigen, aber zum Schmerz der weisen Médnner
und aller Frauen die Ehescheidung einfiihrt. Beide Parteien tragen
die Sache dem Konig vor, und die Frauen erhalten beredte Hilfe
von der Vernunft personlich. Als der Konig sich dennoch nicht
iiberzeugen 14Bt, greifen sie zu schlagenden Argumenten: er fallt
im Kampf gegen ihr Heer. Ibn Sabbetaj hort im Garten “Eden
davon, eilt zur Erde und stellt den Dichter unter Anklage. Der Fall
wird zwei Briidern, gerechten Ménnern, unterbreitet, und unser
Autor triagt den endgiiltigen Sieg davon. Dessenungeachtet fillt
sein «Frauenfreund», ebenso wie Jishaqs «Frauenhilfe» gegeniiber
dem eleganten Stil, treffsicheren Ausdruck und iiberlegenen Humor
ibn Sabbetyjs deutlich ab.
Fortsetzung folgt

REZENSIONEN

RoBErT L. WILKEN, Judaisme and the Early Christtan Mind. A Study of
Cyril of Alexandria’s Exegesis and Theology. Yale Publications in Reli-
gion, 15. New Haven and London, Yale University Press 1971, 257 S.
$ 8.75.

«Why should a bishop of the Christian Church living in Alexandria in the
fifth century engage in such a vicious polemic against Judaisme ? - Warum muf
sich ein im 5. Jh. in Alexandrien lebender Bischof der christlichen Kirche in
eine so bosartige Polemik gegen das Judentum einlassen ? Mit diesem an den
Beginn seines Vorworts gestellten Satz steht Wilken, assistant professor an
der theologischen Fakultéat der Fordham University, bereits mitten in der
von ihm aufgerollten Problematik. Cyrill von Alexandrien (1. Halfte des

121 ¢Der Frauenfreund.» — Ausgabe von A. Neubauer in: Jubelschrift
zum 90. Geburtstag des Dr. L. Zunz, Berlin 1884, 8. 138-140, und im hebréi-
schen Teil S. 1-19.

120



5. Jh.) ist ja in dieser Hinsicht keine Einzelerscheinung, sondern die gesamte
Auseinandersetzung der Kirchenviter mit dem Judentum, und vor allem
ihre Exegese des A.T., bildet, von Justinus Martyrs «Dialog mit dem Juden
Tryphon» im 2. Jh. angefangen, eine lange Kette von «Adversus-Judaeos-
Schriften», einer Literaturgattung, die im christlichen Raum so giftige Bli-
gen getragen hat und die in ihren Ausldufern bis auf unsere Zeit lebendig
geblieben ist. Wir rihren hier an den Kern dessen, was der franzosisch-
jidische Historiker Jules Isaac so treffend «l'enseignement du mépris»
genannt hat, die systematische Verdchtlichmachung der Juden und alles
Jiidischen im christlichen Bereich.

Auch dieses fatale Phinomen, das den Weg zu einer biblisch und heils-
geschichtlich haltbaren Wiirdigung des Judentums und seiner Funktion auf
christlicher Seite weitgehend verschiittet hat, mufl in den historischen
Zusammenhang hineingestellt und aus ihm heraus erkliart werden. Um die-
sem Anliegen gerecht zu werden, schickt der Verfasser der Cyrills Schriften
gewidmeten Untersuchung zwei gut dokumentierte Kapitel tiber die jiidisch-
christlichen Beziehungen im rémischen Reich und iiber das Judentum in
Alexandrien voraus.

Durch alle Schriften Cyrills zieht sich wie ein roter Faden bitterste
Feindschaft und Gehéssigkeit gegen die Juden. Gewil3, die Zeitverhéltnisse
und die Spannungen, die gerade in Alexandrien, wo seit altersher eine grofle
judische Gemeinde bestand, zwischen Juden und Christen herrschten, tragen
thren Teil dazu bei, Cyrill gegen die Juden aufzubringen, aber die Wturzel
seines eingefleischten Hasses, wie iibrigens bei allen Kirchenvitern, liegt
tiefer: sie muf} in der maBlosen Verbitterung Cyrills dariiber gesucht werden,
daf} die Juden das Alte Testament — es sei1 Wilken dafiir gedankt, da3 auch
er die Bezeichnung «A.T.» fir die hebriische Bibel fiir nicht sehr gliicklich
hilt und es auch ausspricht (S. XIV) — nicht im rein allegorischen, christo-
logischen Sinn verstehen und interpretieren. Also ist auch dabei das Grund-
problem hermeneutischer Natur: «Die (hl.) Schriften wurden den Juden
gegeben, aber sie sind unfdhig, sie korrekt zu verstehen.» Auch dieser Satz
kehrt bei fast allen Vitern wieder. Und da dem so ist, sind die Juden «die
gefihrlichsten von allen Menschen» (PG 77: 420a). Thre Ruchlosigkeit hat
alle Grenzen tiberschritten (PG 77: 460d). Sie sind jeder Vernunft bar, blind,
unverstindig und geistesgestért (In Lucam, Hom. 101). Sie sind wahn-
witzige Gotteshasser (PG 77: 853¢), Morder des Herrn (also wieder einmal
die Anklage des «Gottesmordes»: PG 70: 229¢), glaubens- und religionslos
(PG 77: 464b u. 853d). Ihre Synagoge ist ein Leprosenhaus, das ihre mon-
strose Ruchlosigkeit verewigt (PG 69: 565¢).

Wiiten wir nicht dank der vom Verfasser angefiihrten Belegstellen, daf
diese Texte von Cyrill von Alexandrien stammen, so kénnte man sie ebenso
gut in den Schriften eines Johannes Chrysostomus, eines Gregorius von
Nyssa oder eines Ambrosius von Mailand finden. Es handelt sich dabei um
einen echten consensus patrum, und wir verstehen so auch, weshalb ein starr

121



fixierter Begriff der auctoritas patrum zu einer zutiefst antijiidischen Theolo-
gie fithren muf} und ja tatséchlich gefiihrt hat. Nur hat man dabei geflissent-
lich uibersehen, daf3 die Viter nur dann «Zeugen der Wahrheit» sein kénnen,
wenn ihre Doktrin mit der einzigen Wahrheit, namlich der gottlichen Offen-
barung, in Einklang steht.

Wilkens Absicht ist es, diese fatalen Zusammenhénge wieder einmal an
Hand einer seriosen Untersuchung aufzuzeigen, zugleich aber einen Ausweg
aus diesemn wahren Teufelskreis zu suchen.

Im Nachwort zur letzten von der Schweizer Evangelischen Judenmission
herausgegebenen Kleinschrift: « Von Kischinew nach Haifa», schreibt der
kurzlich verstorbene Missionsdirektor, Pfarrer Lic. R. Brunner: « Wie hat
es doch nur geschehen konnen, dall man unter Christen die Juden nur noch
als das Volk kannte, das den Erléser der Menschheit verworfen und zutode
gebracht hat ? Wie war es moglich, daB die christliche Kirche ihre Glaubigen
aus Israel fast vollig iibersah und vergal3?» Ja, wie hat es geschehen kénnen ?
«Die groBle Tragddie der Theologie Cyrills, schreibt Wilken (S. 226) — und
man konnte hinzufiigen: «und der gesamten Kirchenviétertheologie mit ver-
schwindenden Ausnahmen» — ist, dal} sie ihre christologische Vision nicht
nur auf Grund von Schriftexegese, sondern auf Kosten des Judentums ent-
wickelt. Die wundervollen Dinge, die Cyrill {iber Christus gesagt hat, werden
in Kontrast zu Mose und zum Judentum gesagt.» «Theologie entsteht nicht
in einem luftleeren Raum», sagt er weiter (S. 229), «und Cyrills Theologie
bildet dabeil keine Ausnahme. Die geschichtliche Tatsache des Weiter-
bestehens des Judentums nach dem Auftreten des Christentums ist eine
Quelle theologischer Schwierigkeiten fiir Christen in Hinblick auf die Juden...
Da die christliche Haltung zu den Juden von der Schrift genihrt und vom
christlichen Geschichtsverstéindnis getragen wird, haben wir es dabei mit
keiner Randerscheinung zu tun. Der vorherrschende Eindruck, der sich aus
einem Studium der Schriften Cyrills ergibt, ist, daB3 die christlichen Glau-
bensvorstellungen so tief in antijudischen Leitbildern verwurzelt sind, da@
es unmoglich erscheint, das, was Christen iitber Christus und die Kirche
sagen, von ihren Aussagen iiber die Juden zu trennen.»

Wenn dem so ist, ist es dann eine Chimére, von ¢neuen Beziehungen»
zwischen der Kirche und dem Judentum zu sprechen? Wilken bemerkt
dazu folgendes (S. 229/30): «Die Antwort ist ja und nein. Es ist einfach
unsinnig, anzunehmen, daf3 wir neue Anhaltspunkte fir den christlichen
Glauben finden koénnen, die losgeldst sind von den judischen Schriften und
von der apostolischen Literatur. Christliche Theologie ist unbegreiflich ohne
das Judentum, die christliche Bibel und die Auferstehung Jesu. Doch fiithrt
das in der Auferstehung gegebene neue Element nicht zu einer Herabsetzung
des Judentums, ist doch die Auferstehung ein signum futuri, und die Zukunft
gehort nicht dem Christentum allein. Die Ironie der christlichen Theologie
liegt darin, daBl die ausschlieBliche Beschiftigung mit der Einzigkeit der
Person Jesu die Christen nicht nur blind macht fur das, was im Judentum

122



vorgeht, sondern sie ebenso blind macht fir die Zukunft, die jenseits von
Jesus liegt. Die Christen vergessen, dafl Jesus ein kommendes Gottesreich
verktindet hat. Selbst die Auferstehung Jesu war nicht die letzte Entfaltung.
Mehr noch muf3 kommen. Die Auferstehung Jesu war ein Zeichen fiir das
Ende, doch ist sie nicht das Ende selbst. Beide, Judentum und Christentum,

werden erst im kommenden Gottesreich zur vollen Entfaltung kommen.»
K. H.

H. Micnaup, Jésus selon le Coran. Cahiers Théologiques 46. Delachaux et
Niestlé, Neuchatel 1960. 100 S.

In einer Zeit des religiésen Irenismus, die sich tber alle Unterschiede hin-
aus mehr und mehr des Gemeinsamen bewuflt wird, das die drei grollen
monotheistischen Religionen: Judentum, Christentum und Islam, verbindet,
ist es mehr denn je notwendig, die generalisierenden Behauptungen beiseite
zu lassen und sich zu fragen, wie sich die drei Religionssysteme aufgrund
ihrer Quellenschriften gegenseitig sehen.

Die wissenschaftliche Beschiéftigung mit diesemm Thema beginnt mit der
Veroffentlichung der Studie des Altmeisters der «Wissenschaft des Juden-
tums», A. Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen?
(Bonn 1834). Auch auf christlicher Seite hat es nicht an dhnlichen Versuchen
gefehlt, und dabei steht natiirlich die einmalige Stellung im Mittelpunkt, die
der Koran der Person Jesu zuerkennt. Michaud erwihnt in diesem Zusam-
menhang besonders den Versuch einer Darstellung der Christologie des Koran
aus der Feder eines elséssischen Gymnasialprofessors, C. F. Gerock aus Bux-
weiler (Hamburg u. Gotha 1839), ein Werk, das der Studie Geigers als christ-
liches Pendant ebenbiirtig zur Seite steht.

Als unbedingte Voraussetzung fir seine Wertung der Stellung Jesu im
Koran analysiert der Verfasser thematisch zahlreiche Koranstellen, die von
der Person und der Aufgabe Jesu handeln: Jesus der Sohn Mariens; die Mis-
sion Jesu; Jesus der Gottesknecht; Jesus der Messias; Jesus als «Wort»; das
Abendmahl; der Tod Jesu; seine Krhohung und Auferstehung; Jesus und
das Gericht; Jesus und der Islam.

Bs liegt auf der Hand, daB ein theologischer Vergleich zwischen christ-
lichen und moslemischen Aussagen uber Jesus nicht von den klassischen For-
mulierungen der christlichen Theologie ausgehen kann, sondern auf die neu-
testamentlichen Quellen zuriickgehen muB, ein Weg, den Prof. O. Cullmann
in seiner Christologie des Neuen Testaments klar aufgezeigt hat. Im Sinne der
Botschaft des Islams, in deren Mittelpunkt das Bekenntnis der Einig-Einzig-
keit, Gottes steht, kennt der Koran selbstredend nur den Menschen Jesus,
und auech ihn nur innerhalb einschriankender Grenzen, da er die Realitéit des
Kreuzestodes Jesu leugnet und somit das Erlésungswerk, in dessen Mittel-
punkt dieser Kreuzestod fiir die christliche Theologie steht. So erscheint denn
Jesus im Koran wohl als ein mit aulergewohnlichen Gaben und Privilegien
— jungfriuliche Geburt, Messiasstellung, Erhohung in Gottesnihe — ausge-

123



statteter Prophet, aber dennoch nur als ein Vorlaufer Mohammeds, des «Sie-
gels der Propheten».

Die interessante Studie von Michaud will ein Beitrag zum besseren Ver-
stindnis zwischen den monotheistischen Religionen sein. Sie hat ihren Zweck
gewil} voll und ganz erreicht, da ein wirklicher «Dialog» ja doch nur dort zu-
standekommen kann, wo er auf einer klaren Basis steht. Und das gilt nicht
nur fiir die Beziehungen zwischen dem Christentum und dem Islam. K. H.

S. AMSLER, David, Roi et Messie. Cahiers Théologiques 49. Delachaux et
Niestlé, Neuchétel 1963. 80 S.

Der Professor an der theologischen Fakultéat der Eglise évangélique libre
du Canton de Vaud in Lausanne und Verfasser des Buches L’Ancien Testa-
ment dans U Eglise, hat sich der dankenswerten Aufgabe unterzogen, die Funk-
tion Davids als Konigsmessias in Form einer Sonderstudie darzustellen.

Immer wieder taucht im jlidisch-christlichen Gegentiber notwendigerweise
die Messiasfrage auf, die wie kaum ein anderes Problem von Schlagworten
gepragt und belastet ist. Deshalb erscheint es besonders wichtig, einen der
biblischen Hintergriinde dieses Problems ins rechte Licht zu ricken. Das ist
wohl in der Bibelwissenschaft wiederholt geschehen, doch meist im Rahmen
ausgedehnter Untersuchungen iber den EinfluB der altorientalischen Konigs-
mystik auf israelitische und jiidische Vorstellungen, so daf3 die Konkretisie-
rung dieser Vorstellungen am Beispiel einer bestimmten Schlisselfigur dem
interessierten Leser, der nicht notwendigerweise ein Spezialist der Bibel-
wissenschaft ist, das Verstindnis fiir die Gesamtzusammenhinge bedeutend
erleichtert.

Amsler geht von den einzelnen Davidstraditionen aus, die der Schrifttext
bewahrt hat und zeigt dann, wie sie sich in den Psalmen und in der propheti-
schen Tradition weiterentwickelt haben. Unter dem Einflull der nationalen
Katastrophe von 587/86 v. Chr. und des darauf folgenden Exils identifiziert
sich die Hoffnung auf eine nationale Wiedergeburt mehr und mehr mit dem
Idealbild der davidischen Monarchie, so dall dann bei den Propheten der
Restauration, Haggai und Sacharja, zum erstenmal der Davidssproll Serub-
babel diese Hoffnungen in seiner Person verkérpert und so zur davidischen
Messiasgestalt wird. Die Nichterfiillung der auf Serubbabel gesetzten Hoff-
nungen fiihrt dann, iber Sacharja, in einer spiten Formulierung bei Jer. 33:
14—24 zu einer Transposition auf die Priester aus dem Hause Levi. Doch uiber-
lebt sie auch als eigentlich davidische Tradition, wie aus dem Deutero-Sacharja
erhellt (9: 9ff.). Letzten Endes erscheint David klar und eindeutig als der
Prototyp des erwarteten Messias. Amsler bemerkt sehr richtig, da8 auch der
«Messias aus dem Hause Aaron» der Qumrandokumente nur auf dem Bo-
den der davidischen Messiastradition verstanden werden kann.

Doch gehen in der alttestamentlichen so gut wie in der spéteren jiidischen
Tradition die Charakterziige des Messias stets {iber den Prototyp der Davids-
figur hianaus: David erscheint dort als der Trager der Erwéhlung, in dem

124



sich die Mission Israels inkarniert und erfillt. Als geschichtlicher Koénig und
als kommender Messias wird er richtungsweisend fir die Funktion Jesu als
gleichzeitig gekommener und wiederkommender Messias. K. H.

G. Kiscn, Hrasmus’ Stellung zu Juden wnd Judentum. (Philosophie u. Ge-
schichte 83/84). J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tibingen 1969, 39 S., DM
4.50.

In seiner Monographie liber Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum
korrigiert der Altmeister der judischen Geschichtsschreibung, Prof. Guido
Kisch, das Charakterbild des grossen Humanisten, in dem viele seridse Au-
toren (so Ferguson, Margolin und Locher) den Prototyp des modernen Tole-
ranzgedankens und Humanitétsbestrebens sehen. Noch im Jiidischen Lexikon
(Bd. 11, Kol. 438/39) schreibt der judische Historiker Dr. Willy Cohn aus
Breslau in der Erasmus gewidmeten Notiz: «Vorbildlich war seine Einstel-
lung zu dem tiblichen Judenha@. Erasmus ebnete als revolutionéirer Denker
einer neuen Zeit die Wege, wenn er auch in seinem Urteil mitunter selbst
noch in Vorurteilen stecken blieb ...» Dieses Urteil kann aufgrund der
Forschungsergebnisse von Prof. Kisch, der sich hauptséchlich auf die Briefe
des Erasmus stiitzt, nicht aufrechterhalten werden.

Es sei nicht in Abrede gestellt, dafl Erasmus in vielen Belangen seiner
Zeit weit voraus gewesen ist, aber seine Einstellung zu Juden und Judentum
ist ein Schulbeispiel dafiir, da auch groBe Geister Schwichen haben und von
Vorurteilen befangen bleiben: Aus der gehissigen und bésartigen Einstel-
lung des Erasmus zum Judentum spricht der ganze traditionelle Judenhal} der
Kirche.

Mit der Wiederbelebung des Studiums der klassischen Sprachen im Sinne
des Zeitgeistes der Renaissance erwachte auch das Interesse fiir das Hebré-
ische. Erasmus anerkennt wohl die Wichtigkeit einer profunden Kenntnis
dieser Sprache, bemerkt aber, er selbst habe es, durch ihre Fremdartigkeit
abgeschreckt, aufgegeben, sie erlernen zu wollen. Noch dazu ist seine gesamte
Christi philosophia einzig und allein auf das Neue Testament aufgebaut. Im
AnschluBl an die Kirchenviiter betont er immer wieder den abgrundtiefen Ge-
gensatz zwischen den beiden Testamenten, der bei ihm letzten Endes zu einer
Ablehnung der alttestamentlichen Offenbarung fiithrt: «Ich wiirde es vorzie-
hen», schreibt er in diesem Zusammenhang, «das ganze Alte Testament ver-
nichten als wegen der Judenbiicher die Eintracht der Christenheit stéren zu
lassen, wenn nur das Neue Testament unversehrt erhalten bleibt.»

Dariiber hinaus furchtet Erasmus, dal3 durch die Wiederbelebung der he-
briischen Studien auch das Judentum wieder aufleben kénne, qua peste nihil
adversius nihilgue infensius inveniri potest doctrinae Christv (es gibt nichts
Feindlicheres und Geféhrlicheres fiir die Lehre Christi als diese Pest), wie er
in einem Brief an Fabricius Capito, den nachmaligen Reformator Stra8burgs
schreibt. Seine Grundeinstellung zum Judentum geht aus einer anderen Be-

125



merkung hervor, die er ebenfalls in einem Brief an Capito macht: «Jenes
Volk mit seinen schauererregenden Geschichten verbreitet, wie ich sehe, nichts
als Dunst durch seinen Talmud, die Kabbala, das Tetragramm, die «Pforte .
des Lichts» und nichtssagende Namen. In Italien gibt es viele Juden, in
Spanien kaum Christen. Ich fiirchte, da3 unter diesen Umstédnden jene einst
schon unterdriickte Pest wieder ihr Haupt erheben konnte. Auch sollte die
christliche Kirche nicht so grofien Wert auf das Alte Testament legen.»

In einem Brief an den Prior der Kolner Dominikaner Jakob Hochstraten,
den Gegner Reuchling, findet sich jener bezeichnende Satz: «(Wenn es
christlich ist, die Juden zu hassen, sind wir nicht alle Christen im Ubermal 7»

Die Widmungsvorrede zum Kommentar des Erasmus Giber das Johannes-
evangelium enthélt ein anderes Werturteil Giber die Juden: «So wie mit allem
Recht die Religion der Juden als leer und verkehrt betrachtet wird, weil sie
das Buch ihres Gesetzes mit wunderlicher Verehrung behandeln, . .. wihrend
sie das, was das Gesetz in erster Linie vorschreibt, gottlos missachten, so
miissen auch wir dafiir Sorge tragen, daf3 wir nicht fromme Verehrer des Evan-
geliums in seinen Zeremonien sind, jedoch wegen seiner Nichtbefolgung als
gottlos befunden werden».

Typisch ist auch die Haltung des Erasmus im Streit Reuchlins mit den
Dominikanern. Schon 1514 versichert er ihn auf seine Bitte hin seiner Unter-
stitzung und nennt ihn «totius Germaniae vere unicum decus et ornamentum
incomparabile» (die wahre, einzige Zierde und der unvergleichliche Schmuck
ganz Deutschlands). Die Briefe des Erasmus an Reuchlin wurden in der
Briefsammlung Illustrium virorum Epistolae Hebraicae, Graece et Latinae, ad
Toannem Reuchlin Phorcensem (Basel 1514) verdffentlicht, von Erasmus
selbst aber nie in seine Briefsammlungen aufgenommen. Spéter beklagt sich
Erasmus dann dariiber, dal sein Name in den Fpistolae obscurorum virorum
aufscheint.

In einem Brief an W. Pirckheimer urteilt Erasmus iber den getauften Ju-
den Pfefferkorn, dem Werkzeug der Dominikaner im Streit gegen Reuchlin.
Erasmus ist der Meinung, Pfefferkorn habe «sich als Uberjude (sesquiiudaeus)
erwiesen» und nur deshalb die Taufe genommen, um «die bedeutendste Er-
rungenschaft unserer Religion, die Harmonie der christlichen Welt, zu zer-
storen». In einem anderen Brief nennt er Pfefferkorn ein « Pestkorn» (pestilen-
tissimum granum) und bezeichnet ihn ebenfalls als Werkzeug der Juden: «(Was
anderes konnen sich die verbrecherischen Beschnittenen wiischen», fiihrt
er aus, «was anderes ihr Meister, der Satan, als dal} in dieser Weise die Ein-
tracht des Christenvolkes zerstort wird?» ... «Warum lassen wahrhaftige
Christen ihre Hénde nicht von diesem rédudigen Juden ?»

Intellektuell steht Erasmus auf seiten Reuchlins, aber sein Urteil iiber die
Situation geht an den wahren Ursachen des Streits vorbei und entspringt
seinem abgrundtiefen Judenhaf. Kisch wurteilt dariiber folgendermassen
(s.20): «Man kann eine solche geistige Verirrung bosartiger Tendenz bei Eras-
mus einfach nicht begreifen.» Spéter geht er so weit, sich von Reuchlin zu

126



distanzieren und betont, dafl er mit diesem ausser «einer konventionellen
Freundschaft» nichts gemein habe.

Sein bosartiger Judenhall verleitet Erasmus auch zu einem anderen
menschlich sehr unschénen Zug: um Einzelpersonen in Mi3kredit zu bringen,
bringt er sie in den Verruf, judischer Abstammung zu sein. Um diese Hal-
tung im Sinne des Zeitgeistes zu wiirdigen, sei darauf verwiesen, daf3 der Je-
suit Alonso Rodriguez (1537-1616) in seinem Hauptwerk Exercicio de perfec-
tion y virtudes cristianas bemerkt, wer seinem Néchsten unberechtigt judische
Abstammung vorwerfe, begehe damit eine Todsiinde. K. H.

H. M. GRAUPE, Die Entstehung des modernen Judentums. Geistesgeschichte der
deutschen Juden. Leibniz-Verlag, Hamburg 1969, 386 S. DM 25.—-.

Jiidische Historiker konnten mit Recht sagen, dal das Mittelalter fur das
jidische Volk erst mit der franzosischen Revolution zuende gegangen sei, als
man zum erstenmal in einem Land mit christlicher Tradition dem jiidischen
Bevolkerungsteil die rechtliche Moglichkeit der Eingliederung in die nichtjii-
dische Umwelt gewihrte. In den Léndern, auf die diese Entwicklung iiber-
griff (sie blieb bis zum ersten Weltkrieg parkatisch auf West- und Mittel-
europa beschriankt), loste sie grole Umwélzungen im judischen Leben aus. In
einer mehr und mehr pluralistisch ausgerichteten Gesellschaft differenzierte
sich das Judentum nun nicht mehr, wie das durch lange Jahrhunderte der Fall
gewesen war, durch eine eigene Kultur und oft auch durch eine eigene Spra-
che, das Judendeutsch, sondern nur mehr durch ein Religionsbekenntnis. Da-
mit war das Problem der jiidischen Identitit aktuell geworden.

H. M. Graupe, selbst Jude und Leiter des Hamburger «Instituts fiir die
Geschichte der deutschen Judenv», schildert die einzelnen Etappen dieser
Entwicklung. Um die Zisur, die sie im Leben des Judentums bedeutet, ver-
stindlich zu machen, schickt er ihr einen Uberblick iiber die Stellung der Ju-
den in Deutschland am Ausgang des Mittelalters und tiber das geistige Bild des
traditionellen Judentums um 1650 voraus, als sich, in Form einer Reaktion
von innen gegen die sich dauernd verschlechternde gesellschaftliche und ma-
terielle Lage, der esoterisch-kabbalistische Einflu3 im Anschlufl an den «Sa-
feder Kabbalistenkreis» auf alle Sparten des jiidischen Lebens zu erstrecken
begann und damit eine Art Flucht in die Irrealitit einsetzte.

Auf diesem Boden entsteht dann die pseudo-messianische Bewegung des
Sabbatai Zwi aus Smyrna (1648) als letzte groBe geistige Erschiitterung des
Gesamtjudentums, withrend der Chassidismus (erste Hélfte des 18. Jahrhun-
derts) praktisch auf Osteuropa beschriankt blieb.

Als wichtigem Element der geistesgeschichtlichen Entwicklung des moder-
nen Judentums widmet G. auch der Problematik der Marannen («Zwangs-
christen» spanischer und portugiesischer Herkunft) ein eigenes Kapitel. Frii-
her als andere sind sie mit dem im Entstehen begriffenen modernen Welt-
bild in Berithrung gekommen und haben sich mit ihm auseinandergesetzt.

Auf diesem Boden vollzieht sich dann, ab Moses Mendelssohn (1729-1786),

127



dem ersten deutsch schreibenden Juden, die eigentliche moderne Entwicklung
des Judentums mit ihren vielschichtigen Aspekten.

Es ist das Verdienst G.s, eine flussige, leicht lesbare und zugleich sach-
liche Darstellung eines wichtigen Kapitels der jiidischen Geschichte gegeben
zu haben, iiber die man sich sonst nur in umfangreichen Geschichtswerken
orientieren kann. Diesem so vielschichtigen Bild folgt dann ein abschliessen-
des Kapitel iiber den Untergang des deutschen Judentums. Trotz aller Sturm-
zeichen, trotz Dreyfus-Prozel3 in Frankreich (1898), dem klassischen Land der
Freiheit, das als erstes den Juden die biirgerliche Gleichberechtigung gewiahrt
hatte, und der direkt dadurch ausgelosten Konstituierung der modernen zio-
nistischen Bewegung und dem damit verbundenen Neuerstarken des jlidischen
Selbstbewultseins, hatten die deutschen Juden mehr als andere an die Mog-
lichkeit von Assimiliation und Integration geglaubt. So wie die spanischen
Juden das Jahr ihrer Austreibung, 1492, als eine dritte Tempelzerstorung an-
sahen, wirkte die Machtiibernahme durch den Nationalsozialismus in Deutsch-
land, im Jahre 1933, auf die deutschen Juden nach den Worten G.s wie «ein
unvorstellbares und unvorhergesehenes Naturereignis». Das deutsche Juden-
tum ist im Sturm der Zeit untergegangen, aber es wirkt in seinen Erfahrungen
positiver und negativer Art nach auf die Gegenwartssituation des judischen
Volkes. G. zieht in seinem SchluBwort die Bilanz aus dieser Situation (3. 375):

«Von der groBen Tradition des deutschen Judentums wirken viele Pro-
bleme und Impulse auch in den neuen Zentren jiidischen Lebens nach ...

Doch zu diesem Erbe sind zwei Ereignisse hinzugetreten, die das Selbst-
verstdndnis der heutigen Judenheit entscheidend verdndert haben: die Aus-
rottung eines Drittels der Gesamtjudenheit und die Errichtung des Staates
Israel. Das erste Ereignis, von dem kaum eine Familie der aschkenzsischen
(deutsch-polnischen) Judenheit unbetroffen geblieben ist, hat den blinden
Assimilations- und Fortschrittsglauben selbst bei vielen jiidischen Intellek-
tuellen erschiittert, deren jiidisches BewuBtsein fast erloschen war. Das Ent-
stehen des jiidischen Staates bedeutet nicht nur Zuflucht und neue Lebens-
chance fiir einen groflen Teil des jlidischen Volkes. Er bedeutet auch einen
seelischen Halt fiir die Juden der Diaspora.» K. H.

128



	Rezensionen

