
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bekannter wurde dieses Werk unter dem Titel 'Ôheb nâsîm121.

Der Erzähler, der in Anspielung auf die Bedeutung von «Bonet»
als Tobijah auftritt, berichtet von einem gottlosen König, der zur
Freude der Unvernünftigen, aber zum Schmerz der weisen Männer
und aller Frauen die Ehescheidung einführt. Beide Parteien tragen
die Sache dem König vor, und die Frauen erhalten beredte Hilfe
von der Vernunft persönlich. Als der König sich dennoch nicht
überzeugen läßt, greifen sie zu schlagenden Argumenten: er fällt
im Kampf gegen ihr Heer. Ibn Sabbetaj hört im Garten "Eden
davon, eilt zur Erde und stellt den Dichter unter Anklage. Der Fall
wird zwei Brüdern, gerechten Männern, unterbreitet, und unser
Autor trägt den endgültigen Sieg davon. Dessenungeachtet fällt
sein «Frauenfreund», ebenso wie Jishaqs «Frauenhilfe» gegenüber
dem eleganten Stil, treffsicheren Ausdruck und überlegenen Humor
ibn Sabbetyjs deutlich ab.

Fortsetzung folgt

REZENSIONEN

Robert L. Wilken, Judaisme and the Early Christian Mind. A Study of
Cyril of Alexandria's Exegesis and Theology. Yale Publications in
Religion, 15. New Haven and London, Yale University Press 1971, 257 S.

$ 8.75.

«Why should a bishop of the Christian Church living in Alexandria in the
fifth century engage in such a vicious polemic against Judaisme -Warum muß
sich ein im 5. Jh. in Alexandrien lebender Bischof der christlichen Kirche in
eine so bösartige Polemik gegen das Judentum einlassen Mit diesem an den
Beginn seines Vorworts gestellten Satz steht Wilken, assistant professor an
der theologischen Fakultät der Fordham University, bereits mitten in der
von ihm aufgerollten Problematik. Cyrill von Alexandrien (1. Hälfte des

121 «Der Frauenfreund.» - Ausgabe von A. Neubauer in: Jubelschrift
zum 90. Geburtstag des Dr. L. Zunz, Berlin 1884, S. 138-140, und im hebräischen

Teil S. 1-19.

120



5. Jh.) ist ja in dieser Hinsicht keine Einzelerscheinung, sondern die gesamte
Auseinandersetzung der Kirchenväter mit dem Judentum, und vor allem
ihre Exegese des A.T., bildet, von Justinus Martyrs «Dialog mit dem Juden
Tryphon» im 2. Jh. angefangen, eine lange Kette von «Adversus-Judaeos-
Schriften», einer Literaturgattung, die im christlichen Raum so giftige Blü-
gen getragen hat und die in ihren Ausläufern bis auf unsere Zeit lebendig
geblieben ist. Wir rühren hier an den Kern dessen, was der französischjüdische

Historiker Jules Isaac so treffend «l'enseignement du mépris»
genannt hat, die systematische Verächtlichmachung der Juden und alles
Jüdischen im christlichen Bereich.

Auch dieses fatale Phänomen, das den Weg zu einer biblisch und
heilsgeschichtlich haltbaren Würdigung des Judentums und seiner Funktion auf
christlicher Seite weitgehend verschüttet hat, muß in den historischen
Zusammenhang hineingestellt und aus ihm heraus erklärt werden. Um
diesem Anliegen gerecht zu werden, schickt der Verfasser der Cyrills Schriften
gewidmeten Untersuchung zwei gut dokumentierte Kapitel über die jüdisch-
christlichen Beziehungen im römischen Reich und über das Judentum in
Alexandrien voraus.

Durch alle Schriften Cyrills zieht sich wie ein roter Faden bitterste
Feindschaft und Gehässigkeit gegen die Juden. Gewiß, die Zeitverhältnisse
und die Spannungen, die gerade in Alexandrien, wo seit altersher eine große
jüdische Gemeinde bestand, zwischen Juden und Christen herrschten, tragen
ihren Teil dazu bei, Cyrill gegen die Juden aufzubringen, aber die Wurzel
seines eingefleischten Hasses, wie übrigens bei allen Kirchenvätern, liegt
tiefer : sie muß in der maßlosen Verbitterung Cyrills darüber gesucht werden,
daß die Juden das Alte Testament - es sei Wilken dafür gedankt, daß auch
er die Bezeichnung «A.T.» für die hebräische Bibel für nicht sehr glücklich
hält und es auch ausspricht (S. XIV) - nicht im rein allegorischen, christo-
logischen Sinn verstehen und interpretieren. Also ist auch dabei das
Grundproblem hermeneutischer Natur: «Die (hl.) Schriften wurden den Juden
gegeben, aber sie sind unfähig, sie korrekt zu verstehen.» Auch dieser Satz
kehrt bei fast allen Vätern wieder. Und da dem so ist, sind die Juden «die

gefährlichsten von allen Menschen» (PG 77: 420a). Ihre Ruchlosigkeit hat
alle Grenzen überschritten (PG 77: 460d). Sie sind jeder Vernunft bar, blind,
unverständig und geistesgestört (In Lucam, Horn. 101). Sie sind
wahnwitzige Gotteshasser (PG 77: 853c), Mörder des Herrn (also wieder einmal
die Anklage des «Gottesmordes»: PG 70: 229e), glaubens- und religionslos
(PG 77: 464b u. 853d). Ihre Synagoge ist ein Leprosenhaus, das ihre
monströse Ruchlosigkeit verewigt (PG 69: 565c).

Wüßten wir nicht dank der vom Verfasser angeführten Belegstellen, daß
diese Texte von Cyrill von Alexandrien stammen, so könnte man sie ebenso

gut in den Schriften eines Johannes Chrysostomus, eines Gregorius von
Nyssa oder eines Ambrosius von Mailand finden. Es handelt sich dabei um
einen echten consensus patrum, und wir verstehen so auch, weshalb ein starr

121



fixierter Begriff der auctoritas patrum zu einer zutiefst antijüdischen Theologie

führen muß und ja tatsächlich geführt hat. Nur hat man dabei geflissentlich

übersehen, daß die Väter nur dann «Zeugen der Wahrheit» sein können,
wenn ihre Doktrin mit der einzigen Wahrheit, nämlich der göttlichen
Offenbarung, in Einklang steht.

Wilkens Absicht ist es, diese fatalen Zusammenhänge wieder einmal an
Hand einer seriösen Untersuchung aufzuzeigen, zugleich aber einen Ausweg
aus diesem wahren Teufelskreis zu suchen.

Im Nachwort zur letzten von der Schweizer Evangelischen Judenmission
herausgegebenen Kleinschrift: «Von Kischinew nach Haifa», schreibt der
kürzlich verstorbene Missionsdirektor, Pfarrer Lie. R. Brunner: «Wie hat
es doch nur geschehen können, daß man unter Christen die Juden nur noch
als das Volk kannte, das den Erlöser der Menschheit verworfen und zutode
gebracht hat Wie war es möglich, daß die christliche Kirche ihre Gläubigen
aus Israel fast völlig übersah und vergaß ?» Ja, wie hat es geschehen können
«Die große Tragödie der Theologie Cyrills, schreibt Wilken (S. 226) - und
man könnte hinzufügen: «und der gesamten Kirchenvätertheologie mit
verschwindenden Ausnahmen» - ist, daß sie ihre christologische Vision nicht
nur auf Grund von Schriftexegese, sondern auf Kosten des Judentums
entwickelt. Die wundervollen Dinge, die Cyrill über Christus gesagt hat, werden
in Kontrast zu Mose und zum Judentum gesagt.» «Theologie entsteht nicht
in einem luftleeren Raum», sagt er weiter (S. 229), «und Cyrills Theologie
bildet dabei keine Ausnahme. Die geschichtliche Tatsache des
Weiterbestehens des Judentums nach dem Auftreten des Christentums ist eine
Quelle theologischer Schwierigkeiten für Christen in Hinblick auf die Juden...
Da die christliche Haltung zu den Juden von der Schrift genährt und vom
christlichen Geschichtsverständnis getragen wird, haben wir es dabei mit
keiner Randerscheinung zu tun. Der vorherrschende Eindruck, der sich aus
einem Studium der Schriften Cyrills ergibt, ist, daß die christlichen
Glaubensvorstellungen so tief in antijüdischen Leitbildern verwurzelt sind, daß
es unmöglich erscheint, das, was Christen über Christus und die Kirche
sagen, von ihren Aussagen über die Juden zu trennen.»

Wenn dem so ist, ist es dann eine Chimäre, von «neuen Beziehungen»
zwischen der Kirche und dem Judentum zu sprechen? Wilken bemerkt
dazu folgendes (S. 229/30): «Die Antwort ist ja und nein. Es ist einfach
unsinnig, anzunehmen, daß wir neue Anhaltspunkte für den christlichen
Glauben finden können, die losgelöst sind von den jüdischen Schriften und
von der apostolischen Literatur. Christliche Theologie ist unbegreiflich ohne
das Judentum, die christliche Bibel und die Auferstehung Jesu. Doch führt
das in der Auferstehung gegebene neue Element nicht zu einer Herabsetzung
des Judentums, ist doch die Auferstehung ein signum futuri, und die Zukunft
gehört nicht dem Christentum allein. Die Ironie der christlichen Theologie
liegt darin, daß die ausschließliche Beschäftigung mit der Einzigkeit der
Person Jesu die Christen nicht nur blind macht für das, was im Judentum

122



vorgeht, sondern sie ebenso blind macht für die Zukunft, die jenseits von
Jesus liegt. Die Christen vergessen, daß Jesus ein kommendes Gottesreich
verkündet hat. Selbst die Auferstehung Jesu war nicht die letzte Entfaltung.
Mehr noch muß kommen. Die Auferstehung Jesu war ein Zeichen für das
Ende, doch ist sie nicht das Ende selbst. Beide, Judentum und Christentum,
werden erst im kommenden Gottesreich zur vollen Entfaltung kommen.»

K. H.

H. Michaud, Jésus selon le Coran. Cahiers Théologiques 46. Delachaux et
Niestlé, Ncuchâtel 1960. 100 S.

In einer Zeit des religiösen Irenismus, die sich über alle Unterschiede hinaus

mehr und mehr dos Gemeinsamen bewußt wird, das die drei großen
monotheistischen Religionen: Judentum, Christentum und Islam, verbindet,
ist es mehr denn je notwendig, die generalisierenden Behauptungen beiseite
zu lassen und sich zu fragen, wie sich die drei Religionssysteme aufgrund
ihrer Quellenschriften gegenseitig sehen.

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit diesem Thema beginnt mit der
Veröffentlichung der Studie des Altmeisters der «Wissenschaft des Judentums»,

A. Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen?
(Bonn 1834). Auch auf christlicher Seite hat es nicht an ähnlichen Versuchen
gefehlt, und dabei steht natürlich die einmalige Stellung im Mittelpunkt, die
der Koran der Person Jesu zuerkennt. Michaud erwähnt in diesem
Zusammenhang besonders den Versuch einer Darstellung der Christologie des Koran
aus der Feder eines elsässischen Gymnasialprofessors, C. F. Gerock aus Bux-
weiler (Hamburg u. Gotha 1839), ein Werk, das der Studie Geigers als christliches

Pendant ebenbürtig zur Seite steht.
Als unbedingte Voraussetzung für seine Wertung der Stellung Jesu im

Koran analysiert der Verfasser thematisch zahlreiche Koranstellen, die von
der Person und der Aufgabe Jesu handeln: Jesus der Sohn Mariens; die Mission

Jesu; Jesus der Gottesknecht; Jesus der Messias; Jesus als «Wort»; das

Abendmahl; der Tod Jesu; seine Erhöhung und Auferstehung; Jesus und
das Gericht; Jesus und der Islam.

Es liegt auf der Hand, daß ein theologischer Vergleich zwischen christlichen

und moslemischen Aussagen über Jesus nicht von den klassischen
Formulierungen der christlichen Theologie ausgehen kann, sondern auf die neu-
testamentlichen Quellen zurückgehen muß, ein Weg, den Prof. O. Cullmann
in seiner Christologie des Neuen Testaments klar aufgezeigt hat. Im Sinne der
Botschaft des Islams, in deren Mittelpunkt das Bekenntnis der Einig-Einzig-
keit Gottes steht, kennt der Koran selbstredend nur den Menschen Jesus,
und auch ihn nur innerhalb einschränkender Grenzen, da er die Realität des

Kreuzestodes Jesu leugnet und somit das Erlösungswerk, in dessen Mittelpunkt

dieser Kreuzestod für die christliche Theologie steht. So erscheint denn
Jesus im Koran wohl als ein mit außergewöhnlichen Gaben und Privilegien
- jungfräuliche Geburt, Messiasstellung, Erhöhung in Gottesnähe - ausge-

123



statteter Prophet, aber dennoch nur als ein Vorläufer Mohammeds, des «Siegels

der Propheten».
Die interessante Studie von Michaud will ein Beitrag zum besseren

Verständnis zwischen den monotheistischen Religionen sein. Sie hat ihren Zweck
gewiß voll und ganz erreicht, da ein wirklicher «Dialog» ja doch nur dort
Zustandekommen kann, wo er auf einer klaren Basis steht. Und das gilt nicht
nur für die Beziehungen zwischen dem Christentum und dem Islam. K. H.

S. Amsler, David, Roi et Messie. Cahiers Théologiques 49. Delachaux et
Niestlé, Neuchâtel 1963. 80 S.

Der Professor an der theologischen Fakultät der Eglise évangélique libre
du Canton de Vaud in Lausanne und Verfasser des Buches L'Ancien Testament

dans l'Eglise, hat sich der dankenswerten Aufgabe unterzogen, die Funktion

Davids als Königsmessias in Form einer Sonderstudie darzustellen.
Immer wieder taucht im jüdisch-christlichen Gegenüber notwendigerweise

die Messiasfrage auf, die wie kaum ein anderes Problem von Schlagworten
geprägt und belastet ist. Deshalb erscheint es besonders wichtig, einen der
biblischen Hintergründe dieses Problems ins rechte Licht zu rücken. Das ist
wohl in der Bibelwissenschaft wiederholt geschehen, doch meist im Rahmen
ausgedehnter Untersuchungen über den Einfluß der altorientalischen Königsmystik

auf israelitische und jüdische Vorstellungen, so daß die Konkretisierung

dieser Vorstellungen am Beispiel einer bestimmten Schlüsselfigur dem
interessierten Leser, der nicht notwendigerweise ein Spezialist der
Bibelwissenschaft ist, das Verständnis für die Gesamtzusammenhänge bedeutend
erleichtert.

Amsler geht von den einzelnen Davidstraditionen aus, die der Schrifttext
bewahrt hat und zeigt dann, wie sie sich in den Psalmen und in der prophetischen

Tradition weiterentwickelt haben. Unter dem Einfluß der nationalen
Katastrophe von 587/86 v. Chr. und des darauf folgenden Exils identifiziert
sich die Hoffnung auf eine nationale Wiedergeburt mehr und mehr mit dem
Idealbild der davidischen Monarchie, so daß dann bei den Propheten der
Restauration, Haggai und Sacharja, zum erstenmal der Davidssproß Serub-
babel diese Hoffnungen in seiner Person verkörpert und so zur davidisehen
Messiasgestalt wird. Die Nichterfüllung der auf Serubbabel gesetzten
Hoffnungen führt dann, über Sacharja, in einer späten Formulierung bei Jer. 33:
14-24 zu einer Transposition auf die Priester aus dem Hause Levi. Doch überlebt

sie auch als eigentlich davidische Tradition, wie aus dem Deutero-Sacharja
erhellt (9: 9ff.). Letzten Endes erscheint David klar und eindeutig als der
Prototyp des erwarteten Messias. Amsler bemerkt sehr richtig, daß auch der
«Messias aus dem Hause Aaron» der Qumrandokumente nur auf dem
Boden der davidischen Messiastradition verstanden werden kann.

Doch gehen in der alttestamentlichen so gut wie in der späteren jüdischen
Tradition die Charakterzüge des Messias stets über den Prototyp der Davidsfigur

hianaus: David erscheint dort als der Träger der Erwählung, in dem

124



sich die Mission Israels inkarniert und erfüllt. Als geschichtlicher König und
als kommender Messias wird er richtungsweisend für die Funktion Jesu als

gleichzeitig gekommener und wiederkommender Messias. K. H.

G. Kisch, Erasmus' Stellung zu Juden und Judentum. (Philosophie u. Ge¬

schichte 83/84). J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1969, 39 S., DM
4.50.

In seiner Monographie über Erasmus' Stellung zu Juden und Judentum
korrigiert der Altmeister der jüdischen Geschichtsschreibung, Prof. Guido
Kisch, das Charakterbild des grossen Humanisten, in dem viele seriöse
Autoren (so Ferguson, Margolin und Locher) den Prototyp des modernen
Toleranzgedankens und Humanitätsbestrebens sehen. Noch im Jüdischen Lexikon
(Bd. II, Kol. 438/39) schreibt der jüdische Historiker Dr. Willy Cohn aus
Breslau in der Erasmus gewidmeten Notiz: «Vorbildlieh war seine Einstellung

zu dem üblichen Judenhaß. Erasmus ebnete als revolutionärer Denker
einer neuen Zeit die Wege, wenn er auch in seinem Urteil mitunter selbst
noch in Vorurteilen stecken blieb ». Dieses Urteil kann aufgrund der
Forschungsergebnisse von Prof. Kisch, der sich hauptsächlich auf die Briefe
des Erasmus stützt, nicht aufrechterhalten werden.

Es sei nicht in Abrede gestellt, daß Erasmus in vielen Belangen seiner
Zeit weit voraus gewesen ist, aber seine Einstellung zu Juden und Judentum
ist ein Schulbeispiel dafür, daß auch große Geister Schwächen haben und von
Vorurteilen befangen bleiben: Aus der gehässigen und bösartigen Einstellung

des Erasmus zum Judentum spricht der ganze traditionelle Judenhaß der
Kirche.

Mit der Wiederbelebung des Studiums der klassischen Sprachen im Sinne
des Zeitgeistes der Renaissance erwachte auch das Interesse für das Hebräische.

Erasmus anerkennt wohl die Wichtigkeit einer profunden Kenntnis
dieser Sprache, bemerkt aber, er selbst habe es, durch ihre Fremdartigkeit
abgeschreckt, aufgegeben, sie erlernen zu wollen. Noch dazu ist seine gesamte
Christi philosoplvia einzig und allein auf das Neue Testament aufgebaut. Im
Anschluß an die Kirchenväter betont er immer wieder den abgrundtiefen
Gegensatz zwischen den beiden Testamenten, der bei ihm letzten Endes zu einer
Ablehnung der alttestamentlichen Offenbarung führt: «Ich würde es vorziehen»,

schreibt er in diesem Zusammenhang, «das ganze Alte Testament
vernichten als wegen der Judenbücher die Eintracht der Christenheit stören zu
lassen, wenn nur das Neue Testament unversehrt erhalten bleibt.»

Darüber hinaus fürchtet Erasmus, daß durch die Wiederbelebung der
hebräischen Studien auch das Judentum wieder aufleben könne, qua peste nihil
adversius nihilque injensius inveniri potest doctrinae Christi (es gibt nichts
Feindlicheres und Gefährlicheres für die Lehre Christi als diese Pest), wie er
in einem Brief an Fabricius Capito, den nachmaligen Reformator Straßburgs
schreibt. Seine Grundeinstellung zum Judentum geht ans einer anderen Be-

125



merkung hervor, die er ebenfalls in einem Brief an Capito macht: «Jenes
Volk mit seinen schauererregenden Geschichten verbreitet, wie ich sehe, nichts
als Dunst durch seinen Talmud, die Kabbala, das Tetragramm, die «Pforte
des Lichts» und nichtssagende Kamen. In Italien gibt es viele Juden, in
Spanien kaum Christen. Ich fürchte, daß unter diesen Umständen jene einst
schon unterdrückte Pest wieder ihr Haupt erheben könnte. Auch sollte die
christliche Kirche nicht so großen Wert auf das Alte Testament legen.»

In einem Brief an den Prior der Kölner Dominikaner Jakob Hochstraten,
den Gegner Reuchlins, findet sich jener bezeichnende Satz: «Wenn es

christlich ist, die Juden zu hassen, sind wir nicht alle Christen im Übermaß?»
Die Widmungsvorrede zum Kommentar des Erasmus über das

Johannesevangelium enthält ein anderes Werturteil über die Juden: «So wie mit allem
Recht die Religion der Juden als leer und verkehrt betrachtet wird, weil sie
das Buch ihres Gesetzes mit wunderlicher Verehrung behandeln, während
sie das, was das Gesetz in erster Linie vorschreibt, gottlos missachten, so
müssen auch wir dafür Sorge tragen, daß wir nicht fromme Verehrer des
Evangeliums in seinen Zeremonien sind, jedoch wegen seiner Nichtbefolgung als

gottlos befunden werden».

Typisch ist auch die Haltung des Erasmus im Streit Reuchlins mit den
Dominikanern. Schon 1514 versichert er ihn auf seine Bitte hin seiner
Unterstützung und nennt ihn «totius Germaniae vere unicum decus et ornamentum
incomparabile» (die wahre, einzige Zierde und der unvergleichliche Schmuck

ganz Deutschlands). Die Briefe des Erasmus an Reuchlin wurden in der
Briefsammlung Illustrium virorum Epistolae Hebraicae, Graece et Latinae, ad
Ioannem Reuchlin Phorcensem (Basel 1514) veröffentlicht, von Erasmus
selbst aber nie in seine Briefsammlungen aufgenommen. Später beklagt sich
Erasmus dann darüber, daß sein Name in den Epistolae obscurorum virorum
aufscheint.

In einem Brief an W. Pirckheimer urteilt Erasmus über den getauften
Juden Pfefferkorn, dem Werkzeug der Dominikaner im Streit gegen Reuchlin.
Erasmus ist der Meinung, Pfefferkorn habe «sich als Überjude (sesquiiudaeus)
erwiesen» und nur deshalb die Taufe genommen, um «die bedeutendste
Errungenschaft unserer Religion, die Harmonie der christlichen Welt, zu
zerstören». In einem anderen Brief nennt er Pfefferkorn ein «Pestkorn» (pestilen-
tissimum granum) und bezeichnet ihn ebenfalls als Werkzeug der Juden : «Was
anderes können sich die verbrecherischen Beschnittenen wünschen», führt
er aus, «was anderes ihr Meister, der Satan, als daß in dieser Weise die
Eintracht des Christenvolkes zerstört wird?» «Warum lassen wahrhaftige
Christen ihre Hände nicht von diesem räudigen J uden »

Intellektuell steht Erasmus auf seifen Reuchlins, aber sein Urteil über die
Situation geht an den wahren Ursachen des Streits vorbei und entspringt
seinem abgrundtiefen Judenhaß. Kisch urteilt darüber folgendermassen
(s.20): «Man kann eine solche geistige Verirrung bösartiger Tendenz bei Erasmus

einfach nicht begreifen. » Später geht er so weit, sich von Reuchlin zu

126



distanzieren und betont, daß er mit diesem ausser «einer konventionellen
Freundschaft» nichts gemein habe.

Sein bösartiger Judenhaß verleitet Erasmus auch zu einem anderen
menschlich sehr unschönen Zug : um Einzelpersonen in Mißkredit zu bringen,
bringt er sie in den Verruf, jüdischer Abstammung zu sein. Um diese
Haltung im Sinne des Zeitgeistes zu würdigen, sei darauf verwiesen, daß der
Jesuit Alonso Rodriguez (1537-1610) in seinem Hauptwerk Exercicio de perfection

y virtudes cristianas bemerkt, wer seinem Nächsten unberechtigt jüdische
Abstammung vorwerfe, begehe damit eine Todsünde. K. H.

H. M. Graupe, Die Entstehung des modernen Judentums. Geistesgeschichte der
deutschen Juden. Leibniz-Verlag, Hamburg 1969, 386 S. DM 25.-.
Jüdische Historiker konnten mit Recht sagen, daß das Mittelalter für das

jüdische Volk erst mit der französischen Revolution zuende gegangen sei, als

man zum erstenmal in einem Land mit christlicher Tradition «lern jüdischen
Bevölkorungsteil die rechtliche Möglichkeit der Eingliederung in die nichtjüdische

Umwelt gewährte. In den Ländern, auf die diese Entwicklung übergriff

(sie blieb bis zum ersten Weltkrieg parkatisch auf West- und
Mitteleuropa beschränkt), löste sie große Umwälzungen im jüdischen Leben aus. In
einer mehr und mehr pluralistisch ausgerichteten Gesellschaft differenzierte
sich das Judentum nun nicht mehr, wie das durch lange Jahrhunderte der Fall
gewesen war, durch eine eigene Kultur und oft auch durch eine eigene Sprache,

das Judendeutsch, sondern nur mehr durch ein Religionsbekenntnis. Damit

war das Problem der jüdischen Identität aktuell geworden.
H. M. Graupe, selbst Jude und Leiter des Hamburger «Instituts für die

Geschichte der deutschen Juden», schildert die einzelnen Etappen dieser
Entwicklung. Um die Zäsur, die sie im Leben des Judentums bedeutet,
verständlich zu machen, schickt er ihr einen Überblick über die Stellung der
Juden in Deutschland am Ausgang des Mittelalters und über das geistige Bild des

traditionellen Judentums um 1650 voraus, als sich, in Form einer Reaktion
von innen gegen die sich dauernd verschlechternde gesellschaftliche und
materielle Lage, der esoterisch-kabbalistische Einfluß im Anschluß an den « Sa-

feder Kabbalistenkreis» auf alle Sparten des jüdischen Lebens zu erstrecken
begann und damit eine Art Flucht in die Irrealität einsetzte.

Auf diesem Boden entsteht dann die pseudo-messianische Bewegung des

Sabbatai Zwi aus Smyrna (1648) als letzte große geistige Erschütterung des

Gesamtjudentums, während der Chassidismus (erste Hälfte des 18. Jahrhunderts)

praktisch auf Osteuropa beschränkt blieb.
Als wichtigem Element der geistesgeschichtlichen Entwicklung des modernen

Judentums widmet G. auch der Problematik der Marannen («Zwangs-
christen» spanischer und portugiesischer Herkunft) ein eigenes Kapitel. Früher

als andere sind sie mit dem im Entstehen begriffenen modernen Weltbild

in Berührung gekommen und haben sich mit ihm auseinandergesetzt.
Auf diesem Boden vollzieht sich dann, ab Moses Mendelssohn (1729-1786),

127



dem ersten deutsch schreibenden Juden, die eigentliche moderne Entwicklung
des Judentums mit ihren vielschichtigen Aspekten.

Es ist das Verdienst G.s, eine flüssige, leicht lesbare und zugleich sachliche

Darstellung eines wichtigen Kapitels der jüdischen Geschichte gegeben
zu haben, über die man sich sonst nur in umfangreichen Geschichtswerken
orientieren kann. Diesem so vielschichtigen Bild folgt dann ein abschliessendes

Kapitel über den Untergang des deutschen Judentums. Trotz aller
Sturmzeichen, trotz Dreyfus-Prozeß in Frankreich (1898), dem klassischen Land der
Freiheit, das als erstes den Juden die bürgerliche Gleichberechtigung gewährt
hatte, und der direkt dadurch ausgelösten Konstituierung der modernen
zionistischen Bewegung und dem damit verbundenen Neuerstarken des jüdischen
Selbstbewußtseins, hatten die deutschen Juden mehr als andere an die
Möglichkeit von Assimiliation und Integration geglaubt. So wie die spanischen
Juden das Jahr ihrer Austreibung, 1492, als eine dritte Tempelzerstörung
ansahen, wirkte die Machtübernahme durch den Nationalsozialismus in Deutschland,

im Jahre 1933, auf die deutschen Juden nach den Worten G.s wie «ein
unvorstellbares und unvorhergesehenes Naturereignis». Das deutsche Judentum

ist im Sturm der Zeit untergegangen, aber es wirkt in seinen Erfahrungen
positiver und negativer Art nach auf die Gegenwartssituation des jüdischen
Volkes. G. zieht in seinem Schlußwort die Bilanz aus dieser Situation (S. 375) :

«Von der großen Tradition des deutschen Judentums wirken viele
Probleme und Impulse auch in den neuen Zentren jüdischen Lebens nach

Doch zu diesem Erbe sind zwei Ereignisse hinzugetreten, die das
Selbstverständnis der heutigen Judenheit entscheidend verändert haben: die
Ausrottung eines Drittels der Gesamtjudenheit und die Errichtung des Staates
Israel. Das erste Ereignis, von dem kaum eine Familie der aschkenzsischen
(deutsch-polnischen) Judenheit unbetroffen geblieben ist, hat den blinden
Assimilations- und Fortschrittsglauben selbst bei vielen jüdischen Intellektuellen

erschüttert, deren jüdisches Bewußtsein fast erloschen war. Das
Entstehen des jüdischen Staates bedeutet nicht nur Zuflucht und neue Lebenschance

für einen großen Teil des jüdischen Volkes. Er bedeutet auch einen
seelischen Halt für die Juden der Diaspora.» K. H.

128


	Rezensionen

